Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 33 (1939)

Heft: 2

Artikel: Freudiges Fasten : ein Briefwechsel : Teil | und Il
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-137404

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-137404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Freudiges Fasten.
Ein Briefwechfel.

Freuet euch im Herrn allezeit, und ich fage nochmals:
Freuet euch. Philipper 4, 4.

Wenn ihr aber faftet, fo werdet nicht wie die {auer {ehen-
den Schaufpieler (,Heuchler)... Wenn du faften willft, fo
falbe dein Haupt und wafche dein Antlitz, daff du nicht mit
deinem Faften den Menfchen Eindruck machen willft, {ondern
es fiir den Vater, der im Verborgenen ift, tueft.

Matthdus 6, 16—18.

L Zirich, 26. Januar 1939.

Verchrtefter Herr Redaktor!

Socben habe ich IThre letzte Darftellung der Weltlage gelefen.
Welch eine diiftere Welt und die nur immer diifterer zu werden droht!
Und nun kommt auch noch die neuefte Kunde aus Spanien: Barcelonas
Fall, Spaniens Ende! Und das Ende, wenigftens das vorliufige, der
Fretheit und Demokratie in Europa. Oder nicht? Dazu der Ozean des
Jammers von in Regen und Schnee flichenden Frauen, Kindern, Grei-
fen, die noch-dazu von den Flugzeugen der Sieger befchoflen werden;
der Hunger, die Kilte, der Groll, ja die Verzweiflung der von der
Uebermacht der fremden und eigenen, vor allem der fremden Morder
thres Landes und feiner Freiheit Erdriickten, einer Uebermacht vor
allem an Kanonen, Flugzeugen, Tanks, und die vielleicht — und
zwar berechtigterweile — noch groflere Wut tber die zufchauenden
»,Demokratien®, nein, nicht nur zufchauenden, fondern in Form der
Nichtinterventionsliige enticheidend mitwirkenden; das Knirfchen der
Stolzen und Freien, auf die nun der Fafchismus {einen morderi{ichen
Fufl fetzt! Das und alles, von keiner Phantafie vollig zu Erfaflende,
was dazu gehort! Aber das ift ja nicht alles. Da ift ja noch China mit
feinem erft recht jedes Vorftellungsvermdgen iiberfteigenden Elend und
Grauen! Da {ind ja noch die Konzentrationslager! Da ift ja noch die
Judenverfolgung! Da ift ja noch der Ozean des Fliichtlingselendes! Da
ift ja noch — doch was will ich verfuchen, das Weltmeer des Jammers
und Greuels, des Widergottlichen und Widermenfchlichen in das Gefif}
meiner Worte zu faflen?

Y57



Damit komme ich freilich auf das, was ich Thnen gegeniiber aus-
{prechen mochte, Mich quilt zweierlei. Mich quilt, dafl ich das alles,
all diefes Leid, all diefes Unrecht, all diefe Liige, all diefe Holle, nicht
{o empfinde, wie ich {ollte, nicht {o ftark, nicht {o durchdringend, nicht
fo leidenfchaftlich, nicht fo unaufhérlich, nicht {o mit jeder Fiber meines
Wefens und Seins, nicht mit dem heiligen Zorn iiber das Eine und der
verzehrenden Liebe fiir das Andere, die ich fithlen {ollte. Ich lebe neben
diefem Meer des Jammers, des Unrechtes, der Liige, der Gewalt oft fo
dahin, als ob es nicht wire, oder empfinde es viel zu matt, viel zu
{chwach. Und tue zu wenig, es zu flillen. Sollte man nicht {chreiend
durch die Welt ziehen, Himmel und Erde in Bewegung {etzen, fich vor
Gottes Thron werfen und nicht weichen, die Menichen wachrufen und
nicht aufhoren? Statt deflen gehe ich meinen Sachen nach, die doch fo
wenig bedeuten vor allen diefen Dingen und denen, die noch kommen
werden; ftatt deflen efle, {chlafe ich, lebe ich in einem gewiflien Behagen
— wo Millionen hungern, frieren, obdachlos irren, in Hollenqualen des
Leibes und der Seele aufichreien, und andere Tag und Nacht daran find,
das alles zu {chaffen und zu mehren. Ja, ich bin vielleicht gar noch froh-
lich, treibe Scherz und Spiel, wenigftens mit meinen Kindern, mache
Ausfliige, gehe {fogar, wenn auch nicht allzuhiufig, in ein Konzert, ein
Theater, plaudere und lache vielleicht im Kreife von Familie oder
Freundichaft. Kann ich das verantworten? Sollte nicht jetzt Tag und
Nacht nur das Eine meine Seele erfiillen und meine Gedanken bewegen:
jener Jammer, jene Holle, die nahende Kriegskataftrophe mit ihren un-
ausdenkbaren Schrecken? Sollte jetzt nicht die Seele, wie der Leib,
Trauergewand anziehen? Ift jetzt nicht jedes frohliche Wort eine Ver-
flindigung an dem Leiden der Menichheit? Ift nicht jeder Biffen Brot,
den ich effe, um vom driiber Hinausgehenden zu {chweigen, jedes Stiick
warme Kleidung, das ich anziehe, ein Raub an den Verhungernden und
Erfrierenden? Ift nicht jeder behagliche Schlummer unter ficherem Dach
im bequemen Bette ein Hohn gegen die Obdachlofen? Ift nicht jede er-
quickende Lektiire, um von Konzert und Theater zu {chweigen, eine
gottlofe Leichtfertigkeit? Kann ich einen Augenblick verantworten, wo
ich nicht auf den Schrei aus den Konzentrationslagern und aus den von
dem Flugmord iiberfallenen Stidten und Dorfern horche? Und wenn
ich erft durch die Straflen der Stadt gehe, all dies Volk {ehe, das nur an
fein Gelchift und fein Vergniigen denkt, das johlend, flirtend, {elbft-
bewuflt und gierig daher kommt; wenn ich in die Schaufenfter blicke,
die dem Flittertand und Luxus dienen; wenn ich die Zeitung aufichlage,
in der die Sportberichte die Hauptrolle {pielen — muf} ich da nicht an
jene Stelle im Evangelium denken, wo es heifdt: ,,Wie fie in den Tagen
vor der groflen Flut waren, effend und trinkend, heiratend und freiend,
und nichts merkten, bis die grofle Flut kam und fie alle mitnahm.* Wie
einfam, wie einfiedlerifch, wie fremd kommt man fich mit feiner Not
unter diefen Men{chen, in diefer Welt vor!



Verchrtefter Herr Redaktor! Kann das {o weitergehen?

Ich lefe in meiner Bibel, dafl man im Volk Ifrael, wenn Dinge ge-
{chahen, wie wir fie jetzt erleben, nein, unendlich viel kleinere Dinge,
ein Faflen ausrief, eine Trauerzeit, wo man nicht afl und trank wie
fonft und keinem Vergniigen nachging, wo man Trauerkleider anzog
und Afche auf fein Haupt ftreute, wo man fich vor Gott ftellte, fich vor
Gott demiitigte, vor ithm Bufle tat, {eine Gnade und Hilfe anflehte.
Sollte nicht jetzt die Zeit eines {olchen grofien Faftens auch fiir uns
gekommen fein? Wiirde das nicht die Not wenden? Und wenn die
Mafie dafir zu ftumpf ift, {ollten dann nicht wenigftens wir diefes
Faftengewand der Seele anziehen? Und wire nicht vielleicht das unfer
wertvollfter Beitrag zu der Sithne der furchtbaren Schuld, die auf uns
allen liegt, wie zur Rettung der Welt?

Ich mufite, in meiner Not, Thnen die Frage vorlegen, Ihnen und
durch Sie auch anderen. Es litt mich nicht mehr. Was {agen Sie dazu?
Bitte antworten Sie. Vielleicht in den ,,Neuen Wegen®.

Ich bin mit f{chmerzlichem Gruf} eine anonyme, aber Thnen nicht
ganz unbekannte Stimme der unter dem heutigen Kreuze des Men-

{chenfohnes ftehenden Mater Dolorofa.

II.
Zirich, 30. Januar 1939.

Verehrte und liebe Freundin —
die ich ohne Miihe zu erkennen glaube!

Ihr Aufichrei bewegt meine Seele aufs tieffte, Was Sie aus{prechen,
it ganz meine eigene Empfindung, Und zwar nicht erft heute. Sie hat
mich fchon wihrend des Weltkrieges fortwahrend ftark beunruhigt,
auch nachher immer wieder, und freilich ift fie jetzt zu einer Stirke
angewachfen, die all jenes frithere Fiihlen noch iibertrifft — trotz aller
Abftumpfung, die das Uebermafl der Siinde und des Jammers, das wir
in diefen Zeiten erlebt haben, mit einer gewiflen Notwendigkeit herbei-
fihren mufite. Auch kenne ich Menichen, in denen diefes Empfinden
noch leidenfchaftlicher lebt, als in mir felbft. Sie und ich find damit in
einer groflen Gemeinde. Jedenfalls verftehe ich Sie, hochfinnige Freun-
din, ganz und gar, verftehe Sie im Innerften.

Und natiirlich haben Sie recht. Im Kerne. Das heutige Gefchehen und
Erleben mufl unfere ganze innere und auch duflere Haltung aufs tieffte
beeinfluflen. Wir konnen, wir diirfen ohne {chwere Schuld nicht leben,
als ob all das nicht wire. Ein Faften? Ja. Es ift die rechte Lofung. Ich
danke Thnen, daf} Sie diefelbe gefunden haben. Gewif}, wenn wir nicht
dazu gelangen, dann find wir innerlich wie duflerlich verloren.

Gewifl, Sie haben recht. Im Kern und Wefen. Ich danke Thnen, daff
Sie {o leidenfchaftlich ftark und klar die Wahrheit der Lage herausftellen.

Aber wenn wir in der Hauptfache, in der Gefinnung und Abficht,

59



einig {ind, o entfteht doch wieder eine Reihe von Fragen, iiber die wir
Klarheit bekommen miiflen. Ich will verfuchen, dazu beizutragen.

Es ift ficher nicht unangebrachtes, abftraktes Reflektieren und Philo-
fophieren, wenn ich Sie auf eine Tatfache aufmerkfam mache, die mir
doch fehr wefentlich {cheint. Ift es doch eine Tatfache, die zu meinem
eigenen Erleben und Ringen gehort, mit der ich mich felber, befonders
durch einen Anlafl dazu bewogen, den ich nicht nennen kann, der aber
lange auf mir laftete, in diefer Bezichung auseinandergefetzt habe.
Meinen Sie nicht auch, verehrte, tief denkende, nicht nur tief empfin-
dende Freundin, daff im Grunde und Wefen die Welt immer {o ift, wie
fie jetzt fich in kraffer Offenbarung zeigt: voll Schmerz, Siinde, Not
und Tod, auch voll Hunger und Blofle, auch voll Blut und Gewalt?
Miiflten wir denn eigentlich nicht immer Faftenzeit haben? Nicht
immer Trauergewand tragen? Ift nicht auch in der normalen Welt
alles, was wir Gutes haben, ein Raub an dem, was auch andern ge-
horte? Aber was bliebe uns denn {ibrig, als — nicht Faften blof}, {fon-
dern Selbftmord? Und doch ziehen wir — mit tiefftem Recht — diefe
Konfequenz nicht, Wir nehmen — ich rede jetzt von der Einftellung
von Men{chen, die vor Gott und mit Gott leben — das Gute, das uns
wird, aus des Vaters Hand, in Dankbarkeit. Es gibt ja freilich eine
theofophifche — nicht anthropofophifche! — Denkweife, nach der jede
Eigenheit (Individuation) Siinde, weil Raub an Gott wire, wovon dann -
irgendwelche Selbftvernichtung die Konfequenz bildete. Das ift aber nicht
der Glaube an den Schopfergott der Bibel, defflen Gabe gerade die
Eigenheit der Gelchopfe ift. Auch ift es eine zu peffimiftifche Auffai-
{ung, in der Lebensbewegung der Vielen bloff Kampf ums Dafein gegen-
einander zu erblicken. Auch die heutige Naturauffafiung ift dariiber
hinaus. Krapotkin hat uns, unwiderlegt, gelehrt, daf} alle Wefen einander
auch zur gegenfeitigen Hilfe gefchaffen {ind und daff diefe Ordnung die
tiberragende ift. Daf} wir leben und in Eigenart leben, ift alfo nicht nur
nicht Raub, fondern Gefchenk, und es ift dazu ein Beitrag an Reichtum
und Sinn der Schdpfung. Wir diirfen das Gute, das uns wird, ohne Schuld
im gewohnlichen Sinn annehmen. Es zu verfchmihen, wire eigenwillig,
alfo auch Siinde. Wobei freilich eine grofle Pflicht damit verbunden ift,
von f{elbft daraus fliefft und die wir nun Schuld nennen konnen: Daf
wir dabei an die anderen denken, die Briider und Schweftern. Nicht
wahr, Sie verftehen, was ich meine: etwas fehr Grofles! Und wenn wir
auch jenes Wort vom Raube ablehnen, falls es metaphyfiich gemeint
ift, fo wiflen wir doch, dafy es Wahrheit wird, fobald Eigenart und
Eigenbefitz zum Egoismus werden, fobald fie vergeflen, wem fie letzt-

lich gehdren, Darum wiffen wir, dal auch fiir uns ein Léfegeld notig
it fiir eine Schuld in unferem Sinne: das O p fer.

Aber ich frage nun: Sollte das nicht auch von der Freude gelten?

Ich beeile mich, einen Unterichied zu machen. Ich rede jetzt nicht
von Vergniigen; das ift eine andere Sache; ich rede von Freude. Und

60



von der meine ich freilich, daf} wir fie ebenfalls aus Gottes Hand
nehmen {ollen, wenn fie fich bietet, und fie nicht eigenwillig zuriickwei-
{en diirfen. Dabei freilich wieder an die andern denkend — was viel
heiflen will. ,

Ja, was viel heiflen will. Aber auch Unerwartetes. Bedenken Sie
nun, edle Freundin: Wenn wir uns jede Freude verfagen wiirden, weil
andere freudlos {ind, {o wire das ebenio Selbftmord der Seele, wie wenn
wir uns jeden Biffen Brot verfagten, weil andere hungern. Freude ift
ebenfo notwendige Nahrung der Seele, wie Brot Nahrung des Leibes.
Ich fage noch einmal: Freude, nicht Vergniigen, Darum ftellt fich hier
die unerwartete Folgerung ein: Wir miiffen die Freude, die von Gott
kommt, annehmen, um iiberhaupt leben, aber auch um andern belfen
zu konnen, um die Freude anderen weitergeben zu konnen. Denn wie
konnten verdiifterte, vergrimte, feclifch entkriftete Menichen andern
helfen? Wie konnten fie arbeiten, kimpfen — wie konnten fie erléfens?
Das alles kann nur aus der Freude gefchehen. Nur aus der Sonne kommt
Leben und Kraft. Wie wir darum den Biflen Brot auch effen, um ande-
ren Brot {chaffen zu konnen — immer an die anderen denkend, {o
nehmen wir die Freude an, um anderen Freude {chaffen zu konnen —
immer an die anderen denkend. Aber wihrend man an einem beftimm-
ten Mafl von Brot genug haben kann, {o kann man nie genug Freude
haben. Darum: ,,Freuet euch unaufhorlich! Und nochmals fage ich:
Freuet euch.” Thr raubt die Freude nicht, Gott gibt fie euch; er ver-
antwortet es. Der Vorrat ift unendlich. Je mehr thr davon habt, defto
mehr konnt ihr geben.

Aber nun werden Sie wohl, gute Freundin, etwas ungeduldig und
fragen: ,,Freude — ja, aber kann ich denn freudig fein, vor Augen
dieles Meer des Jammers, im Ohre diefen Schrei der Millionenqual?*

Ich antworte: Doch! Dennoch! Wir konnen auch jetzt uns freuen.
Es ift in Gottes Schopfung und ift in Gottes Tun auch jetzt Freude, ein
unendliches Meer von Freude. Es ftromt auch auf Sie zu und auf mich,
jeden Tag. Wir miiffen nur die Seele dafiir offen haben, {ollen es! Und
laffen Sie uns nun noch auf das zuriickkommen, was ich iiber den {ozu-
fagen normalen Zuftand der Welt bemerkt habe. Gewif} ift auch ihr
Zuftand voll Schuld und Qual. Das ift ja die Folge ihres Falls. Aber wir
glauben ja nicht nur, dafl die Schopfung Gottes, die ,,{ehr gut™ ift, trotz
dem Falle fortbeftebt, fondern glauben auch an die Erlofung der Welt,
die gekommen ift und kommt, die alles neu machen und jeden Schmer-
zensichrei in Jubel und Dank verwandeln will. Aus ihr vor allem, als
Tatfache und als Verheiflung, quillt uns mitten in Qual, Not und Tod
Freude, ein Meer von Freude, ein unendliches Meer, im Friihglanz
ftrahlend. ,

Darf ich es noch anders {agen? Freuen konnen, ja follen wir uns
immer. Denn Gott ift da, Gott aber ift Freude. Darf ich noch einmal
meine alte Lofung wiederholen, das Wort Auguftins: Impossibile est

61



quin laetetur, qui credit in Dominum — es ift unmoglich, dafl nicht
freudig fei, wer an den Herrn glaubt. Das ift allertieffte Erfahrung.
Man darf, glaube ich, ruhig erkliren: Das Mafl der Freudigkeit in
einer Seele it auch das Mafl ihrer wirklichen Verbindung mit Gott.
Wir miiffen, als Glaubende, freudig fein; in dem Mafle, als wir es nicht
find, fehlt uns das rechte Verhiltnis zu Gott, fehlt es uns an Gottes-
furcht, Gottesliebe, Gottvertrauen. Und noch einmal: Nur als Freudige
konnen wir den andern helfen.

Ich gehe, verehrte Freundin, fo weit, dafl ich auf Grund vielen
Nachdenkens behaupte: Es gibt geradezu eine P flicht zur Freude.
Freude — ich meine: Freudigkeit — ift Gottes Gebot. Ein {ehr wich-
tiges! Unfreudigkeit ift Siinde!

Aber Sie beachten, nicht wahr: Ich habe jetzt nicht einmal ,,fréhlich*
gefagt, fondern ,,freudig™. Alfo noch einmal: Ich habe nicht von Ver-
gniigen geredet. Vielmehr mochte ich nun betonen, dafl folche Freudig-
keit mit dem tiefften Leiden und mit dem tiefften Mitleiden Hand in
Hand gehen kann. jener wunderbare Pater Theodofius, der Griinder
des Ingenbohler Schwefternordens, hat nichts Unnatiirliches verlangt,
wenn er als Regel aufftellte, dafl die Schweftern fogar frohlich
fein miifiten. Es ift doch o, dafl der Egoismus traurig macht, die Teil-
nahme aber freudig, ich {fage nicht luftig, aber ich fage: freudig, und
fage etwas Einfaches, Bekanntes und doch Grofies, Wunderbares, ver-
rate ein offenes Geheimnis des Gliickes. Tieffte Freude geht am beften
zufammen mit dem tiefften Ernft, ja fie quillt geradezu aus dem tiefften
Ernft.

Darum ift auch gar nicht gefagt, daf} der allgemeine Ernft der heu-
tigen Lage, ihre Harte, ihre Gefahr uns verhindern miiffen, freudig zu
{ein. Ja, wenn er bloﬁ das ,,bequeme Leben* haben Wollten, dann
gewif}! Wenn wir Vergniigen meinten, dann gewif}. Was aber die Freu-
digkeit betrifft, {o wiederhole ich, was ich bei einem fritheren Anlaf}
ausge{prochen habe, damals, wo die heutige Lage thren Anfang nahm:
Gerade die allzu ruhigen, allzu bequemen Zeiten rauben den Seelen die
Freudigkeit. Denn fie erzeugen Erichlaffung, vermindern die Lebens-
kraft, aus der allein auch die Lebensfreude ftromt. Der Fafchismus mifS-
braucht und karikiert jede edle Wahrheit, aber an fich hat er recht, wenn
er behauptet, das ,,bequeme Leben* {ei zu verachten, und wenn er das
»gefahrliche Leben proklamiert. Es ift wahr: nicht Sicherheit und Be-
hagen, {ondern Gefahr, Entbehrung, Hirte, Wagnis rufen den Strom
der Freudigkeit aus den Tiefen der Secle hervor. Laffen Sie uns, hoch-
herzige Freundin, in diefen Zeiten vor allem tapfer {ein, tapfere Krieger
Gottes, tapfere Soldaten der militia Chrifti, die nicht nach dem Siege
fragen, fondern nach dem hochgemuten Kampf und es wird uns nicht
an Quellen der Freudigkeit in der Seele fehlen.

Aber ich mufl nun doch wieder auf das Faflern zuriickkommen.
Worin foll und kann diefes Faften beftehen?

62



Vor allem, meine ich, in einer tiefen Befinnung, einem Stillehalten,
einem Anfichhalten. Und hier mochte ich noch auf Thre Klage eingehen,
dafl die Kraft unferes Mitgehens, unferer Empfindung mit Jammer und
Schuld der heutigen Welt fo {ehr verfage, {o weit hinter der Wirklich-
keit der Lage zuriickbleibe. Liebe Freundin — wer von uns fiihlte mit
Thnen nicht gerade auch diefes Verfagen? Wer machte {ich nicht diefen
Vorwurf? Sie haben taufendmal recht — nicht nur in bezug auf den
leichtlebigen Haufen, {ondern auch in bezug auf uns Schwerblitige,
Schwerlebende! Auch wir verfagen!

Aber es ift ficher keine Abfchwichung, wenn ich auch hier eine kli-
rende Bemerkung verfuche. Kénnten wir denn diefes Weltmeer in unfere
Seele faflen? Und wenn wir es konnten, wiirde es die Seele nicht er-
fticken? Gottes Herz allein ift groff genug, diefes Weltmeer zu faflen,
diefes unendliche Meer. Sollte es nicht — ich wage diefe Paradoxie —
{o fein, dafl wir auch hierin befcheiden unfer Teil hinnehmen miifiten —
das uns zugeteilte Teil am Mitleben mit dem Leid der Welt? Sollte es
nicht auch hier ein Maf geben gerade fiir uns? Wobei es dann entfchei-
dend darauf ankidme, dafl wir dies Mitfiihlen in die 7 at umfetzten, in
die Tat der Hilfe. Und zwar an der konkreten Einzelnot, die uns aus
der allgemeinen Weltnot entgegentritt, an der Stelle, wo gerade uns das
Weltmeer der Not mit feinen dunklen Waffern beriihrt, am ,,Nachften®,
alfo ganz im Geift und Sinn der Bibel, ganz nach der Weifung der
Offenbarung der Gottes- und Men{chenliebe im Gottes- und Menichen-
fohn? Wie das ,,Seid umichlungen, Millionen* blofle Redensart, blofle
Gefiihlswallung ift, wenn es allgemein bleibt, fo auch das ,,Weltmeer
des Leides, ich faffe dich in meine Seele”, wenn es nicht zum Ringen
mit derjenigen Form des Leides wird, die gerade uns aufruft. Diefes
Mafl von Anteil am Leid der Welt geniigt vollkommen; es ift fiir
jeden, der guten Willens ift, gerade grofy genug.

Es ift {elbftverftindlich, daf} ich damit nicht etwa der Lauheit und
Mattigkeit unferes Mitfiihlens das Wort reden will. Vielmehr komme
ich nun auf das Faflen zurick. Zum Faften gehort ja, wie ich {chon
bemerkt habe, die Befinnung, das Stillehalten, das Anfichhalten. Und
das ift bitter notig, fiir alle, auch fiir Sie, fogar fiir Sie, und jedenfalls
fiir mich. In diefer Befinnung, diefem Stillehalten, diefem Anfichhalten
vernchmen wir den Schrei der Weltnot. Er kommt {fozufagen von Gott
her zu uns. In diefer Befinnung, diefem Stillehalten, diefem Anfichhalten
weicht die Betdubung der Seele, wacht das Herz auf, daf} es die Welt-
not fieht und hort — ganz! Und doch davon nicht erdriickt wird, weil
eben das Herz Gottes Herz ipiirt. Diefen Weg wollen wir, verehrte
Freundin, gehen: an diefen Ort, wo unfer Herz geheilt wird zur
vollen Kraft des Mitlebens und Mittragens, wie zur Klarheit und Freu-
digkeit des rechten Helfens.

Was aber im allgemeinen das Faften betrifft, {fo laffen Sie mich dar-
tiber noch einiges fagen. ‘

63



Ja, es miifite iber die Welt kommen. In allerlei Form. Sonft geht
fie verloren, Aber diefes Faften foll nicht nur Trauer {ein, es foll nicht
Selbftmord fein — es darf, es {oll auch Freude {ein, Freudigkeit. Nicht
Vergniigen.

Wie, gar kein Vergniigen? Gar kein harmlofes Genieflen? Auch
nicht fiir Kinder, Jugend, Bediirftige aller Art?

Ich antworte ganz allgemein: Wir diirfen, habe ich gefagt, auch in
diefer Welt tiberhaupt und diirfen auch in der heutigen Welt unfer
Stiick Brot eflen zum Leben und Arbeiten und unfer Teil Freude aus
Gottes Hand nehmen. Freilich immer beim Blick auf die anderen.

Hier mochte ich noch anfetzen. Was bedeutet der Blick auf die
anderen? '

Er bedeutet, daf wir nur nehmen diirfen, was Gott uns gibt — nach
unferem tiefften, klarften Empfinden von Gottes Willen und Gefetz.
Alfo nur das tdgliche Brot — nicht Ueberfluff. Alfo nur Wohnung und
Kleidung — nicht Luxus, ich meine: nicht, was blof} der Schau-
ftellung, dem Genufl oder gar dem Protzentum dient. Alfo Freude,
Freudigkeit, fogar Frohlichkeit, fogar gelegentlich Luftigkeit. Keine
Pedanterie. Harmlofe Freude der Kinder Gottes, der Sthne und T6ch-
ter Gottes. Aber alles in Schranken. Alles beim Blick auf die anderen.
Nichts als Raub, Alles als Hilfe. Und das heute viel, viel mehr noch als
fonft. Und darum und in diefer Form: Faften! Darum in diefem Sinne
ein verzehrendes Feuer in {o viel Eitelkeit, Flitter, Genufi{ucht, ober-
flachliches, weltliches Treiben! Darum tieffte Konzentration der Seele
auf Gott! Und von ihm aus zu den Briidern. Und wieder umgekehrt.
Darum unermefiliche Trauer! Darum leidenichaftlich klare Realifierung

"des Weltzuftandes! Aber gerade darum Freudigkeit der Seele! Leben
aus Gott! ,,Darum, wenn ihr faftet, {ollt ithr nicht fauer {ehen wie die
Heuchler, fondern falbe du dein Haupt und walche dein Antlitz —
auf dafl du recht fafteft und dein Faften wirklich Gott und dem Nich-
{ten diene.”

~ Aber Faften — auf dafl wir auf Gott und den Menichen héren und -
- die Not gewendet werde.

Liebe Freundin! Ich meine nicht, alles gefagt zu haben, was auf IThre
Frage zu antworten wire, aber ich hoffe, doch {o viel gefagt zu haben,
als notig ift. Noch einmal fage ich: Sie haben recht, recht mit dem Auf-
{chrei, recht mit dem Vorwurf, recht mit der Frage — ich wollte diefes
Recht nur etwas kliren helfen. Aber damit unter ftreichen. |

Ich reiche Thnen die Hand zur Gemeinichaft der rechten Haltung
und bin mit warmem Grufie

Ein Bruder des Men[chenfohnes!



der Hand zu haben, welche eigener Berechnung und Zielfetzung er-
- folgreich dienen. Bei Jefaja wird diefe fragwiirdige Ueberzeugung ge-
radezu lacherlich, Wenn Jahwe gegen Ifrael {ich verichworen hat, hilft
nichts mehr. Nicht von menichlichen Machtmitteln hingt das Gefchick
des Volkes ab, nicht von Vereinbarungen, von Achfen. Ift Gott der
Ver{chworer, {o hat Ifrael den Stirkften gegen fich. Selbft das mich-
tige Aegypten ift Menfch und nicht Gott, {eine Roffe Fleifch und nicht
Geift — ,,und Jahwe ftreckt die Hand aus, da ftiirzt Schiitzer wie
Schiitzling* (31, 1 ff.). Die Gelchichte der Menichen wird demnach
wie von der confusio hominum, {o von der providentia dei beftimmt.
Durch die confusio und corruptio, durch die rationes und speculationes
macht die providentia dei je und je einen dicken Strich, fo daf} trotz
des groflen Hemmnifies, das der Menfich mit {einer Siinde in der Ge-
{chichte bedeutet, die Gelchichte felbft die Verwirklichung oder viel-
mehr den Weg der Verwirklichung des gottlichen Planes darftellt: Er
bildet alles Gefchehen von fern her. Die Rettung Jerufalems vor der
Eroberung durch Sanherib, ein Wunder, heute noch {fo groff wie ehe-
mals, war zugleich ein Beweis fiir die Erkenntnis der einzigen Reali-
tat, welche allerdings nur dem Glauben zuginglich ift. Doch ausgerech-
net der Realpolitiker Hiskia wandte fich in der Stunde der Gefahr an
den Propheten Jefaja, den ,,Schwirmer®, der anftatt auf das Schwert,
auf Jahwe vertraut und deflen Warnungen man in den Wind gefchla-
gen hatte, als man fich in das tollkithne, kriegerifche Unternechmen
geftirzt. Jetzt jedoch hielt diefer ,,fchwarmerifche Glaube® den
Schwichling von Konig aufrecht. So find fie nun einmal, die Real-
politiker: die Wege ihres ,,Realismus® enden in deflen Widerlegung,
in der Begegnung mit jener verkannten Groéfle, die nur auf unferen
kleinften Moment wartet. (Schlufl folgt.) Heinrich Berger.

Aus{prache.

Fidaz.
1.

Verchrtefter Herr Redaktor!

Der ,,Briefwechfel” in Nr. 2 und 3 der ,,Neuen Wege” veranlafit mich, an
Sie folgende Frage zu ftellen: Was fagen Sie denn zu Fidaz — zu diefem Ein-
bruch von Tod und Verderben gerade am Oftertage und gerade iiber harmlofe
Kinder? Wo ift da Gott?

Ziirich, 12. April 1939.

Mit freundlichem Gruf Thr ergebener X.

11 Ziirich, 13. April 1939.
Verchrtefter Herr!

Ihre Frage hat gewifl auch viele andere bewegt. Jedenfalls auch mich, dem
noch dazu Fidaz und der Flimferftein einft und jetzt noch etwas Befonderes
waren und {ind.

Ausfithrlich kann ich heute nicht antworten; ich will aber gerne veriprechen,

170



auf das Problem einmal ausfiihrlich einzugehen. Fiir diesmal nur einige An-
deutungen. '

Haben Sie, verehrtefter Herr, nicht auch einen Zufammenhang zwifchen den
Nachrichten aus Fidaz und denen aus Albanien, die wir gleichzeitig bekamen,
hergeftellt? Ich habe es jedenfalls unwillkiirlich getan, In Albanien die Offen-
barung des Bofen in der Men[chenwelt, in Fidaz die in der Naturwelt. Sollte
zwilchen beiden nicht ein tiefer Zufammenhang beftehen? Sollte, um es fo zu
formulieren, in der Naturwelt das Paradies herrichen konnen, wihrend in der
Men{chenwelt die Hélle herricht? Weift nicht die Holle in der Naturwelt auf die
Holle der Menichenwelt hin? Wollen wir nicht an alle die Hunderttaufende von
Kindern denken, die in den letzten Jahrzehnten wir gemordet haben, wir Men-
{chen, und zwar noch ganz ungleich furchtbarer als der Flimferftein? Sollte nicht
ein folches Naturunheil den Sinn haben, uns daran zu erinnern? Sollte nicht
alles Natur-Unheil im allgemeinen einen dhbnlichen Sinn haben?

»Aber der Offertag?® Sollte nicht diefer irrationelle Einbruch des Todes in
unferen Ofterkalender uns auf das wirkliche Oftern hinweifen? Sollten wir nicht
gerade dadurch, in Verbindung mit dem ichon ausgefprochenen Gedanken, iiber
das menfchliche Oftern zu dem Oftern Gottes gedringt werden?

Ich erlaube mir, Sie auf die immer noch zu wenig beachtete und verwer-
tete Stelle Romer 8, 18 ff,, wo vom ,Seufzen“ und den ,,Geburtswehen® der
Schopfung die Rede ift, hinzuweifen. Sie ift auch die befte Antwort auf die
Frage von Fidaz,

Und damit it auch die Frage beantwortet, wo denn in ,,Fidaz® Gott fei?
Er it fehr da! — als der Gott, der die neme Erde verheifdt, der auch in der
Ueberwindung diefer Natur in feinem Reiche fich vollig offenbaren will.

Ich glaube, daff diefe Antwort Ihnen wie mir vorliufig genug gibt und
griifle Sie herzlich als Thr Leonhard Ragaz.

Zweikampf.

Wirbelwinde rauh und Regenfchauer Mich umgoldet nur mein Traum:
Fegten nichtens um mein Wiiftenzelt —  Fiirchte dich vor meinen Steingefchoflen,
Schlaflos lag ich zitternd auf der Lauer, Mann mit deiner Lanze Weberbaum.
Laufchend, ob mein Limmerhund gebellt:
Und dann — Pfeil von losgelafi’nen

Sehnen Las ich mir die Kiefel. mit Bedacht,
Auf die Riuber meiner Herde abge- In der Halbnacht meiner Jurten
Tehsiells — Habe ich f{ie glatt und {pitz gemacht,

Faflt ich fie an den verfilzten Mihnen, Goliath, Goliath,

Bér und Lowe — nicht pewihlt, Triumend von der Gottestat.
Und entriff die Beute ihren Zihnen. Du in Erz und Waffen,
Anders war ich nie zum Kampf beftellt. 14, fir Thn,

Und zwei Volker gaffen

Aber du warft in der Riefenwiege Auf uns hin.

Schon gelullt vom Feldgefchrei der Kriege

Deines Volkes, Goliath. Der die Wiifte Kadefch zittern macht,
Mem_ﬂ: du _wohl, dein Schwert und Har-  Hat dein Ende lingft bedacht;

nifch wiege ) Er — vor dem die Berge beben,
Mehr vor Gott als ein verwehtes Blatt?  Hat dich lingft in meine Hand gegeben,
Du haft Erz und Waffen, Goliath, Goliath,
Ich nur Thn, Du bift nichts als ein verwehtes Blatt.
Und zwei Volker gaffen i o
Anf vig K All dein Erz und Waffen,

Kaum ein Hauch fiir Ihn,
Deine Anak-Stirn vom Helm umfichlof- Der das Erz erfchaffen,
fen — Schmilzt es hin.

I71

Aus der Wadis fommertrocknen Furten



	Freudiges Fasten : ein Briefwechsel : Teil I und II
	Anhang

