
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 33 (1939)

Heft: 2

Artikel: Freudiges Fasten : ein Briefwechsel : Teil I und II

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-137404

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-137404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freudiges Fasten.

Ein Briefwechfel.

Freuet euch im Herrn allezeit, und ich fage nochmals:
Freuet euch. Philipper 4, 4.

Wenn ihr aber fallet, fo werdet nicht wie die fauer fehenden

Schaufpieler („Heuchler") Wenn du faden willft, fo
falbe dein Haupt und wäfche dein Antlitz, daß du nicht mit
deinem Faden den Menfchen Eindruck machen willft, Sondern
es für den Vater, der im Verborgenen ift, tueft.

Matthäus 6, 16—18.

Zürich, 26. Januar 1939.

Verehrtefter Herr Redaktor!

Soeben habe ich Ihre letzte Darftellung der Weltlage gelefen.
Welch eine duftere Welt und die nur immer dufterer zu werden droht!
Und nun kommt auch noch die neuefte Kunde aus Spanien: Barcelonas
Fall, Spaniens Ende! Und das Ende, wenigftens das vorläufige, der
Freiheit und Demokratie in Europa. Oder nicht? Dazu der Ozean des

Jammers von in Regen und Schnee fliehenden Frauen, Kindern, Greifen,

die noch dazu von den Flugzeugen der Sieger befchoffen werden;
der Hunger, die Kälte, der Groll, ja die Verzweiflung der von der
Uebermacht der fremden und eigenen, vor allem der fremden Mörder
ihres Landes und feiner Freiheit Erdrückten, einer Uebermacht vor
allem an Kanonen, Flugzeugen, Tanks, und die vielleicht — und
zwar berechtigterweife — noch größere Wut über die zufchauenden
„Demokratien", nein, nicht nur zufchauenden, fondern in Form der
Nichtinterventionslüge entfcheidend mitwirkenden; das Knirfchen der
Stolzen und Freien, auf die nun der Fafchismus feinen mörderifchen
Fuß fetzt! Das und alles, von keiner Phantafie völlig zu Erfaffende,
was dazu gehört! Aber das ift ja nicht alles. Da ill ja noch China mit
feinem erft recht jedes Vorftellungsvermögen überfteigenden Elend und
Grauen! Da find ja noch die Konzentrationslager! Da ill ja noch die
Judenverfolgung! Da ill ja noch der Ozean des Flüchtlingselendes! Da
ift ja noch — doch was will ich verluchen, das Weltmeer des Jammers
und Greuels, des Widergöttlichen und Widermenlchlichen in das Gefäß
meiner Worte zu faffen?

"57



Damit komme ich freilich auf das, was ich Ihnen gegenüber
ausfprechen möchte. Mich quält zweierlei. Mich quält, daß ich das alles,
all diefes Leid, all diefes Unrecht, all diefe Lüge, all diefe Hölle, nicht
fo empfinde, wie ich follte, nicht fo ftark, nicht fo durchdringend, nicht
fo leidenfchaftlich, nicht fo unaufhörlich, nicht fo mit jeder Fiber meines
Wefens und Seins, nicht mit dem heiligen Zorn über das Eine und der
verzehrenden Liebe für das Andere, die ich fühlen follte. Ich lebe neben
diefem Meer des Jammers, des Unrechtes, der Lüge, der Gewalt oft fo
dahin, als ob es nicht wäre, oder empfinde es viel zu matt, viel zu
fchwach. Und tue zu wenig, es zu ftillen. Sollte man nicht fchreiend
durch die Welt ziehen, Himmel und Erde in Bewegung fetzen, fich vor
Gottes Thron werfen und nicht weichen, die Menfchen wachrufen und
nicht aufhören? Statt deffen gehe ich meinen Sachen nach, die doch fo
wenig bedeuten vor allen diefen Dingen und denen, die noch kommen
werden; ftatt deffen effe, fchlafe ich, lebe ich in einem gewiffen Behagen
— wo Millionen hungern, frieren, obdachlos irren, in Höllenqualen des
Leibes und der Seele auffchreien, und andere Tag und Nacht daran find,
das alles zu fchaffen und zu mehren. Ja, ich bin vielleicht gar noch fröhlich,

treibe Scherz und Spiel, wenigftens mit meinen Kindern, mache
Ausflüge, gehe fogar, wenn auch nicht allzuhäufig, in ein Konzert, ein
Theater, plaudere und lache vielleicht im Kreife von Familie oder
Freundfchaft. Kann ich das verantworten? Sollte nicht jetzt Tag und
Nacht nur das Eine meine Seele erfüllen und meine Gedanken bewegen:
jener Jammer, jene Hölle, die nahende Kriegskataftrophe mit ihren
unausdenkbaren Schrecken? Sollte jetzt nicht die Seele, wie der Leib,
Trauergewand anziehen? Ill jetzt nicht jedes fröhliche Wort eine Ver-
fündigung an dem Leiden der Menfchheit? Ill nicht jeder Biffen Brot,
den ich effe, um vom drüber Hinausgehenden zu fchweigen, jedes Stück
warme Kleidung, das ich anziehe, ein Raub an den Verhungernden und
Erfrierenden? Ill nicht jeder behagliche Schlummer unter ficherem Dach
im bequemen Bette ein Hohn gegen die Obdachlofen? Ill nicht jede
erquickende Lektüre, um von Konzert und Theater zu fchweigen, eine
gottlofe Leichtfertigkeit? Kann ich einen Augenblick verantworten, wo
ich nicht auf den Schrei aus den Konzentrationslagern und aus den von
dem Flugmord Überfallenen Städten und Dörfern horche? Und wenn
ich erft durch die Straßen der Stadt gehe, all dies Volk fehe, das nur an
fein Gefchäft und fein Vergnügen denkt, das johlend, flirtend, felbft-
bewußt und gierig daher kommt; wenn ich in die Schaufenfter blicke,
die dem Flittertand und Luxus dienen; wenn ich die Zeitung auffchlage,
in der die Sportberichte die Hauptrolle fpielen — muß ich da nicht an
jene Stelle im Evangelium denken, wo es heißt: „Wie fie in den Tagen
vor der großen Flut waren, effend und trinkend, heiratend und freiend,
und nichts merkten, bis die große Flut kam und fie alle mitnahm." Wie
einfam, wie einfiedlerifch, wie fremd kommt man fich mit feiner Not
unter diefen Menfchen, in diefer Welt vor!



Verehrtefter Herr Redaktor! Kann das fo weitergehen?
Ich lefe in meiner Bibel, daß man im Volk Ifrael, wenn Dinge ge-

fchahen, wie wir fie jetzt erleben, nein, unendlich viel kleinere Dinge,
ein Faflen ausrief, eine Trauerzeit, wo man nicht aß und trank wie
fonft und keinem Vergnügen nachging, wo man Trauerkleider anzog
und Afche auf fein Haupt ftreute, wo man fich vor Gott Hellte, fich vor
Gott demütigte, vor ihm Buße tat, feine Gnade und Hilfe anflehte.
Sollte nicht jetzt die Zeit eines folchen großen Fallens auch für uns
gekommen fein? Würde das nicht die Not wenden? Und wenn die
Maffe dafür zu ftumpf ift, follten dann nicht wenigftens wir diefes
Faftengewand der Seele anziehen? Und wäre nicht vielleicht das unfer
wertvollfter Beitrag zu der Sühne der furchtbaren Schuld, die auf uns
allen liegt, wie zur Rettung der Welt?

Ich mußte, in meiner Not, Ihnen die Frage vorlegen, Ihnen und
durch Sie auch anderen. Es litt mich nicht mehr. Was fagen Sie dazu?
Bitte antworten Sie. Vielleicht in den „Neuen Wegen".

Ich bin mit fchmerzlichem Gruß eine anonyme, aber Ihnen nicht
ganz unbekannte Stimme der unter dem heutigen Kreuze des Men-
fchenfohnes flehenden Mater Dolorofa.

II.
Zürich, 30. Januar 1939.

Verehrte und liebe Freundin —
die ich ohne Mühe zu erkennen glaube!

Ihr Auffchrei bewegt meine Seele aufs tieffte. Was Sie ausfprechen,
ift ganz meine eigene Empfindung. Und zwar nicht erft heute. Sie hat
mich fchon während des Weltkrieges fortwährend ftark beunruhigt,
auch nachher immer wieder, und freilich ill fie jetzt zu einer Stärke
angewachfen, die all jenes frühere Fühlen noch übertrifft — trotz aller
Abftumpfung, die das Uebermaß der Sünde und des Jammers, das wir
in diefen Zeiten erlebt haben, mit einer gewiffen Notwendigkeit herbeiführen

mußte. Auch kenne ich Menfchen, in denen diefes Empfinden
noch leidenfchaftlicher lebt, als in mir felbft. Sie und ich find damit in
einer großen Gemeinde. Jedenfalls verliehe ich Sie, hochfinnige Freundin,

ganz und gar, verliehe Sie im Innerften.
Und natürlich haben Sie recht. Im Kerne. Das heutige Gefchehen und

Erleben muß unfere ganze innere und auch äußere Haltung aufs tieffte
beeinfluffen. Wir können, wir dürfen ohne fchwere Schuld nicht leben,
als ob all das nicht wäre. Ein Faflen? Ja. Es ill die rechte Löfung. Ich
danke Ihnen, daß Sie diefelbe gefunden haben. Gewiß, wenn wir nicht
dazu gelangen, dann find wir innerlich wie äußerlich verloren.

Gewiß, Sie haben recht. Im Kern und Wefen. Ich danke Ihnen, daß
Sie fo leidenfchaftlich ftark und klar die Wahrheit der Lage herausftellen.

Aber wenn wir in der Hauptfache, in der Gefinnung und Abficht,

59



einig find, fo entfteht doch wieder eine Reihe von Fragen, über die wir
Klarheit bekommen muffen. Ich will verfuchen, dazu beizutragen.

Es ill ficher nicht unangebrachtes, abftraktes Reflektieren und Philo-
fophieren, wenn ich Sie auf eine Tatfache aufmerkfam mache, die mir
doch fehr wefentlich fcheint. Ift es doch eine Tatfache, die zu meinem
eigenen Erleben und Ringen gehört, mit der ich mich felber, befonders
durch einen Anlaß dazu bewogen, den ich nicht nennen kann, der aber
lange auf mir laftete, in diefer Beziehung auseinandergefetzt habe.
Meinen Sie nicht auch, verehrte, tief denkende, nicht nur tief empfindende

Freundin, daß im Grunde und Wefen die Welt immer fo ift, wie
fie jetzt fich in kraffer Offenbarung zeigt: voll Schmerz, Sünde, Not
und Tod, auch voll Hunger und Blöße, auch voll Blut und Gewalt?
Müßten wir denn eigentlich nicht immer Fallenzeit haben? Nicht
immer Trauergewand tragen? Ift nicht auch in der normalen Welt
alles, was wir Gutes haben, ein Raub an dem, was auch andern
gehörte? Aber was bliebe uns denn übrig, als — nicht Fallen bloß,
fondern Selbftmord? Und doch ziehen wir — mit tiefftem Recht — diefe
Konfequenz nicht. Wir nehmen — ich rede jetzt von der Einftellung
von Menfchen, die vor Gott und mit Gott leben — das Gute, das uns
wird, aus des Vaters Hand, in Dankbarkeit. Es gibt ja freilich eine
theofophifche — nicht anthropofophifche! — Denkweife, nach der jede
Eigenheit (Individuation) Sünde, weil Raub an Gott wäre, wovon dann
irgendwelche Selbftvernichtung die Konfequenz bildete. Das ill aber nicht
der Glaube an den Schöpfergott der Bibel, deffen Gabe gerade die
Eigenheit der Gefchöpfe ift. Auch ift es eine zu peffimiftifche Auffaffung,

in der Lebensbewegung der Vielen bloß Kampf ums Dafein
gegeneinander zu erblicken. Auch die heutige Naturauffaffung ill darüber
hinaus. Krapotkin hat uns, unwiderlegt, gelehrt, daß alleWefen einander
auch zur gegenfeitigen Hilfe gefchaffen find und daß diefe Ordnung die
überragende ift. Daß wir leben und in Eigenart leben, ill alfo nicht nur
nicht Raub, fondern Gefchenk, und es ift dazu ein Beitrag an Reichtum
und Sinn der Schöpfung. Wir dürfen das Gute, das uns wird, ohne Schuld
im gewöhnlichen Sinn annehmen. Es zu verfchmähen, wäre eigenwillig,
alfo auch Sünde. Wobei freilich eine große Pflicht damit verbunden ift,
von felbft daraus fließt und die wir nun Schuld nennen können: Daß
wir dabei an die anderen denken, die Brüder und Schwellern. Nicht
wahr, Sie verftehen, was ich meine: etwas fehr Großes! Und wenn wir
auch jenes Wort vom Raube ablehnen, falls es metaphyfifch gemeint
ift, fo wiffen wir doch, daß es Wahrheit wird, fobald Eigenart und
Eigenbefitz zum Egoismus werden, fobald fie vergeffen, wem fie letztlich

gehören. Darum wiffen wir, daß auch für uns ein Löfegeld nötig
ill für eine Schuld in unferem Sinne: das Opfer.

Aber ich frage nun: Sollte das nicht auch von der Freude gelten?
Ich beeile mich, einen Unterfchied zu machen. Ich rede jetzt nicht

von Vergnügen; das ill eine andere Sache; ich rede von Freude. Und

6"o



von der meine ich freilich, daß wir fie ebenfalls aus Gottes Hand
nehmen follen, wenn fie fich bietet, und fie nicht eigenwillig zurückweifen

dürfen. Dabei freilich wieder an die andern denkend — was viel
heißen will.

Ja, was viel heißen will. Aber auch Unerwartetes. Bedenken Sie

nun, edle Freundin: Wenn wir uns jede Freude verfagen würden, weil
andere freudlos find, fo wäre das ebenfo Selbftmord der Seele, wie wenn
wir uns jeden Biffen Brot verfagten, weil andere hungern. Freude ift
ebenfo notwendige Nahrung der Seele, wie Brot Nahrung des Leibes.
Ich fage noch einmal: Freude, nicht Vergnügen. Darum ftellt fich hier
die unerwartete Folgerung ein: Wir muffen die Freude, die von Gott
kommt, annehmen, um überhaupt leben, aber auch um andern helfen
zu können, um die Freude anderen weitergeben zu können. Denn wie
könnten verdüfterte, vergrämte, feelifch entkräftete Menfchen andern
helfen? Wie könnten fie arbeiten, kämpfen — wie könnten Sie erlöfen?
Das alles kann nur aus der Freude gefchehen. Nur aus der Sonne kommt
Leben und Kraft. Wie wir darum den Biffen Brot auch effen, um anderen

Brot fchaffen zu können — immer an die anderen denkend, fo
nehmen wir die Freude an, um anderen Freude fchaffen zu können —
immer an die anderen denkend. Aber während man an einem beftimmten

Maß von Brot genug haben kann, fo kann man nie genug Freude
haben. Darum: „Freuet euch unaufhörlich! Und nochmals fage ich:
Freuet euch." Ihr raubt die Freude nicht, Gott gibt fie euch; er
verantwortet es. Der Vorrat ift unendlich. Je mehr ihr davon habt, defto
mehr könnt ihr geben.

Aber nun werden Sie wohl, gute Freundin, etwas ungeduldig und
fragen: „Freude — ja, aber kann ich denn freudig fein, vor Augen
diefes Meer des Jammers, im Ohre diefen Schrei der Millionenqual?"

Ich antworte: Doch! Dennoch! Wir können auch jetzt uns freuen.
Es ift in Gottes Schöpfung und ill in Gottes Tun auch jetzt Freude, ein
unendliches Meer von Freude. Es ftrömt auch auf Sie zu und auf mich,
jeden Tag. Wir muffen nur die Seele dafür offen haben, follen es! Und
laffen Sie uns nun noch auf das zurückkommen, was ich über den
fozufagen normalen Zuftand der Welt bemerkt habe. Gewiß ill auch ihr
Zuftand voll Schuld und Qual. Das ill ja die Folge ihres Falls. Aber wir
glauben ja nicht nur, daß die Schöpfung Gottes, die „fehr gut" ill, trotz
dem Falle fortbefleht, fondern glauben auch an die Erlöfung der Welt,
die gekommen ift und kommt, die alles neu machen und jeden Schmer -
zensfchrei in Jubel und Dank verwandeln will. Aus ihr vor allem, als
Tatfache und als Verheißung, quillt uns mitten in Qual, Not und Tod
Freude, ein Meer von Freude, ein unendliches Meer, im Frühglanz
ftrahlend.

Darf ich es noch anders fagen? Freuen können, ja follen wir uns
immer. Denn Gott ill da, Gott aber ill Freude. Darf ich noch einmal
meine alte Löfung wiederholen, das Wort Augullins: Impossibile est

61



quin laetetur, qui credit in Dominum — es ill unmöglich, daß nicht
freudig fei, wer an den Herrn glaubt. Das ill allertieffte Erfahrung.
Man darf, glaube ich, ruhig erklären: Das Maß der Freudigkeit in
einer Seele ill auch das Maß ihrer wirklichen Verbindung mit Gott.
Wir muffen, als Glaubende, freudig fein; in dem Maße, als wir es nicht
find, fehlt uns das rechte Verhältnis zu Gott, fehlt es uns an Gottesfurcht,

Gottesliebe, Gottvertrauen. Und noch einmal: Nur als Freudige
können wir den andern helfen.

Ich gehe, verehrte Freundin, fo weit, daß ich auf Grund vielen
Nachdenkens behaupte: Es gibt geradezu eine Pflicht zur Freude.
Freude — ich meine: Freudigkeit — ill Gottes Gebot. Ein fehr wichtiges!

Unfreudigkeit ill Sünde!
Aber Sie beachten, nicht wahr: Ich habe jetzt nicht einmal „fröhlich"

gelagt, fondern „freudig". Alfo noch einmal: Ich habe nicht von
Vergnügen geredet. Vielmehr möchte ich nun betonen, daß folche Freudigkeit

mit dem tiefften Leiden und mit dem tiefften Mitleiden Hand in
Hand gehen kann. Jener wunderbare Pater Theodofius, der Gründer
des Ingenbohler Schwefternordens, hat nichts Unnatürliches verlangt,
wenn er als Regel aufftellte, daß die Schweftern fogar fröhlich
fein müßten. Es ill doch fo, daß der Egoismus traurig macht, die
Teilnahme aber freudig, ich fage nicht luftig, aber ich fage: freudig, und
fage etwas Einfaches, Bekanntes und doch Großes, Wunderbares, verrate

ein offenes Geheimnis des Glückes. Tieffte Freude geht am beften
zufammen mit dem tiefften Ernft, ja fie quillt geradezu aus dem tiefften
Ernft.

Darum ill auch gar nicht gefagt, daß der allgemeine Ernft der
heutigen Lage, ihre Härte, ihre Gefahr uns verhindern muffen, freudig zu
fein. Ja, wenn wir bloß das „bequeme Leben" haben wollten, dann
gewiß! Wenn wir Vergnügen meinten, dann gewiß. Was aber die
Freudigkeit betrifft, fo wiederhole ich, was ich bei einem früheren Anlaß
ausgefprochen habe, damals, wo die heutige Lage ihren Anfang nahm:
Gerade die allzu ruhigen, allzu bequemen Zeiten rauben den Seelen die
Freudigkeit. Denn fie erzeugen Erfchlaffung, vermindern die Lebenskraft,

aus der allein auch die Lebensfreude ftrömt. Der Fafchismus
mißbraucht und karikiert jede edle Wahrheit, aber an fich hat er recht, wenn
er behauptet, das „bequeme Leben" fei zu verachten, und wenn er das

„gefährliche Leben" proklamiert. Es ill wahr: nicht Sicherheit und
Behagen, fondern Gefahr, Entbehrung, Härte, Wagnis rufen den Strom
der Freudigkeit aus den Tiefen der Seele hervor. Laffen Sie uns,
hochherzige Freundin, in diefen Zeiten vor allem tapfer fein, tapfere Krieger
Gottes, tapfere Soldaten der militia Chrifti, die nicht nach dem Siege
fragen, fondern nach dem hochgemuten Kampf, und es wird uns nicht
an Quellen der Freudigkeit in der Seele fehlen.

Aber ich muß nun doch wieder auf das Faflen zurückkommen.
Worin foil und kann diefes Fallen beliehen?

62



Vor allem, meine ich, in einer tiefen Befinnung, einem Stillehalten,
einem Anfichhalten. Und hier möchte ich noch auf Ihre Klage eingehen,
daß die Kraft unferes Mitgehens, unferer Empfindung mit Jammer und
Schuld der heutigen Welt fo fehr verfage, fo weit hinter der Wirklichkeit

der Lage zurückbleibe. Liebe Freundin — wer von uns fühlte mit
Ihnen nicht gerade auch diefes Verfagen? Wer machte fich nicht diefen
Vorwurf? Sie haben taufendmal recht — nicht nur in bezug auf den

leichtlebigen Haufen, fondern auch in bezug auf uns Schwerblütige,
Schwerlebende! Auch wir verfagen!

Aber es ill ficher keine Abfchwächung, wenn ich auch hier eine
klärende Bemerkung verfuche. Könnten wir denn diefes Weltmeer in unfere
Seele faffen? Und wenn wir es könnten, würde es die Seele nicht er-
fticken? Gottes Herz allein ill groß genug, diefes Weltmeer zu faffen,
diefes unendliche Meer. Sollte es nicht — ich wage diefe Paradoxie —
fo fein, daß wir auch hierin befcheiden unfer Teil hinnehmen müßten —
das uns zugeteilte Teil am Mitleben mit dem Leid der Welt? Sollte es

nicht auch hier ein Maß geben gerade für uns? Wobei es dann entfcheidend

darauf ankäme, daß wir dies Mitfühlen in die Tat umfetzten, in
die Tat der Hilfe. Und zwar an der konkreten Einzelnot, die uns aus
der allgemeinen Weltnot entgegentritt, an der Stelle, wo gerade uns das
Weltmeer der Not mit feinen dunklen Waffern berührt, am „Nächften",
alfo ganz im Geift und Sinn der Bibel, ganz nach der Weifung der
Offenbarung der Gottes- und Menfchenliebe im Gottes- und Menfchenfohn?

Wie das „Seid umfchlungen, Millionen" bloße Redensart, bloße
Gefühlswallung ift, wenn es allgemein bleibt, fo auch das „Weltmeer
des Leides, ich faffe dich in meine Seele", wenn es nicht zum Ringen
mit derjenigen Form des Leides wird, die gerade uns aufruft. Diefes
Maß von Anteil am Leid der Welt genügt vollkommen; es ill für
jeden, der guten Willens ift, gerade groß genug.

Es ill felbftverftändlich, daß ich damit nicht etwa der Lauheit und
Mattigkeit unferes Mitfühlens das Wort reden will. Vielmehr komme
ich nun auf das Faflen zurück. Zum Fallen gehört ja, wie ich fchon
bemerkt habe, die Befinnung, das Stillehalten, das Anfichhalten. Und
das ill bitter nötig, für alle, auch für Sie, fogar für Sie, und jedenfalls
für mich. In diefer Befinnung, diefem Stillehalten, diefem Anfichhalten
vernehmen wir den Schrei der Weltnot. Er kommt fozufagen von Gott
her zu uns. In diefer Befinnung, diefem Stillehalten, diefem Anfichhalten
weicht die Betäubung der Seele, wacht das Herz auf, daß es die Weltnot

fieht und hört — ganz! Und doch davon nicht erdrückt wird, weil
eben das Herz Gottes Herz fpürt. Diefen Weg wollen wir, verehrte
Freundin, gehen: an diefen Ort, wo unfer Herz geheilt wird zur
vollen Kraft des Mitlebens und Mittragens, wie zur Klarheit und
Freudigkeit des rechten Helfens.

Was aber im allgemeinen das Faflen betrifft, fo laffen Sie mich
darüber noch einiges fagen.

6.3



Ja, es müßte über die Welt kommen. In allerlei Form. Sonft geht
fie verloren. Aber diefes Fallen foil nicht nur Trauer fein, es foil nicht
Selbftmord fein — es darf, es foil auch Freude fein, Freudigkeit. Nicht
Vergnügen.

Wie, gar kein Vergnügen? Gar kein harmlofes Genießen? Auch
nicht für Kinder, Jugend, Bedürftige aller Art?

Ich antworte ganz allgemein: Wir dürfen, habe ich gefagt, auch in
diefer Welt überhaupt und dürfen auch in der heutigen Welt unler
Stück Brot effen zum Leben und Arbeiten und unfer Teil Freude aus
Gottes Hand nehmen. Freilich immer beim Blick auf die anderen.

Hier möchte ich noch anfetzen. Was bedeutet der Blick auf die
anderen?

Er bedeutet, daß wir nur nehmen dürfen, was Gott uns gibt — nach
unferem tiefften, klarften Empfinden von Gottes Willen und Gefetz.
Alfo nur das tägliche Brot — nicht Ueberfluß. Alfo nur Wohnung und
Kleidung — nicht Luxus, ich meine: nicht, was bloß der Schau-
ftellung, dem Genuß oder gar dem Protzentum dient. Alfo Freude,
Freudigkeit, fogar Fröhlichkeit, fogar gelegentlich Luftigkeit. Keine
Pedanterie. Harmlofe Freude der Kinder Gottes, der Söhne und Töchter

Gottes. Aber alles in Schranken. Alles beim Blick auf die anderen.
Nichts als Raub. Alles als Hilfe. Und das heute viel, viel mehr noch als
fonft. Und darum und in diefer Form: Fallen! Darum in diefem Sinne
ein verzehrendes Feuer in fo viel Eitelkeit, Flitter, Genußfucht,
oberflächliches, weltliches Treiben! Darum tieffte Konzentration der Seele
auf Gott! Und von ihm aus zu den Brüdern. Und wieder umgekehrt.
Darum unermeßliche Trauer! Darum leidenfchaftlich klare Realifierung

'des Weltzullandes! Aber gerade darum Freudigkeit der Seele! Leben
aus Gott! „Darum, wenn ihr fallet, follt ihr nicht fauer fehen wie die
Heuchler, fondern falbe du dein Haupt und wäfche dein Antlitz —
auf daß du recht falleft und dein Fallen wirklich Gott und dem Nächften

diene."
Aber Fallen — auf daß wir auf Gott und den Menfchen hören und

die Not gewendet werde.
Liebe Freundin! Ich meine nicht, alles gefagt zu haben, was auf Ihre

Frage zu antworten wäre, aber ich hoffe, doch fo viel gefagt zu haben,
als nötig ift. Noch einmal fage ich: Sie haben recht, recht mit dem
Auffchrei, recht mit dem Vorwurf, recht mit der Frage — ich wollte diefes
Recht nur etwas klären helfen. Aber damit unterftreichen.

Ich reiche Ihnen die Hand zur Gemeinfchaft der rechten Haltung
und bin mit warmem Gruße

Ein Bruder des Menfchenfohnes!

64



der Hand zu haben, welche eigener Berechnung und Zielfetzung
erfolgreich dienen. Bei Jefaja wird diefe fragwürdige Ueberzeugung
geradezu lächerlich. Wenn Jahwe gegen Ifrael fich verfchworen hat, hilft
nichts mehr. Nicht von menfchlichen Machtmitteln hängt das Gefchick
des Volkes ab, nicht von Vereinbarungen, von Achfen. Ill Gott der
Verfchwörer, fo hat Ifrael den Stärkften gegen fich. Selbft das mächtige

Aegypten ill Menfch und nicht Gott, feine Rolfe Fleifch und nicht
Geift — „und Jahwe ftreckt die Hand aus, da ftürzt Schützer wie
Schützling" (31, 1 ff.). Die Gefchichte der Menfchen wird demnach
wie von der confusio hominum, fo von der Providentia dei beftimmt.
Durch die confusio und corruptio, durch die rationes und speculationes
macht die Providentia dei je und je einen dicken Strich, fo daß trotz
des großen Hemmniffes, das der Menfch mit feiner Sünde in der
Gefchichte bedeutet, die Gefchichte felbft die Verwirklichung oder
vielmehr den Weg der Verwirklichung des göttlichen Planes darfteilt: Er
bildet alles Gefchehen von fern her. Die Rettung Jerufalems vor der
Eroberung durch Sanherib, ein Wunder, heute noch fo groß wie
ehemals, war zugleich ein Beweis für die Erkenntnis der einzigen Realität,

welche allerdings nur dem Glauben zugänglich ift. Doch ausgerechnet

der Realpolitiker Hiskia wandte fich in der Stunde der Gefahr an
den Propheten Jefaja, den „Schwärmer", der anftatt auf das Schwert,
auf Jahwe vertraut und deffen Warnungen man in den Wind geichla-
gen hatte, als man fich in das tollkühne, kriegerifche Unternehmen
geftürzt. Jetzt jedoch hielt diefer „fchwärmerifche Glaube" den
Schwächling von König aufrecht. So find fie nun einmal, die
Realpolitiker: die Wege ihres „Realismus" enden in deflen Widerlegung,
in der Begegnung mit jener verkannten Größe, die nur auf unferen
kleinften Moment wartet. (Schluß folgt.) Heinrich Berger.

Ausfprache.
Fidaz.

Zürich, 12. April 1939.
Verehrtefter Herr Redaktor!

Der „Briefwechfel" in Nr. 2 und 3 der „Neuen Wege" veranlaßt mich, an
Sie folgende Frage zu ftellen: Was fagen Sie denn zu Fidaz — zu diefem
Einbruch von Tod und Verderben gerade am Oftertage und gerade über harmlofe
Kinder? Wo ift da Gott?

Mit freundlichem Gruß Ihr ergebener X.

"• Zürich, 13. April 1939.
Verehrtefter Herr!

Ihre Frage hat gewiß auch viele andere bewegt. Jedenfalls auch mich, dem
noch dazu Fidaz und der Flimferftein einft und jetzt noch etwas Befonderes
waren und find.

Ausführlich kann ich heute nicht antworten; ich will aber gerne verfprechen,

170



auf das Problem einmal ausführlich einzugehen. Für diesmal nur einige
Andeutungen.

Haben Sie, verehrtefter Herr, nicht auch einen Zufammenhang zwifchen den
Nachrichten aus Fidaz und denen aus Albanien, die wir gleichzeitig bekamen,
hergeftellt? Ich habe es jedenfalls unwillkürlich getan. In Albanien die
Offenbarung des Böfen in der Menfchenwelt, in Fidaz die in der Naturwelt. Sollte
zwifchen beiden nicht ein tiefer Zufammenhang beliehen? Sollte, um es fo zu
formulieren, in der Naturwelt das Paradies herrfchen können, während in der
Menfchenwelt die Hölle herrfcht? Weift nicht die Hölle in der Naturwelt auf die
Hölle der Menfchenwelt hin? Wollen wir nicht an alle die Hunderttaufende von
Kindern denken, die in den letzten Jahrzehnten wir gemordet haben, wir
Menfchen, und zwar noch ganz ungleich furchtbarer als der Flimferftcin? Sollte nicht
ein folches Naturunheil den Sinn haben, uns daran zu erinnern? Sollte nicht
alles Natur-Unheil im allgemeinen einen ähnlichen Sinn haben?

„Aber der Oftertag?" Sollte nicht diefer irrationelle Einbruch des Todes in
unferen Ofterkalender uns auf das wirkliche Oftern hinweifen? Sollten wir nicht
gerade dadurch, in Verbindung mit dem fchon ausgefprochenen Gedanken, über
das menfchliche Oftern zu dem Oftern Gottes gedrängt werden?

Ich erlaube mir, Sie auf die immer noch zu wenig beachtete und verwertete
Stelle Römer 8, 18 ff., wo vom „Seufzen" und den „Geburtswehen" der

Schöpfung die Rede ift, hinzuweifen. Sie ill auch die befte Antwort auf die
Frage von Fidaz.

Und damit ift auch die Frage beantwortet, wo denn in „Fidaz" Gott fei?
Er ift fehr da! — als der Gott, der die neue Erde verheißt, der auch in der
Ueberwindung diefer Natur in feinem Reiche fich völlig offenbaren will.

Ich glaube, daß diefe Antwort Ihnen wie mir vorläufig genug gibt und
grüße Sie herzlich als Ihr Leonhard Ragaz.

Zweikampf.
Wirbelwinde rauh und Regentchauer
Fegten nächtens um mein Wüftenzelt —
Schlaflos lag ich zitternd auf der Lauer,
Laufchend, ob mein Lämmerhund gebellt:
Und dann — Pfeil von losgelaff'nen

Sehnen
Auf die Räuber meiner Herde abge-

fehnellt —
Faßt ich fie an den verfilzten Mähnen,
Bär und Löwe — nicht gewählt,
Und entriß die Beute ihren Zähnen.
Anders war ich nie zum Kampf beftellt.

Aber du warft in der Riefenwiege
Schon gelullt vom Feldgefchrei der Kriege
Deines Volkes, Goliath.
Meinft du wohl, dein Schwert und Har-

nifch wiege
Mehr vor Gott als ein verwehtes Blatt?
Du haft Erz und Waffen,
Ich nur Ihn,
Und zwei Völker gaffen
Auf uns hin.

Deine Anak-Stirn vom Helm umfchlof-
fen —

Mich umgoldet nur mein Traum:
Fürchte dich vor meinen Steingefchoffen,
Mann mit deiner Lanze Weberbaum.

Aus der Wadis fommertrocknen Furten
Las ich mir die Kiefel mit Bedacht,
In der Halbnacht meiner Jurten
Habe ich fie glatt und fpitz gemacht,
Goliath, Goliath,
Träumend von der Gottestat.

Du in Erz und Waffen,
Ich für Ihn,
Und zwei Völker gaffen
Auf uns hin.

Der die Wüfte Kadefeh zittern macht,
Hat dein Ende längft bedacht;
Er — vor dem die Berge beben,
Hat dich längft in meine Hand gegeben,
Goliath, Goliath,
Du bift nichts als ein verwehtes Blatt.

All'dein Erz und Waffen,
Kaum ein Hauch für Ihn,
Der das Erz erfchaffen,
Schmilzt es hin.

171


	Freudiges Fasten : ein Briefwechsel : Teil I und II
	Anhang

