
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 33 (1939)

Heft: 1

Artikel: Vom Höchsten Gott zum Lebendigen Gott

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-137400

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-137400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Höchften Gott zum Lebendigen Gott.
Da redete Gott mit Mofes und fprach: „Ich bin Jahwe.

Ich bin einft als El Schaddaj Abraham, Jakob und Ifaak
erfchienen, aber unter meinem Namen Jahwe habe ich mich
ihnen nicht offenbart... Nun aber habe ich das Wehklagen
der ISraeliten über die Knechtung, die ihnen von den Aegyp-
tern widerfährt, erhört und vernommen. Sage daher den
Ifraeliten: Ich bin Jahwe; ich will euch erlöten von dem Fron-
dienfte, den ihr in Aegypten leiftet, euch herausreißen aus
eurer Sklavenarbeit, euch befreien mit ausgerecktem Arm und
gewaltigen Machterweifungen, und ihr follt erkennen, daß ich
Jahwe, euer Gott bin." 2. Mofes 6, 2—7.

An einer der wichtigften Stellen der Bibel, am Ufer des Quellftroms
der Offenbarung, die aus dem Gottesberg entlpringt, taucht eine
Unterfcheidung in bezug auf den Namen, und das will in der Bibel fagen: das

Wefen Gottes, auf, die von fundamentaler Bedeutung ift: die zwifchen
dem Höchften Gott und dem Lebendigen Gott, hebräifch: zwifchen El
Schaddaj und Jahwe (Jehova). Es ift Mofes, der Führer und Gefetzgeber,

der diefe Kunde erhält, und zwar in dem Augenblick, wo fein
"Werk: die Befreiung und Führung Ifraels, tatfächlich begonnen hat.
Bisher hat Ifrael nur den El Schaddaj, den Höchften Gott, kennen
gelernt. Es ift der Eine, der Ewige, der Allmächtige, AllwiSfende,
Allheilige, der Herr der Welt. Ihn allein hat Adam gekannt, ihn allein
Noah, ihn allein auch die Erzväter. Er ift es, der mit Abraham gehandelt

hat und Abraham mit ihm. Er hat aus dem feurigen Bufch mit Mofes
geredet, als der „Ich bin, der ich bin". Nun aber foil Ifrael durch
Mofes Gott noch anders, oder wenn wir uns fo ausdrücken dürfen, noch
einen andern Gott kennen lernen: Jahwe, den lebendigen Gott, der dann
erft der Gott Ifraels wird.

Wie gefagt: diefes Stück der Gefchichte der Offenbarung ift von
ungeheurer, von entlcheidender Bedeutung. Das gilt von der Gefchichte
der Menfchheit und des Reiches Gottes in ihr, wie von der Gefchichte
des Einzelnen, fei's eine Gemeinfchaft, fei's eine Perfon, mit Gott und
Gottes mit ihm.

Ich habe gefagt, daß den Höchften Gott fchon Adam und die ganze
vorifraelitifche Menfchheit kenne. In der Tat ift das der Gott, der zum
Menfchen gehört, ich will fagen: der Gott, von dem das menfchliche
Bewußtfein als folches urfprünglich Zeugnis ablegt — einft, jetzt, in
Ewigkeit. Es ift die Uroffenbarung Gottes im Menfchen und an den
Menfchen. Der Sternenhimmel, der bei Abraham und — Kant eine fo
große Rolle fpielt, ift fein erhabenftes Symbol. Ihn glauben alle
Menfchen, alle Völker: von Adam bis Noah und von Noah bis Mofes —
finnbildlich wie gefchichtlich gefprochen. Diefer Gott fteht als der Eine



über der Vielheit der Götter. Diefe ift nur ein fchimmernder Abglanz
des Einen. Es gäbe keine Götter ohne die Gottheit. Die modernfte
Auffaffung der Religionsgefchichte und die ihr zur Verfügung flehenden
Tatfachen beitätigen immer mehr, was längft die Auffaffung x

des
Schreibenden ift. Sinnbildlich gefprochen: Vor Adam fteht Gott, der
Höchfte, der Eine. Die vielen Götter find nur eine Folge des Abfalls
Adams, eines Abfalls, der immer wieder vor fich geht, in der großen
Welt wie im Einzelnen. (Der Abglanz ift eben doch Abfall.) Aber
jede Menfchenfeele, die des Heiden wie die des Juden und die des Chriften,

kann mit Leichtigkeit an den Einen, den Höchften Gott erinnert
werden; Sie verfteht ohne weiteres feine Offenbarung. Auch ein Paulus
hat gewußt und gefagt,1) daß das, was von Gott mit dem natürlichen
Lichte erkannt werden könne, unter den Heiden offenbar fei, weil Gott
es ihnen offenbart habe. Denn feine UnSichtbarkeit werde von der Schöpfung

der Welt an durch die Vernunft angefchaut: feine ewige Kraft
und Gottheit — auf daß Sie keine Entschuldigung hätten, londern das
Gefetz Gottes in ihrem Gewiffen richte. Ihn haben Aefchylus und Sha-
kefpeare gekannt, ihn Ariftoteles. Er ift die Ordnung der Natur und
der fittlichen Welt. Von ihm legt das Gewiffen Zeugnis ab. „Zwei
Dinge", fagt Kant, „erfüllen das Gemüt mit immer neuer und
zunehmender Bewunderung und Ehrfurcht: der beftirnte Himmel über mir
und das moralifche Gefetz in mir." Das ift die Bedeutung und der Sinn
des Höchften Gottes in der Gefchichte des Menfchen.

Aber es ift auch, und zwar heute noch, die Gefchichte des Einzelnen,
die mit dem Aufblick zu dem Höchften Gott, dem El Schaddaj, beginnt.
Wir glauben zunächft an den „Ich bin", das bedeutet: wir glauben, daß
Gott ifl, der Höchfte Gott; anders gefagt: wir glauben, daß ein Gott
ift, ein oberfter Herr und Lenker der Welt. Und wir ehren, verehren
ihn als folchen, huldigen und dienen ihm (mit Goethe und Carlyle zu
reden) in der Ehrfurcht vor dem, was über uns ift. Auch die Völker,
vielleicht fogar die Kirchen, haben zunächft diefen Gott: lie glauben,
laffen gelten (das ift dann allerdings der unterfte Grad diefes Glaubens),
daß ein Gott fei, ein Höchfter Gott, ein Herr, ein Lenker, ein Richter.

Und das ift etwas Großes, ift in gewiffem Sinne das Größte.
Es ift die Fundamentaltatfache des Menfchentums: Gott ifl. „Ich

bin." Das ift das Urlicht, die Urfonne, von der aller Sinn in den Dingen
kommt — wenn Sie erlöfche, dann verfänken (wie fie heute zu tun
drohen) die ganze Geifteswelt und Naturwelt in Dunkel und Chaos.
Das ift das „Wort", welches „am Anfang" ift. Alle Wiffenfchaft und
Weisheit, alles Gefetz und alle Ordnung, alle Kunft und alles Schaffen
Stammen aus ihm. „Gott ift"; — „Ich bin" — das ift der Fels, worauf
das ganze Gebäude der Vernunft und Sittlichkeit ruht. „Gott ift" —
„Ich bin", das ift die Stille der Ewigkeit über dem Wirbel der Zeit und

x) Römerbrief i, 19—20.



die Ruhe der Einheit über der Buntheit des Vielen, das unendliche Ziel
über der Bewegung der Gefchichte wie der Seele des Einzelnen.

„Hoch über der Zeit und dem Räume webt
Lebendig der höchfte Gedanke."

Das ift der Punkt, an dem die Welt befeftigt ift, die Welt im
Allgemeinen wie der Einzelne und das Einzelne. Das ift die Quelle aus
dem Berg, von der wir leben. Nur ein Tor kann Sich darüber täufchen
und meinen, die Welt und wir könnten wirklich leben und beftehen,
wenn wir fprachen: „Es ift kein Gott."1) Unfere Seele verfänke im
tollen Wirbel der Welt, im reißenden Strom der Zeit, wenn fie nicht
auf diefem Felfen zur Ruhe käme (der gerade in diefen Tagen der
Jahreswende unfer einziger Halt und Troft ift); all unfer Glaube an den
Geift und das Recht verfänke in Nacht und Chaos (wie er heute fo
leicht tun könnte), wenn nicht diefer Himmel über uns ftünde, diefe
Fefle des Himmels: der Höchfte Gott, der Ewige, der Heilige, der
Allmächtige — wenn nicht diefes Ur-Licht glänzte, diefer Ur-Ruf er-
fchallte: „Ich bin."

Und doch genügt das nicht. Mofes mußte noch mehr wiffen, als das,
wenn er Ifraels Führer und Gefetzgeber und der Gefetzgeber der Welt
werden follte.

Warum genügt es nicht, bloß den Höchften Gott zu kennen?
Es ift zunächft zu antworten, daß diefer Höchfte Gott keine befondere

Beziehung zur Welt und zum Einzelnen hat. Er ifl, und wir tun
gut, das zu wiffen. Und tun gut, ihn zu ehren und ihm zu gehorchen.
Aber er ift nicht für uns, ift nicht unfer Gott. Er ift der Höchfte Gott.
Vielleicht doch zu hoch über uns, fo daß wir fchließlich unferen Weg
eben doch ohne ihn gehen, ohne ihn in Leid, Not und Tod, ohne
ihn in Eigenwillen und Eigenwahn. Diefer Gott kann fich auch in eine
bloße Idee verwandeln, die über der Welt ruht, aber nicht in die Welt
eingreift, auch nicht in unfer Leben; diefer Gott kann ein Gedanke fein,
ein Credo, eine Theorie, fei's eine Philofophie, Theofophie, Antropo-
fophie, fei's eine Theologie, und wir können davon unberührt ein Leben
führen, das ganz an der Welt, dem Schickfal, den Göttern der Welt
orientiert ift. So ift der Gott des Heidentums. Er ift Ruhe, aber die
Ruhe des Todes, oder auch Leben, aber ein Leben ohne den Halt und
die Erlöfung in Gott. Der Gott des Ariftoteles ruht als der „unbewegte
Beweger der Welt" hoch über ihr in einer Unberührbarkeit, die auch
felber die Welt nicht berührt, fie nicht aufrührt, Sie nicht richtet und
nicht erlöft, fondern bloß ruht.

Diefer Höchfte Gott allein ift nicht unfer Gott. Darum quillt aus ihm
auch keine befondere Aufgabe für uns, die uns mit ihm verbände. Darum

wird er nicht Grund, Sinn und Ziel unferes Lebens. Er bleibt übet
uns. Wir huldigen ihm zwar im allgemeinen. Wir laffen feine höchfte

x) Vgl. PSalm 14.



Ordnung gelten. Wir bringen ihm Opfer: etwa, als Einzelne, an den
Wendepunkten unferes Lebens, bei Geburt und Tod, in Liebe und
Leid, an der Wende des Jahres, als Volk oder Kirche an befonderen
Fellen, am Bettag, zu Weihnachten, Oftern, Pfingften, aber wir haben
keinen Bund mit ihm, haben keinen befonderen Auftrag von ihm, keine
Berufung und Sendung, kein Werk und keine Verheißung. Er bleibt der
Gott über uns, auch der Gott in uns, aber der allgemeine Gott; er wird
nicht unfer Gott und bleibt uns damit doch ferne. Zwar könnte man
dagegen einwenden, daß ja der Erzvater Abraham, der nach der
Vorausfetzung auch nur den Höchften Gott, den El Schaddaj, kannte, doch

von ihm einen Ruf erhalten habe, den Ruf ins Unbekannte, und damit
eine perfönliche Aufgabe, einen perfönlichen, mit Gott verbundenen
Sinn des Lebens, und könnte betonen, daß es ja Abraham fei, der zuerft
als der erfcheine, welcher perfönlich einen Bund mit Gott fchließe und
Gott mit ihm. Das ift richtig. Aber es ift als Einwand doch nicht ganz
zutreffend. Was uns in Abraham entgegentritt, das ift bloß die höchfte
Steigerung dellen, was wir vorhin als Ehrfurcht vor dem, was über uns
ift, angeführt haben. Das ift fein Glaube. Gewiß: es dämmert ihm die
Offenbarung des lebendigen Gottes auf. Aber ihre Sonne ift noch nicht
aufgegangen.

Als drittes Ungenügen diefes Glaubens bloß an den Höchften Gott,
den El Schaddaj, möchte ich befonders noch Eines nennen, das gerade
in unferen Tagen eine befondere Rolle fpielt: Man kommt von diefem
Gott leicht ab. Und dies nun befonders auch fo, daß man an ihm zweifelt.

Der Verftand mit feinen Einwänden kann uns fein Licht verhüllen,
die Wiffenfchaft, oder was man dafür hält, ihn zu einem Problem
machen, vor allem aber der Weltlauf den Zweifel an feiner Weisheit,
feiner Liebe, Seiner Gerechtigkeit erregen. Und das ift es, was heute fo
viele umtreibt, von Gott wegtreibt und was ihnen auch an der Schwelle
des neuen Jahres als dunkler Schatten entgegentritt. Gott ift, wenn ich
fo fagen darf, für Sie die Idee, oder wir dürfen auch fagen die Macht
einer höchften Weisheit, Gerechtigkeit und Liebe — aber es ift eine
Idee, die über ihnen fchwebt, etwas, was man gelernt hat und darum
verlernen kann, und wenn wir von „Macht" reden, fo ift es eine ab-
ftrakte Macht und fo eben auch mehr eine Idee, eine Theorie, ein
möglicher Gedanke, nichts anderes. Und davon werden fie durch den Zweifel

abgetrieben. Wohin? Wenn Sie recht durchdenken und durchfühlen:
in Nacht und Chaos oder zu den Göttern und Götzen.

Darum genügt das: „Gott ift" — „Ich bin" nicht, fo groß und
fundamental es auch ift: es muß vom H ö ch fiten Gott weitergehen zum
Lebendigen Gott. Und das ift fozufagen die zweite Hälfte diefer
fundamentalen Gefchichte der Menfchheit und des Einzelnen mit Gott
und Gottes mit ihnen.

Was bedeutet Sie?

Kehren wir wieder zu Mofes zurück. Und machen wir mit ihm



nun auch noch einen Schritt zurück — zurück bis zu der zentralen
Gottesoffenbarung am Horeb. Dort ja hat ihm Gott aus dem feurigen
Bufch zum erften Male fein Wefen kundgetan, ihm, der ja den Höchften

Gott gewiß kannte. Und nun kann man diefe Offenbarung
doppelt deuten. Die übliche Deutung ift das: „Ich bin" — ausführlicher:
„Ich bin, der ich bin", aber es ift eine andere Deutung möglich: „Ich bin
da." So deuten ganz große Verftehende.1) „Ich bin da": Ich bin nicht
ein ferner, fondern ein naher Gott. Ich bin nicht ein Gott, der bloß hoch
über euch fchwebte, fondern ein Gott, der helfen kann und helfen will.
Ich bin nicht bloß ein Gott ewiger Ordnungen der Natur und des
Geiftes, fondern ein Gott, der lebt, der fchafft, der in die Welt
eingreift, der die Welt revolutioniert, der allen Göttern und Weltgewalten,
die fich mir und euch entgegenftellen wollen, fein „Ich bin da" —
entgegenruft. In meinem Namen und meiner Kraft allein kannft du Ifrael
vom Joche Pharaos erlöfen; in meinem Namen allein foil es durch die
Gefchichte gehen, als Träger des Gottes, der nicht die Weihe, fondern
das Gericht der Welt ift, nicht ihre Sanktion, fondern ihre Revolution,
als Verkündiger des Gottes, der der Gott der Gerechtigkeit ift, befonders
für alle Gedrückten, der Gott, der Recht fchafft den Armen, der Gott,
der will, daß fein Recht regiere auf Erden. Das foil Ifrael fein, fo foil es
der Kämpfer Gottes fein, mit Gott kämpfend und für ihn. Ich bin —
aber ich bin auch da!

Das ift, nach diefer Deutung, der ich zuftimme, die Gottesoffenbarung

am Horeb, die fundamentale Gottesoffenbarung und
fundamentale Revolution der Welt durch den Gott, der in dem Feuer
erfcheint, das nie erlifcht. Wir könnten auch fagen, und ich habe das auch
fchon angedeutet: Es ift der Uebergang vom Höchften Gott zum Lebendigen

Gott, von dem „Ich bin" (oder: „Ich bin, der ich bin") zu dem
„Ich bin da". Wir ftoßen damit auf die gewaltige Tatfache, daß beide
Ueberfetzungen, beide Deutungen der Horeb-Offenbarung Gottes
richtig find, in dem Sinne, daß die eine Offenbarung, ohne fich
felbft aufzuheben, fich vielmehr erfüllend, in die andere übergeht. Wir
flehen hoch oben an einer Wafferfcheide der Gottes- und Menfchengefchichte.

Ein Doppelftrom fließt hervor, er fließt nach verfchiedenen
Richtungen: der eine rückwärts, der andere vorwärts, aber es ift die
gleiche Quelle, das gleiche Waffer, das gleiche Gebirge.

Aber warum denn, muffen wir fragen, wiederholt fich die fchon
gefchehene Offenbarung? Warum muß Mofes, falls die Deutung recht
hat, noch einmal von der Erkenntnis des Höchften Gottes zu der
Erkenntnis des Lebendigen Gottes weitergeführt werden?

Aus der unerfchöpflichen Bedeutfamkeit des biblifchen Berichtes
kommt uns die Antwort entgegen: Mofes ift, als er, von Gott berufen,
zu Ifrael ging, auf gewaltige Schwierigkeiten geftoßen und wird auf

1) Ich denke wieder an Blumhardt und Buber.



weitere flößen. Es tritt ihm in Pharao die Macht der Welt entgegen,
befonders in Form des Staates und der die Armen ausbeutenden Gefellfchaft

mit ihrem Unrecht. Es tritt ihm die Religion entgegen mit ihrer
Weihe des Beftehenden. Es tritt ihm, und das ift das Schwerfte, in Ifrael
felbft, dem zu erlöfenden, die Macht des Beharrens, das Gefetz der
Trägheit, der Mangel an Glauben und Wagen, an aushaltender Treue,
an Gottesfchau und Gottesgehorfam entgegen, welche fein Werk
unmöglich machen wollen. Was hilft ihm da der Höchfte Gott allein? Ich
meine: was hilft ihm da ein ferner Gott, ein über der Welt fchwebender
„höchfter Gedanke"? Da hilft ihm nur der lebendige Gott, der Gott,
der da ift, der Gott, der in die Welt eingreift, als der, welcher ftärker
ift als die Welt, der Gott, der alles Unrecht niederwirft und den Schrei
aller Geknechteten und Gequälten hört. Darum offenbart fich völlig
der Höchfte Gott als der Lebendige Gott, der „Ich bin" auch als der
„Ich bin da". Darum wird aus El Schaddaj endgültig Jahwe. So foil
Mofis und Ilraels Gott nun heißen.

„Ich bin!" Nicht die Götzen. Nicht Mammon. Nicht Gewalt. Aber
auch nicht das Volk, die Nation, die Raffe. Nicht die Natur, aber auch
nicht die bloße Kultur. „Ich bin." Und es gilt, was von mir aus gilt:
mein Wille, meine Ordnung, mein Gefetz und mein Gefchöpf. Mein
Gefchöpf aber ift der Menfch. Er ift mir heilig. Wehe, wenn ihr ihn
vergewaltigt, entrechtet, entwürdigt — dann bin Ich da! Und wenn
Götzen- und Menfchenmacht fich bis zum Himmel erhebt, ja über den

Himmel, und den Himmel felbft in ihren Dienften nehmen will — Ich
bin da! Wenn Ihr aber, die Kämpfer für Gott und den Menfchen,
verzagen wollt ob der Uebermacht dieler Gewalten und ob dem vermeintlichen

Fatum des Unrechtes und der Not, auch in euch felbft — Ich bin
da, nicht das Fatum. Es gibt kein Fatum — Ich bin da!

So geht das „Ich bin", „Ich bin da" des lebendigen Gottes durch die
Gefchichte: als Sturz der Götzen, als Recht des Menfchen, als Ruf zur
Freiheit und zur Wahrheit — als immer neue Schöpfung. So ift der
Lebendige Gott die Revolution der Welt. Und fo fteht es für die Welt
wie für uns felbft an der Schwelle des neuen Jahres. „Ich bin da" und
niemand fonft, und ich werde zeigen, daß Ich bin. Damit aber ift er der
Gott für uns. Nicht bloß der Gott an fich. Und damit der perfönliche
Gott. Der Lebendige Gott ift der perfönliche Gott und umgekehrt. Er
ift unfer Gott. Und das ift erft der wirkliche Gott.

Aus diefem Gott quillt nicht nur der Sinn der Welt im allgemeinen,
fondern auch ihr Sinn in allem Einzelnen.

Wenn wir wieder von Ifrael ausgehen, fo wurde Ifrael erft zum
Volke, als es diefen Gott kennen lernte und als feinen Gott anerkannte.
Diefer Gott wurde fein Sinn. Diefer Gott Hellte ihm feine Aufgabe.
Dieler Gott Hellte fich ihm als Helfer und Führer zur Seite: als Wolkenfäule

bei Tag und Feuerfäule bei Nacht. Diefer Gott tat an ihm die
fundamentale Tat der Rettung aus Aegypten und des fichern Ganges



durch das Rote Meer. Diefer Gott führte es durch die Wüfte und gab
ihm am Sinai fein Gefetz. Und begegnet ihm immer wieder. Mit diefem
Gott Schloß es feinen Bund und er mit ihm. Gegen diefen Gott aber
hatte es eine Pflicht: tat es feinen Willen, fo war das fein Leben und
Gedeihen, wich es davon ab, fo war das fein Verderben. Es wußte damit,
was es heißt, einen Gott haben. Es hatte an feinem Gott, der aber der
El Schaddaj, der Gott Aller blieb, einen wirklichen Gott, den lebendigen
Gott. Diefe Ordnung gilt aber für jedes Volk und jede Gemeinfchaft
überhaupt. Es genügt nicht, daß man als folche einen Höchften Gott
anerkenne, und Gott felbft will fich ihnen nicht bloß als folcher
offenbaren. Er offenbart fich befonders: perfönlich, lebendig. Er hat fich der
Schweiz im Rütli offenbart, auch im Morgarten (ich wage das zu fagen
— einft war das möglich!), dann in Nikolaus von der Flüe, in Zwingli,
in Calvin, in Peftalozzi, in Vinet, in der Entftehung der Demokratie,
in der fozialen Forderung. Er ift ihr, letztlich, auch in Mofes, in den

Propheten, in Jefus Chriftus begegnet; denn all feine Offenbarung geht
auf fle zurück. So ift die Schweiz geworden. Das aber bedeutet für Sie

auch Pflicht, bedeutet Forderung, bedeutet Bindung. Es bedeutet Bund
— Schweizerbund, an einem Bund mit Gott befeftigt. Diefer Bund ift ihr
Schutz — der einzige, der zählt —, aber auch ihr Gericht. Nicht daß
ein oberfter Gott ift, macht die Schweiz zur lebendigen Schweiz,
fondern, daß diefer oberile Gott ihr Gott ift, daß aus ihm ihr Weg hervorgeht,

daß aus ihm ihre Aufgabe wächft, daß er ihr Sinn ift. Sinnbildlich

geredet: Nicht der i. Auguft ill es, der die Schweiz zur Schweiz
macht, fondern der Bettag. Von Ihm kommt zu ihr, der kleinen und
ohnmächtigen, das „Ich bin — und vor mir find alle Welt- und Höllenmächte

nichts". Von Ihm kommt in der Stunde der höchften Gefahr,
wenn fie feinen Willen tun will, das rettende: „Ich bin da."

Das gilt auch von der Kirche. Auch für fie genügt nicht ein
allgemeines Credo, daß Gott ift, daß Chriftus ill, daß die Kirche ill —
auch ihr begegnet Gott als der Lebendige. Er ill befonders ihr begegnet
in Mofes, in den Propheten, in Chriftus, in Zwingli, in Calvin, in —
Blumhardt. Dadurch ill fie gegründet worden und wird Sie, wenn fie es

verfteht, immer wieder neu gegründet. Davon hat Sie ihren Sinn und
ihre Aufgabe. Diefe muß fie erfaffen, nicht ein objektives Credo her-
fagen oder diefem im Kultus ein Opfer zu bringen oder ihm durch
einen moralifchen oder liturgifchen Betrieb dienen. Durch den Gehorfam
gegen den lebendigen Gott wird fie gerettet, durch den Ungehorfam
gerichtet. So allein hat fie einen Gott und mit feinem „Ich bin" fein „Ich
bin da"!

Und das gilt von jedem einzelnen Menfchen in feinem Verhältnis zu
Gott. Hier tritt vollends das Wort vOm perfönlichen Gott in fein
Recht. Was fich in der allgemeinen Gefchichte Gottes mit der Menfchheit
abfpielt, wiederholt fich in der Entwicklung des Einzelnen und feiner
Gefchichte mit Gott: Es muß vom Höchften Gott zum Lebendigen



Gott weitergehen. Der allgemeine Gott muß unfer Gott werden. Wir
dürfen, ja muffen wieder fagen: Erft dadurch wird Gott für uns ein
wirklicher Gott, wenn er unfer Gott wird. Und wir dürfen, ja muffen
fagen: Erft dadurch, daß Gott auf diefe Weife unfer Gott wird, werden
wir wirklich wir felbft. Wir werden dadurch gegründet. Unfer Leben
und Sein bekommt dadurch einen perfönlichen Sinn. Und die perfönliche

Aufgabe. Diefer wirkliche Gott offenbart fich uns nicht in
Gedanken und Theorien, fondern in Taten und Erlebniffen. Er begegnet
auch uns aus dem feurigen Bufch. Er rettet uns vor Pharao. Er ift uns
Wolkenfäule bei Tag und Feuerfäule bei Nacht. Er führt uns durch
das Rote Meer und die Wüfte und gibt uns am Sinai fein Gefetz. Er
begegnet uns immer wieder in grundlegendem Erleben, das aus feinen
Taten erwächft. Er begegnet uns immer wieder in Dunkel und Licht,
in Gericht und Gnade. Das erft ill ein wirklicher Gott, der perfönliche
und darum lebendige, der lebendige und darum perfönliche Gott. Nur
wer Gott fo begegnet ift, der kennt ihn. Da gibt es dann freilich keine
Trennung mehr: Oben der Höchfte Gott und unten — die ferne Welt
oder die Götzen. Da wird Gott die Seele der Seele, die innerfte Kraft,
aber auch die Aufgabe, der Weg, die Bindung, der Bund. Ja, der
Bund! Nur wer den Bund hat, hat Gott, aber jeder kann den Bund
haben, jedem wird er angeboten. Jetzt noch, in der letzten Stunde,
unmittelbar an der Schwelle des neuen Jahres, wird er dir angeboten,
zum Gericht dem Neinfagen, zur Rettung dem Jafagen.

Und hier finden wir auch die Hilfe gegen jenen Zweifel, der uns
von Gott wegdrängen will. Hier bekommt das Verhältnis von „Ich
bin" und „Ich bin da" feinen wundervollften Sinn. Wie wir gefehen
haben, kann das bloße „Ich bin", das mehr über uns bleibt, oder bloß
ruhend in uns lebt, beidemal mehr als Idee, als Gedanke, als abftrakte
Macht, aber beides uns ferne (auch dann, wenn es in uns ill), uns leicht
hinter Wolken entfchwinden, Wolken der Reflexion, Wolken der
wirklichen oder vermeintlichen Welterkenntnis, Wolken der Sinnlofigkeit,
der Graufamkeit, des Unrechtes der Welt. Aber der Gott, der auf diefe
Art uns verloren geht, oder verloren zu gehen fcheint, ill nicht der
wirkliebe, ill nicht der lebendige Gott. Er ill eine Idee, welche über und in
der Welt lebt und fie erklärt, oder erklären will, aber der Gott der Bibel
ift der Gott, der die Welt verändert. Die Welt der Bibel ill nicht eine

fertige Welt, welche ein Abglanz des göttlichen Willens wäre, fondern
eine werdende, in der, wie über der und gegen die Gott feine Taten tut.
Wir kennen mit ihm keine „göttliche Weltordnung", die Unrecht, Not
und Knechtfchaft fanktionierte, fondern das „Ich bin" und „Ich bin
da", das die Welt verändert. Gott felbft ift Ifrael, der kämpfende Gott.
Und wir kämpfen mit ihm. Wir grübeln nicht und fpintifieren nicht —
obfehon auch wir fragen und forfchen —, fondern wir arbeiten und
kämpfen. Und vor allem: Unfer Gott ift nicht der Gott, den wir in
Gedanken konftruiert hätten, als „höchftes Wefen" oder irgendwie fo,



fondern es ift der Gott des „Ich bin da" — und das bedeutet, er ift
der Gott, der uns begegnet ill, der Gott, den wir erlebt haben und
erleben. Der ill einfach da! Mag es auch dunkel um ihn fein, er ili da!
Ja, er ill im Dunkel oft erft recht nahe, wie er ja im Dunkel Jakob nahe

war wie nie vorher oder nachher, fich ihm offenbarte und ihn aus
Jakob zu Ifrael machte. Damit ill zugegeben, daß wir auch in der
Verbindung mit ihm Anfechtung erfahren können. Vielleicht gibt es fogar
nur in diefer Verbindung Anfechtung im tieferen Sinne des Wortes.
Diefe ill aber anderer Art als jener Zweifel. Gott ift nicht weg; Gott ift
da — nur daß wir mit ihm ringen muffen. Aber er ift da. Wir können
fprechen: „Ich laffe dich nicht, du fegneft mich denn." Und wer dies
fprechen kann, dem ill geholfen.

Wir können dir für den Gang ins neue Jahr, können dir für den

Kampf mit dem Dunkel, das auf feiner Schwelle zu warten fcheint,
keinen belfern Rat erteilen und können dir keinen edleren Wunfeh
entbieten als den: Dringe vom Höchften Gott, dem einzigen „Ich bin",
immer mehr vor zu dem Lebendigen Gott, der dein Gott ift. Daraus
quillt Sieg, daraus mehr als Glück: Freude. Und wiffe: Er ili da! Er
wartet — Er — nur Er — „Ich bin es"!

Ja, das ift's, was die Welt an der Schwelle diefes Jahres, das fchwer
fein wird, das entfcheidend fein kann, vor aller Finfternis, Götzen- und
Höllenmacht, aber auch vor dem Blick in das Chaos bedarf: das „Ich
bin" und das, damit verbundene, aus ihm quellende, aus ihm
hervortretende: „Ich bin da!" Leonhard Ragaz.

Chriftentum und Antifemitismus.
Das religiöfe Schickfal des Judentums.

I.
Léon Bloy, ein leidenfchaftlicher Katholik, fchrieb: „Stellen Sie fich

vor, daß Ihre ganze Umgebung unabläffig mit der größten Verachtung
von Ihrem Vater und Ihrer Mutter fpräche und für fie bloß die er-
niedrigendften Schmähungen und Sarkasmen übrig hätte, welches wären
Ihre Gefühle? Doch eben das gefchieht mit dem Herrn Jefus Chriftus.
Man vergißt oder will nicht wiffen, daß unfer Gott, der zum Menfchen
geworden, ein Jude war, der Jude in der Vollkommenheit feiner Natur,
daß feine Mutter eine Jüdin war, eine Blüte der jüdifchen Raffe, daß
die Apoftel Juden waren, wie auch alle Propheten, daß endlich unfere
heilige Liturgie den jüdifchen Schriften entlehnt ift. Doch wie dann einen
Ausdruck finden für das Ungeheuerliche der Entweihung und der Läfterung,

welches die Erniedrigung der jüdifchen Raffe darfteilt?" Diefe
Worte wenden fich vor allem an die Chriften-Antifemiten und muffen
von ihnen vernommen werden. In der Tat, der Leichtfinn der Chriften



Benedikt Fontana. Daran wird hoffentlich nichts geändert. Jenatfch fehlafe in
Frieden, aber als Nationalhelden lehnt jeder ernfthafte Bündner ihn ab — einft,
jetzt, immer! Den Helden macht die Treue, nicht der Verrat.

Mitteilung. Neu erfchienene Schriften: Schriftenreihe des RUP:
Nr. i : Die Schweiz und das tfchechoflowakifche Schickfal von Anna Siemfen.

Preis Fr. —.30, beim Bezüge von 20 Exemplaren Fr. —.25.
Nr. 2: Hitlers Außenpolitik. Authentifch. Nach „Mein Kampf".

Preis Fr. —.40, beim Bezüge von 20 Exemplaren Fr. ¦—.35.
Die Schriften find zu beziehen beim Sekretariat des RUP (Weltaktion für den
Frieden), Gartenhofdraße 7, Zürich 4.
Chriftentum und Antifemitismus. Von Nikolai Berdiajew. Als Separatdruck zu

beziehen beim Sekretariat der Rreligiös-fozialen Vereinigung (Gartenhofdraße

7, Zürich 4). Preis 40 Rp. (bei Bezug von 10 Exemplaren 30 Rp.).
Die Schrid wird gegen die Ped des Antifemitismus zur Maffenverbreitung

empfohlen.

Ulllll lllllllllllllllllll.il IIII lllll III lllll Illllllllllllllllllll III III III III llll lllllll III lllll lllllllllllllllll lllll III III III IUI UH Illlllll INI II Ill lllllll UN

|Ol Aus der Arbeit ] Q \

Ti ¦ t ¦ 11111 ¦ 11111111111111 n 11 e iiiiiiiiiiiiiiiiiii iiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiniii 1111 iiiiiiiiiiiiiiiiiiii [Munii e 111 ¦ 111111 ¦ 11111 iT

Volkshochfchulheim für Mädchen: Cafoja, Lenzerheide-See.

30. März—8. April: Ferienwoche für Fabrikarbeiterinnen.
"'24. April—16. Sept.: Sommerkurs.
*i6.—22. Juli: Kundwoche, geleitet von Carl Fifcher, Bildhauer, Zürich.
21.—30. September: Ferienwoche für Fabrikarbeiterinnen.

"¦Anfangs Oktober: Singwoche, geleitet von Alfred und Klara Stern, Zürich.
(1. Woche der Herbftferien — Zürich.)

*23. Oktober: Beginn des Winterkurfes 1939/40.
Während des Sommers finden vorausfichtlich folgende Veranftaltungen ftatt:
* Ferienwochen für Mädchen von 12 Jahren an (während der Sommerferien).
::' Arbeitsgemeinfchaft für jüngere Mädchen im Ferienhaus (Dauer etwa zwei

bis drei Monate ab Mitte April).
Für die mit '' bezeichneten Kurfe und Wochen find in Cafoja, Lenzerheide-

See, Sonderprofpekte zu beziehen mit genauen Angaben über Art und Wefen,
Daten der Veranftaltungen.

Berichtigungen. Im Januarheft muß es S. 5, Zeile 11 von unten „bricht
hervor" heißen (ftatt „fließt hervor"); S. 6, Zeile 14 von unten „er" (ftatt „es");
S. 30, Zeile 12 von unten „zu dem" (ftatt „an dem"); S. 34, Zeile 20 von unten
ift „durch eine folche" zu ftreichen; S. 38, Zeile 21 von unten ill mit „Sehr tief"
ein neuer Abfchnitt zu beginnen.

Durch das Tom Mooney falfch zugefchriebene Attentat find 40 Menfchen
getötet worden.

Redaktionelle Bemerkungen.
Infolge von Erkrankung des Redaktors (Grippe) mußte leider das Erfcheinen

der „Neuen Wege" um eine Woche verfchoben werden.
Eine Auseinanderfetzung mit der Schrift von Karl Barth: „Die Kirche und

die heutige politifche Lage" kann wegen Mangel an Raum erft im Märzheft
erfcheinen.

104


	Vom Höchsten Gott zum Lebendigen Gott
	Anhang

