
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 32 (1938)

Heft: 7-8

Artikel: Von Jakob zu Israel

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-137212

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-137212
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von Jakob zu Ifrael.
Ich bin nicht wert all der Barmherzigkeit und Treue, die

du deinem Knechte erwiefen haft. Ich hatte nichts als diefen
Stab, da ich über den Jordan ging, und nun bin ich zu zwei
Heeren geworden.

Ich laffe dich nicht, du fegneft mich denn!

i. Mofis 32.

Wenn im Alten Teftamente auch nur die Gefchichte vom Kampf
Jakobs mit Gott ftünde, fo wäre es fchon ein außerordentliches Buch.
Der Kampf mit Gott — welch ein Gedanke! Alfo nicht bloß fklavifches
Vergehen vor Gott, fondern Kampf mit ihm, fogar Sieg! Wenn wir
bedenken, was diefe Gefchichte bedeutet: wie wäre es, wenn fie
nicht in der Bibel ftünde! Wie manche Seele wäre dann nicht gerettet
worden, wie manche Ichwere Nacht troftlos geblieben! Aber mit diefer
Gefchichte, mit diefem „Ich laffe dich nicht, du fegneft mich denn", wie
könnte da eine Seele noch verzweifeln? Wie könnte noch eine Nacht
ganz fintier bleiben?

Der Erzvater Jakob kehrt aus der Fremde zurück, wohin Schuld
und Schickfal ihn getrieben. Er fteht an der Grenze des Landes der
Väter, des gelobten Landes. Wie follte da nicht die Erinnerung über ihn
kommen? Er hat all feine Begleitung vorausgefchickt und fteht, wie der
Abend kommt und die Nacht hereinbricht, einfam am Stromesufer. Das
Raufchen der Wellen bringt die alten Tage zurück, die Tage der Kindheit

und Jugend, die Tage der Wanderung — Alles, Alles! Als junger
Menfch ill er, vor vielen Jahren, ungefähr in diefer Gegend, über den
Jordan gegangen, flüchtend, nur einen Stab in der Hand, und nun, welch
ein Reichtum! Wie hat fein Leben fich entfaltet, fich ausgebreitet! Zum
erften Male wohl, bei dieier Rückfchau und Umfchau, wird er fich
deffen fo recht bewußt. Er fteht befchämt. Hat er das denn eigentlich
verdient? Er meinte vorher wohl etwa, fein Leben fei hart gewefen und
dürftig, allzuhart, allzudürftig, und hatte vielleicht gar mit Gott
darüber gehadert. Und nun, wie viel ill geworden, überrafchend viel,
unglaublich viel! Seine Seele bricht in Lob und Dank aus: „Ich bin zu
gering, Herr, all der Barmherzigkeit und Treue, die du deinem Knechte
erwiefen haft. Ich hatte nichts als diefen Stab, da ich über den Jordan
ging und nun bin ich zwei Heere geworden."

Wenn das Leben eines Menfchen einigermaßen treu verlaufen ift —
freilich auch dann von Gottes Treue getragen — dann mag es ihm wohl
für gewöhnlich fdieinen, es fei bei all feinem Planen und Schaffen,

297



Kämpfen und Leiden nicht gar viel herausgekommen. Wie vieles, das

geplant war, ift zunichte geworden! Wie viel ausgeftreute Saat ill
verwelkt oder vom Wetter zerfchlagen worden! Und doch, wenn fein
Leben den Weg Gottes nicht ganz verlaffen hat, bei allem Irren und
Fehlen, wird er eines Tages gewahren, daß auf feinem Felde mehr Ernte
fteht, als er einft geträumt hatte, andere vielleicht, als er geträumt hatte,
aber reichere, koftbarere. Auch er ill mit einem Stab über den Jordan
gegangen, ohne Gepäck, mit Nichts, in die fremde Zukunft hinein, und
nun: wie hat fein Leben fich entfaltet, wie ift er zu zwei „Heeren"
geworden, einem „Heer" des Eigenften, einem „Heer" des Zugehörigen!
Und er wird empfinden, daß er das nidit verdient hat. „Ich bin zu
gering all der Barmherzigkeit und Treue, die du deinem Knechte
erwiefen haft." Gott läßt fich befiegen durch die Schwachheit des

Menfchen.
Aber nun bleibt es nicht bei diefem Erften. Das ill die Vergangenheit
und Gegenwart, aber die Zukunft? Auf Jakob ruht ja noch eine

größere Verheißung, als daß er zu „zwei Heeren" werde: die Verheißung,
die dem Abraham gegeben wurde. Er ill Träger der Berufung des

Volkes Gottes. Er hat die Erftgeburt. Freilich — er hat fie dem Bruder
geraubt! — Dunkler wird die Nacht, fchwerer. Es finkt eine Laft auf
ihn. Arme legen fich, fo ift es ihm, um feine Bruft. Er will erfticken.

Was ift es, das ihn fo furchtbar anfaßt und ihn erwürgen will, diefe
dunkle, diefe übermächtige Gewalt? Er weiß es Selbft zuerft nicht recht,

nur langfam wird es ihm klar: Es ill die Schuld, die alte Schuld, die
Schuld am Vater, am Bruder, an andern, die Schuld gegen Gott, und es ift
die neue Schuld, die feither hinzugekommen ift, die angehäufte Schuld
des ganzen bisherigen Lebens, was ihn nun erdrücken will. Und wie
follte er nicht verloren fein? Diefe Schuld ift ja bergehoch. Der ihn
anfaßt, ill riefenftark, unendlich ftark — wie follte er ihm nicht erliegen?

Aber er ringt — ringt mit der dunklen Macht. Und das rettet ihn.
Denn in diefem Dunkel ift Gott, fein Gott. Er faßt ihn an in der Ueber-
macht leiner Empfindung der Schuld. Darin begegnet er Gott — darin
findet er ihn. Nun erft kennt er Gott, nun erft fchaut er, im Kampfe
hegend, fein Angefleht. Nun erft kennt er feinen Namen. Nun erft kann
er wirklich Träger der Verheißung fein. Nun ift er nicht mehr der
Jakob, mit all feinen Menfchlichkeiten, Ränken und Liften, fondern
Ifrael, der Gotteskämpfer. Nun erft ift er zum reinen, ganzen Dienfte
Gottes fähig. Er hat in feinem Kampf mit Gott auch mit den
Menfchen gekämpft: mit dem, was ihm aus diefen an Menfchenmacht und
Menfchenverderbnis entgegenkommen wird, ihn verfuchend, ihm feindlich

— er kann ihnen nun überlegen, fieghaft entgegentreten. Da er
Gott kennt, fchrecken fie ihn nicht mehr und verfuchen ihn nicht mehr
wie vorher. Gott fpricht zu ihm: „Du follft fürderhin nicht mehr
Jakob heißen, fondern Ifrael (Gotteskämpfer). Denn du halt mit Gott
und mit Menfchen gekämpft und haft gefiegt." Er aber antwortet: „Ich

298



habe den Herrn von Angeficht zu Angefleht gefehen und meine Seele ill
genefen."

Es ift das ewige Los des Menfchen, der Gott dienen will. Wir wandern,

finden eine Stätte, arbeiten, ftreben, erreichen manches. Aber wir
bleiben Jakob, bleiben im Menfchlichen, Fleifchlichen, Endlichen
befangen. Und darum gelangen wir früher oder fpäter, ein- oder mehrmals,

an die Stelle, wo es Nacht wird, wo wir ftille halten muffen und
der Weg in die Zukunft fich im Dunkel verliert. Und dann — wer
wüßte er nicht? — legt fich auch jene dunkle Macht auf uns, erdrückend,
erltickend. Wer wollte, fo belaftet, weiter? Mächtige Arme, ftark wie
die Ewigkeit, umfallen uns, wollen uns erwürgen.

Aber auch uns begegnet in diefer unbekannten, dunklen Macht Gott.
Und unfere Rettung ift, daß wir mit ihm kämpfen. Im Kampfe fagt er
uns, ohne Worte, durch die bloße Berührung mit ihm, was wir wiffen
muffen. Das, was uns anfangs bloß dunkel belaften und erdrücken
wollte, wird zur Schuld, zur deutlichen Schuld. Und darin tritt Gott
hervor. Darin lernen wir ihn kennen. Darin wird er erft recht unfer
Gott. Darin fiegen wir über ihn, weil er fich uns ergibt. Nun erft, da wir
die Schuld erkannt und darin Gott, und darum die Vergebung (denn er
ill die Barmherzigkeit und Güte), können wir unfern Weg weiter
gehen. Nun erft kann der Segen ganz und echt über uns kommen. Nun
kann noch mehr werden als die zwei „Heere", kann die Verheißung
fich erfüllen. Der Weg ill frei. Nun erft. Keiner kann Gott recht dienen,
der nicht diefen Weg von Jakob zu Ifrael gegangen ift, und keiner ganz
gefegnet werden. S o will Gott, daß der Menfch mit ihm kämpfe und
ihn befiege.

Aber es ift wohl noch ein anderes Element in der Macht, die den
werdenden Erzvater Jakob in der einfamen Finfternis umfaßt. Die
Erinnerung bringt gewiß auch viel Leiden, fchweres, tiefes Leiden mit herauf.

Es war doch ein fchweres Leben gewefen: die frühe Entfernung von
Vater, Mutter, Elternhaus und Heimat; der harte Dienft in der Fremde;
die viele Not, Gefahr, Enttäufchung. Und nun die neue, vielleicht
vernichtende Gefahr von dem zürnenden Bruder her. Der Gedanke an das
alles, an all das Rätfei, all die Not legt fich erdrückend, erftickend auf
feine Seele. Warum das alles? Warum mußte das fein? Warum konnte
das nicht anders fein? Verzweiflung will die Seele befallen, das Herzeleid

will das Herz zerbrechen.
Aber er ringt. Er ringt mit Gott, der ihn auch in diefem Dunkel

anfaßt. Denn auch in feinem Leide begegnet er erft recht Gott. Diefes Leid,
mußte es nicht fein? Mußte es nicht den Panzer des Jakob zerftören,
damit der Ifrael hervortreten könne? Ja, es hatte alles feinen Sinn, feinen
großen, guten Sinn — es hatte ihn jetzt bekommen. Zwar fagte ihm der
Dunkle auch kein Wort über diefen Sinn, kein ausdrückliches, erklärendes

Wort; aber er wurde ihm in der Berührung mit ihm klar. Es war ja
genug, daß es Gott war. Gott ill ja der Sinn, der Sinn der Welt und

299



mein Sinn; er ill der Sinn meines Lebens. Es kommt nur darauf an, ihn
zu haben und dann kann die Seele fprechen: „Wenn ich nur dich habe,
fo frage ich nicht nach Himmel und Erde. Wenn mir gleich Leib und
Seele verfchmachten, fo bleibft doch du, Gott, ewiglich meines Herzens
Troft und mein Teil." Aus der Finfternis geht Jakob, dem nun zum
Ifrael gewordenen, die Morgenröte auf. Er fpricht: „Ich habe den
Herrn von Angeficht zu Angeficht gefehen und meine Seele ill genefen."

Hier lloßen wir auf das zugleich fchwerfte und tieffte Geheimnis
des Leides und des Trolles. Es treten in das Menfchenleben Nächte, wo
es allein noch rettet, Nächte des Wehes, denen das Herz nicht meint
Handhaben zu können. Das mag eine Nacht von acht oder zehn Stunden

fein, oder eine von Monaten, vielleicht gar Jahren, eine einmalige
oder eine immer neu einfetzende. Wir gehen in diefe Nacht hinein mit
dem Gedanken: „Diefe Nacht kann ich nicht überleben." Wir fühlen,
daß es uns ans Leben geht, an das feelifche, aber vielleicht auch an das
leibliche. Wer von uns hat noch keine folche Nacht erlebt? Du Armer,
wie hall du jene Nacht überftehen können? — Und nun überlegen wir
das Seltfamfte, fcheinbar Unverftändlichlte an diefer Gefchichte vom
Kampf des Erzvaters mit Gott. Gott erfcheint hier als Feind. Er will
Jakob töten. Er, den wir doch den Vater nennen und in Chriftus finden:
er der Feind? Ift das möglich? Kann das fein?

Es ill, lieber Lefer, eine der gewaltigften und elementarften Tat-
fachen des Menfchenlebens. Es gibt Erlebniffe, gibt Erfahrungen, worin
uns Gott als Feind begegnet, als der, der uns töten will, als Unbegreiflicher,

Finfterer, Rätfelhafter, Graufamer. Mit andern Worten: Es gibt
Erlebniffe, gibt Erfahrungen, die uns als ein dunkles, feindfeliges, grau-
fames Schickfal anfaffen, erwürgen, vernichten wollen. Es gibt Nächte,
welche die Seele töten wollen.

Was rettet uns dann? Nicht Verftandesgründe und nicht Menfchen-
troft, auch nicht einmal Gottestroft — zunächft! — fondern allein, daß
wir mit Gott ringen. Daß wir — zunächft! — ringen und nicht kapitulieren,

kämpfen und nicht verzweifeln. Es ift zunächft das Ringen mit
einer dunklen Macht. Aber diefe ilt doch Gott. Und das ill die Rettung.
Gott nicht laffen, und wenn er noch fo dunkel ifl! Wenn er uns noch fo
unbekannt ill! Nur ihn nicht laffen! Er wird uns ja zunächft auch nicht
ein erklärendes, ausdrückliches Wort fagen. Aber fchon feine Berührung
rettet uns. Wir haben noch keine Erklärung, warum und wozu das
gefchehen ift; das Rätfei bleibt zunächft, es bleibt das Dunkel. Aber es

ill nicht mehr die verzehrende Finfternis ohne Gott. Schon daß wir mit
Gott ringend ihn haben, fchützt uns vor der Verzweiflung. Und nach
und nach geht die Morgenröte auf. Es dämmert in der Seele auf, daß
auch das irgendwie gut fei; daß auch das Sinn habe, Sinn bekommen
werde. Wir können nun auch zu den Menfchen gehen, die vielleicht
folches Leid verfchuldet haben, ohne Bitterkeit und Zorn. Denn mit
Gott kämpfend haben wir auch mit ihnen gekämpft. Sie find in feiner

300



Hand; fie nehmen irgendwie teil an dem Sinn, den er den Dingen gibt.
Es tagt; der Morgen bricht an; die Sonne geht auf: „Ich habe Gott von
Angeficht zu Angeficht gefehen, und meine Seele ill genefen." Auch f o
will Gott, daß der Menfch mit ihm kämpfe und ihn befliege.

Sollte diefes: „Ich laffe dich nicht, du fegneft mich denn!", das in die
dunkelften Nächte des einzelnen Menfchenlebens rettend leuchtet, nicht
auch das Wort fein für die Nacht, welche heute die Menfchheit
durchmacht? Es ift Nacht — wir wiffen es gut genug. Die Mächte der Finfternis

wollen uns erdrücken, erfticken. Der Unbekannte, der uns darin
umfaßt, will uns, fo fcheint es, töten. Aber könnte es nicht fein, daß in
diefer Finfternis uns Gott entgegenträte? Daß wir in Todesnot ihm
begegneten, um ihn erft recht kennen zu lernen? Und gilt es nicht, ftatt
zu verzweifeln und zu kapitulieren, mit ihm zu ringen? Bis er fich
zu erkennen gibt, wenn das Morgenrot über der Wüfte auffteigt? Ill es

nicht entfcheidend wichtig, daß es überall Menfchen gebe, eine Gemeinde
von Menfchen, die über alle die Zufammenbrüche der Zeit hinweg, durch
alle Finfternis unferer Tage hindurch das „Wir laffen dich nicht, du
fegneft uns denn!" fprechen? Wird dann nicht, nach langem, langem
Kampf die ganze Nacht, das Morgenrot eines neuen Heils der Welt
aufgehen? Gewiß, darauf wird es ankommen! Alles wird darauf
ankommen, daß wir daran einen immer völligeren, immer lauteren, immer
gereifteren Glauben fetzen. Der Sinn unferer Zeit ifl der Kampf um
Gott — um Chriftus! —, und unfere Verheißung der Sieg und Segen.

Sollte es nicht der tieffte Sinn unferer Zeit fein, daß wir wieder um
Gott mit Gott kämpfen muffen, damit er wieder und neu unfer Gott
fein kann? *

Am Schluffe diefer fo merkwürdigen Gefchichte vom Kampfe
Jakobs mit Gott, die fo merkwürdig ift, weil fie elementare
Grundtatfachen des Menfchfeins darftellt, fteht noch etwas Seltfames: Jakob,
der nun zum Ifrael Gewordene, bekommt von Gott, über den er
gefiegt hat, einen Schlag auf die Hüfte, daß er nun hinkt. Der Menfch,
der die Erfahrung gemacht hat, von der wir geredet: der mit Gott
gekämpft hat — und vielleicht fpäter wieder einmal kämpfen muß —,
kann nicht fo erhobenen Hauptes einhergehen, wie die, welche nichts von
Gott wiffen (trotzdem man ihnen viel von ihm geredet hat) und die
dann mit ihrem protzenden Selbftbewußtfein defto fchneller zufammen-
brechen, wenn jene Macht auch über fie kommt. Er hinkt — er weiß,
daß nicht er es macht. Er ift demütig. Er weiß, daß ein Starker da ift,
den er zwar beilegt hat, aber nur, weil jener fich befiegt gab. Er ift
Ifrael, der Gotteskämpfer, und das heißt: Er kämpft für Gott, nicht für
fich felbft; er kämpft in Gottes Auftrag und kann das nur tun in feinem
Geift und in feiner Kraft. Er dient ihm und harrt auf ihn. Und ift dann
gefegnet. Leonhard Ragaz.

301


	Von Jakob zu Israel

