Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 32 (1938)

Heft: 7-8

Artikel: Von Jakob zu Israel

Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-137212

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-137212
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Von Jakob zu Ifrael.

Ich bin nicht wert all der Barmherzigkeit und Treue, die
du deinem Knechte erwiefen haft. Ich hatte nichts als diefen
Stab, da ich iiber den Jordan ging, und nun bin ich zu zwei
Heeren geworden.

Ich lafle dich nicht, du fegneft mich denn!
1. Mofis 32.

Wenn im Alten Teftamente auch nur die Gefchichte vom Kampf
Jakobs mit Gott ftiinde, fo wire es {chon ein auflerordentliches Buch.
Der Kampf mit Gott — welch ein Gedanke! Alfo nicht blof} fklavifches
Vergehen vor Gott, {ondern Kampf mit ihm, fogar Sieg! Wenn wir
bedenken, was diefe Gefchichte bedeutet: wie wire es, wenn fie
nicht in der Bibel ftiinde! Wie manche Seele wire dann nicht gerettet
worden, wie manche {chwere Nacht troftlos geblieben! Aber mit diefer
Geflchichte, mit diefem ,,Ich laffe dich nicht, du fegneft mich denn®, wie
konnte da eine Seele noch verzweifeln? Wie konnte noch eine Nacht
ganz finfter bleiben?

Der Erzvater Jakob kehrt aus der Fremde zuriick, wohin Schuld
und Schickfal ihn getrieben. Er fteht an der Grenze des Landes der
Viter, des gelobten Landes. Wie {ollte da nicht die Erinnerung iiber ihn
kommen? Er hat all feine Begleitung vorausgefchickt und fteht, wie der
Abend kommt und die Nacht hereinbricht, einfam am Stromesufer. Das
Raufchen der Wellen bringt die alten Tage zuriick, die Tage der Kind-
heit und Jugend, die Tage der Wanderung — Alles, Alles! Als junger
Men{ch ift er, vor vielen Jahren, ungefihr in diefer Gegend, iiber den
Jordan gegangen, fliicchtend, nur einen Stab in der Hand, und nun, welch
ein Reichtum! Wie hat {ein Leben fich entfaltet, {ich ausgebreitet! Zum
erften Male wohl, bei diefer Riickichau und Umfichau, wird er fich
deflen fo recht bewuflt. Er fteht befchimt. Hat er das denn eigentlich
verdient? Er meinte vorher wohl etwa, {ein Leben fei hart gewelfen und
diirftig, allzuhart, allzudiirftig, und hatte vielleicht gar mit Gott dar-
iber gehadert. Und nun, wie viel ift geworden, iiberrafchend viel, un-
glaublich viel! Seine Seele bricht in Lob und Dank aus: ,,Ich bin zu
gering, Herr, all der Barmherzigkeit und Treue, die du deinem Knechte
erwiefen haft. Ich hatte nichts als diefen Stab, da ich {iber den Jordan
ging und nun bin ich zwei Heere geworden.*

Wenn das Leben eines Men{chen einigermaflen treu verlaufen ift —
freilich auch dann von Gortes Treue getragen — dann mag es thm wohl
fiir gewohnlich {cheinen, es fei bei all feinem Planen und Schaffen,

297



Kimpfen und Leiden nicht gar viel herausgekommen. Wie vieles, das
geplant war, ift zunichte geworden! Wie viel ausgeftreute Saat ift ver-
welkt oder vom Wetter zerichlagen worden! Und doch, wenn fein
Leben den Weg Gottes nicht ganz verlaflen hat, bei allem Irren und
Fehlen, wird er eines Tages gewahren, daf} auf feinem Felde mehr Ernte
{teht, als er einft getraumt hatte, andere vielleicht, als er getrdumt hatte,
aber re1chere, koftbarere. Auch er ift mit einem Stab iiber den Jordan
gegangen, ohne Gepick, mit Nichts, in die fremde Zukunft hinein, und
nun: wie hat {ein Leben fich entfaltet, wie ift er zu zwei ,,Heeren*
geworden, einem ,,Heer des Eigenften, einem ,,Heer des Zugehorigen!
Und er wird empfinden, dafl er das nicht verdient hat. ,,Ich bin zu
gering all der Barmherzigkeit und Treue, die du deinem Knechte er-
wiefen haft.“ Gotr lifit fich befiegen durch die Schwachheit des
Men/[chen.

Aber nun bleibt es nicht bei diefem Erften. Das ift die Vergangen-
heit und Gegenwart, aber die Zukunfl? Auf ]akob ruht ja noch eine
grofiere Verheiflung, als dafl er zu ,,zwei Heeren® werde: die Verheiflung,
die dem Abraham gegeben wurde. Er it Triger der Berufung des
Volkes Gottes. Er hat die Erftgeburt. Freilich — er hat fie dem Bruder
geraubt! — Dunkler wird die Nacht, {chwerer. Es finkt eine Laft auf
ithn. Arme legen fich, {o ift es ihm, um {eine Bruft. Er will erfticken.

Was ift es, das ihn {o furchtbar anfafit und ihn erwiirgen will, diefe
dunkle, diefe {ibermichtige Gewalt? Er weild es {felbft zuerft nicht recht,
nur langfam wird es ihm klar: Es ift die Schuld, die alte Schuld, die
Schuld am Vater, am Bruder, an andern, die Schuld gegen Gott, und es ift
die nene Schuld, die {either hinzugekommen ift, die angehdufte Schuld
des ganzen bisherigen Lebens, was ihn nun erdriicken will. Und wie
{ollte er nicht verloren fein? Diefe Schuld ift ja bergehoch. Der ihn an-
fafit, ift riefenftark, unendlich ftark — wie {ollte er thm nicht erliegen?

Aber er ringt — ringt mit der dunklen Macht. Und das rettet ihn.
Denn in diefem Dunkel ift Gott, fein Gott. Er faldt thn an in der Ueber-
macht {einer Empfindung der Schuld. Darin begegnet er Gott — darin
findet er thn. Nun erft kennt er Gott, nun erft {chaut er, im Kampfe fie-
gend, {ein Angeficht. Nun erft kennt er feinen Namen. Nun erft kann
er wirklich Trager der Verheifung fein. Nun 1ift er nicht mehr der
Jakob, mit all feinen Menfchlichkeiten, Rinken und Liften, {ondern
I[rael, der Gotteskimpfer. Nun erft ift er zum reinen, ganzen Dienfte
Gottes fahig. Er hat in feinem Kampf mit Gott auch mit den Men-
[chen gekdmpft: mit dem, was ithm aus diefen an Menf{chenmacht und
Men{chenverderbnis entgegenkommen wird, ihn verfuchend, ihm feind-
lich — er kann ihnen nun uUberlegen, fieghaft entgegentreten. Da er
Gott kennt, fchrecken fie ithn nicht mehr und verfuchen ihn nicht mehr
wie vorher. Gott fpricht zu ihm: ,,Du {ollft fiirderhin nicht mehr
Jakob heiflen, fondern Iirael (Gotteskimpfer). Denn du haft mit Gott
und mit Menf{chen gekdimpft und haft gefiegt. Er aber antwortet: ,,Ich

298



habe den Herrn von Angeficht zu Angeficht gefehen und meine Seele 1&
genefen.”

Es ift das ewige Los des Menfchen, der Gott dienen will. Wir wan-
dern, finden eine Stitte, arbeiten, ftreben, erreichen manches. Aber wir
bleiben Jakob, bleiben im Men{chlichen, Fleifchlichen, Endlichen be-
fangen. Und darum gelangen wir frither oder {piter, ein- oder mehr-
mals, an die Stelle, wo es Nacht wird, wo wir ftille halten miiffen und
der Weg in die Zukunft fich im Dunkel verliert. Und dann — wer
wiilte er nicht? — legt {ich auch jene dunkle Macht auf uns, erdriickend,
erftickend. Wer wollte, {o belaftet, weiter? Michtige Arme, ftark wie
die Ewigkeit, umfaflen uns, wollen uns erwiirgen.

Aber auch uns begegnet in diefer unbekannten, dunklen Macht Gozt.
Und unfere Rettung ift, dafl wir mit thm kdmp fen Im Kampfe fagt er
uns, ohne Worte, durch die blofe Bersibrung mit thm, was wir wiflen
miiffen. Das, was uns anfangs bloff dunkel belaften und erdriicken
wollte, wird zur Schuld, zur deutlichen Schuld. Und darin tritt Gott
hervor. Darin lernen wir ithn kennen. Darin wird er erft recht unfer
Gott. Darin fiegen wir iber ithn, weil er fich uns ergibt. Nun erft, da wir
die Schuld erkannt und darin Gott, und darum die Vergebung (denn er
it die Barmherzigkeit und Giite), konnen wir unfern Weg weiter
gehen. Nun erft kann der Segen ganz und echt tiber uns kommen. Nun
kann noch mehr werden als die zwei ,,Heere”, kann die Verbeifung
{ich erfiillen. Der Weg ift frei. Nun erft. Keiner kann Gott recht dienen,
der nicht diefen Weg von Jakob zu Ifrael gegangen ift, und keiner ganz
gefegnet werden. So will Gott, daff der Menfch mit ibm kimpfe und
thn befiege.

Aber es ift wohl noch ein anderes Element in der Macht, die den
werdenden Erzvater Jakob in der einfamen Finfternis umfafit, Die Er-
innerung bringt gewifl auch viel Leiden, {chweres, tiefes Leiden mit her-
auf. Es war doch ein {chweres Leben gewelen: die frithe Entfernung von
Vater, Mutter, Elternhaus und Heimat; der harte Dienft in der Fremde;
die viele Not, Gefahr, Enttaufchung. Und nun die neue, vielleicht ver-
nichtende Gefahr von dem ziirnenden Bruder her. Der Gedanke an das
alles, an all das Ritlel, all die Not legt fich erdriickend, erftickend auf
feine Seele. Warum das alles? Warum mufite das fein? Warum konnte
das nicht anders {ein? Verzweiflung will die Seele befallen, das Herze-
leid will das Herz zerbrechen.

Aber er ringt. Er ringt mit Gott, der ihn auch in diefem Dunkel an-
fafit. Denn auch in {einem Leide begegnet er erft recht Gott. Diefes Leid,
mufite es nicht fein? Muflte es nicht den Panzer des Jakob zerftdren, da-
mit der Ifrael hervortreten konne? Ja, es hatte alles feinen Sinn, feinen ,
groflen, guten Sinn — es hatte ihn jetzt bekommen, Zwar {agte ihm der
Dunkle auch kein Wort iiber diefen Sinn, kein ausdriickliches, erkliren-
des Wort; aber er wurde thm in der Bembrung mit ihm klar. Es war ja
genug, daB es Gott war. Gott ift ja der Sinn, der Sinn der Welt und

299



mein Sinn; er ift der Sinn meines Lebens. Es kommt nur darauf an, ihn
zu haben und dann kann die Seele {prechen: ,,Wenn ich nur dich habe,
{o frage ich nicht nach Himmel und Erde. Wenn mir gleich Leib und
Seele verfchmachten, {o bleibft doch du, Gott, ewiglich meines Herzens
Troft und mein Teil.“ Aus der Finfternis geht Jakob, dem nun zum
Ifrael gewordenen, die Morgenrdte auf. Er {pricht: ,,Ich habe den
Herrn von Angeficht zu Angeficht gefehen und meine Seele ift genefen.*

Hier {toflen wir auf das zugleich {chwerfte und tieffte Geheimnis
des Leides und des Troftes. Es treten in das Menichenleben Nichte, wo
es allein noch rettet, Nachte des Wehes, denen das Herz nicht meint
ftandhalten zu konnen. Das mag eine Nacht von acht oder zehn Stun-
den {ein, oder eine von Monaten, vielleicht gar Jahren, eine einmalige
oder eine immer neu einfetzende. Wir gehen in diefe Nacht hinein mit
dem Gedanken: ,,Diefe Nacht kann ich nicht iiberleben.” Wir fiihlen,
daf} es uns ans Leben geht, an das {eelifche, aber vielleicht auch an das
leibliche. Wer von uns hat noch keine folche Nacht erlebt? Du Armer,
wie haft du jene Nacht iiberftehen kénnen? — Und nun iiberlegen wir
das Seltfamfte, fcheinbar Unverftindlichfte an diefer Gefchichte vom
Kampf des Erzvaters mit Gott. Gott ericheint hier als Feind. Er will
Jakob t6ten. Er, den wir doch den Vater nennen und in Chriftus finden:
er der Feind? Ift das moglich? Kann das {fein?

Es ift, lieber Lefer, eine der gewaltigften und elementarften Tat-
fachen des Men{chenlebens. Es gibt Erlebnifle, gibt Erfahrungen, worin
uns Gott als Feind begegnet, als der, der uns toten will, als Unbegreif-
licher, Finfterer, Rit{elhafter, Graufamer. Mit andern Worten: Es gibt
Erlebnifle, gibt Erfahrungen, die uns als ein dunkles, feindfeliges, grau-
{fames Schick[al anfaflen, erwiirgen, vernichten wollen. Es gibt Nachte,
welche die Seele toten wollen.,

Was rettet uns dann? Nicht Verftandesgriinde und nicht Menichen-
troft, auch nicht einmal Gottestroft — zunichft! — {ondern allein, daff
wir mit Gott ringen. Dafl wir — zunichft! — ringen und nicht kapitu-
lieren, kdmpfen und nicht verzweifeln. Es ift zunidchft das Ringen mit
einer dunklen Macht. Aber diefe ift doch Gotz. Und das ift die Rettung.
Gott nicht laffen, und wenn er noch fo dunkel ift! Wenn er uns noch {o
unbekannt ift! Nur thn nicht lzffen! Er wird uns ja zunidchft auch nicht
ein erkldrendes, ausdriickliches Wort {agen. Aber {chon {eine Bersibrung
rettet uns. Wir haben noch keine Erklirung, warum und wozu das
gelchehen ift; das Ratlel bleibt zunichft, es bleibt das Dunkel. Aber es
ift nicht mehr die verzehrende Finfternis obne Gott. Schon dafy wir mit
Gott ringend thn haben, {chiitzt uns vor der Verzweiflung. Und nach
und nach geht die Morgenrote auf. Es dimmert in der Seele auf, daf}
auch das irgendwie gut fei; dal auch das Sinn habe, Sinn bekommen
werde. Wir konnen nun auch zu den Menfchen gehen, die vielleicht
{olches Leid verfchuldet haben, ohne Bitterkeit und Zorn. Denn mit
Gott kimpfend haben wir auch mit ihnen gekdmpft. Sie find in feiner

300



Hand; fie nehmen irgendwie teil an dem Sinn, den er den Dingen gibt.
Es tagt; der Morgen bricht an; die Sonne geht auf: ,,Ich habe Gott von
Angeficht zu Angeficht gefehen, und meine Seele ift genefen.” Auch [o
will Gott, daf$ der Menfch mit ihm /eiimpfe und ihn beﬁege

Sollte diefes: ,,Ich laﬂe dich nicht, du Iegnef’c mich denn'“ das in d1e
dunkelften Nichte des einzelnen Menichenlebens rettend leuchtet nicht
auch das Wort fein fiir die Nacht, welche heute die Men[chheit durch-
macht? Es ift Nacht — wir wiflen es gut genug. Die Michte der Finfter-
nis wollen uns erdriicken, erfticken. Der Unbekannte, der uns darin um-
faflt, will uns, fo {cheint es, toten. Aber kdnnte es nicht fein, daf} in
diefer Finfternis uns Gott entgegentrite? Dafl wir in Todesnot ihm
begegneten, um ihn erft recht kennen zu lernen? Und gilt es nicht, ftatt
zu verzweifeln und zu kapitulieren, mit ihm zu ringen? Bis er fich
zu erkennen gibt, wenn das Morgenrot iiber der Wiifte auffteigt? Ift es
nicht entfcheidend wichtig, daf} es iiberall Menichen gebe, eine Gemeinde
von Men{chen, die iiber alle die Zufammenbriiche der Zeit hinweg, durch
alle Finfternis unferer Tage hindurch das ,,Wir laffen dich nicht, du
fegneft uns denn!” fprechen? Wird dann nicht, nach langem, langem
Kampf die ganze Nacht, das Morgenrot eines neuen Heils der Welt
aufgehen? Gewif3, darauf wird es ankommen! Alles wird darauf an-
kommen, dafl wir daran einen immer volligeren, immer lauteren, immer
gereifteren Glauben f{etzen. Der Sinn unferer Zeit ift der Kampf um
Gott — um Chriftus! —, und unfere Verbeiflung der Sieg und Segen.

Sollte es nicht der tief[le Sinn unferer Zeit [ein, daf wir wieder um
Gott mit Gott kampfen miifJen, damit er wieder und neu unfer Gott
[ein kanné *

Am Schlufle diefer fo merkwiirdigen Gelchichte vom Kampfe
Jakobs mit Gott, die {o merkwiirdig 1& weil fie elementare Grund-
tatfachen des Menfchfeins darftellt, fteht noch etwas Seltfames: Jakob,
der nun zum Ifracl Gewordene, bekommt von Gott, iiber den er
gefiegt hat, einen Schlag auf die Huﬂae daB er nun hinkt. Der Menf{ch,
der die Erfahrung gemacht hat, von der wir geredet: der mit Gott
gekdmpft hat — und vielleicht {péter wieder einmal kimpfen mufd —,
kann nicht {o erhobenen Hauptes einhergehen, wie die, welche nichts von
Gott wiflen (trotzdem man ihnen viel von ithm geredet hat) und die
dann mit ihrem protzenden Selbftbewufltfein defto {chneller zufammen-
brechen, wenn jene Macht auch iiber fie kommt. Er hinkt — er weif3,
daf nicht er es macht. Er ift demiitig. Er weif}, dafl ein Starker da ift,
den er zwar befiegt hat, aber nur, weil jener fich befiegt gab. Er ift
Ifrael, der Gotteskampfer, und das heiflt: Er kimpft fiir Gott, nicht fiir
fich felbft; er kimpft in Gottes Auftrag und kann das nur tun in feinem
Geift und in feiner Kraft. Er dient ihm und harrt auf ihn. Und ift dann
gefegnet. Leonhard Ragaz.

301



	Von Jakob zu Israel

