
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 32 (1938)

Heft: 6

Artikel: Hütet euch vor dem Sauerteig der Pharisäer, Sadduzäer und
Herodianer!

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-137207

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-137207
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hütet euch vor dem Sauerteig der Pharifäer,
Sadduzäer und Herodianer!

Jefus aber fprach zu ihnen: Hütet euch vor dem Sauerteig
der Pharifäer und Sadduzäer. Matth. 16, 6.

(Vgl. auch Mark. 8, 15, und Luk. 12, 1.)

Nach einem Zufammenftoß mit feinen religiöfen, theologifchen und
kirchlichen Gegnern hat Jefus zu feinen Jüngern das Wort gefprochen:
„Hütet euch vor dem Sauerteig der Pharifäer und Sadduzäer." Laut
einem andern Bericht hat er hinzugefügt „und vor dem Sauerteig des He-
rodes", vielmehr hat er an die Stelle der Sadduzäer den Herodes gefetzt.
Das Wort blieb den Jüngern dunkel. Sie verftanden es nicht, wie die
heutigen Durchfchnittsjünger es auch nicht verftehen. Sie faffen es

äußerlich und grob auf. Ein Evangelift erläutert es dadurch, daß er
Jefus felbft erklären läßt: „Der Sauerteig der Pharifäer ift die Heuchelei"
— wobei man annehmen darf, daß fich diefe Auslegung auch auf die
Sadduzäer und Herodes beziehe. Gehen wir von diefer Erklärung aus.

Zuerft muffen wir wiffen, wer die Pharifäer und Sadduzäer find
und was Herodes in diefem Zufammenhang zu tun hat. Aber das foil
nun nicht eine hiftorifche Ausführung fein, fondern bloß eine, welche an
die hiftorifche Erfcheinung anknüpft: was uns anliegt, ift der Typus, der
in jenen drei Geftalten auftritt und der heute und unter uns Chriften
ebenfo, ja vielleicht, im Verhältnis, lowohl quantitativ als qualitativ noch
gewaltig gefteigert, vorhanden ift als in den Tagen Jefu. In diefem
Sinne meine ich denn, ohne der Gefchichte Gewalt anzutun, erklären zu
dürfen: die Pharifäer, damals die Männer des Gefetzes, find einfach das,

was wir heute die „Frommen" nennen, die intenfiv und oftentativ
Religiöfen. Oft find fie Schriftgelehrte und dogmatifierende Theologen,
fei's berufsmäßige, fei's laienhafte. Sie verteilen fich über Kirchen und
Gemeinfchaften, neigen aber mehr zu diefen. Die Sadduzäer aber,
damals die Hüter und Herren des Tempels, find die fpezififchen Kirchenleute,

religiös kühler, mehr an einmal vorhandene Formulierungen
gebunden, alto orthodox, aber nicht übermäßig gläubig. Herodes endlich
vertritt den Staat, infofern und foweit er mit Religion und Kirche in
Beziehung tritt. Man fieht, das find wirklich Typen, die heute fo
lebendig und aktuell find wie zur Zeit Jefu.

Wenn nun auf Sie alle, wie wir annehmen dürfen, die Charakteriftik
der „Heuchelei" angewendet wird, wie follen wir das verftehen? Man
kann es allzu grob verftehen, ähnlich wie die Jünger es getan haben. Als

249



Heuchelei bezeichnen wir gewöhnlich eine Haltung, welche etwas zu
glauben vorgibt, was man nicht wirklich glaubt, fondern bloß aus
irgend einem Grunde zur Schau trägt. Solche Heuchler find jene alten
Pharifäer und Sadduzäer ganz Sicher nicht gewefen und die heutigen
find es auch nicht. Der Schreibende wenigftens hat in feiner ganzen
reichen Erfahrung unter Taufenden diefes Typus kaum einen gefunden,
der wirklich im groben Sinne nicht geglaubt hätte, was er verkündigte
und vertrat. Befonders in unferen Tagen, wo Gläubigkeit und Kirchlichkeit

nicht mehr zu den offiziellen Erforderniffen einer bürgerlichen
Exiftenz gehören — gottlob! —, ift die Geftalt des Tartuffe eine Seltenheit.
Das gilt darum auch von der Sphäre der Herodes. Nein, wenn der
Vorwurf der Heuchelei zutreffen foil, dann muß er einen andern Sinn haben.

Und er trifft freilich zu, hat aber einen andern Sinn. Welchen denn?
Es ill dem Schreibenden vor einiger Zeit klar geworden, daß das

griechifche Wort für „Heuchelei", Hypokrifis (das ja auch in unfern
Sprachgebrauch übergegangen ift, wenn auch weniger in den deutfchen),
eigentlich die einfachlte und tieffte Deutung des Sachverhaltes gibt, den
Jefus meint, wenn von „Heuchelei" die Rede ift. Ein Hypokrite ift
urfprünglich ein Schaufpieler, alto ein Menfch, der eine Rolle fpielt, eine
Perfon darftellt, die er nicht eigentlich felber ift. Der Schaufpieler trug
darum im Altertum eine Maske, wie fie jetzt nur noch am Karneval
getragen wird. (Die hieß bei den Römern: persona Perfon, und das
wurde dann das Wort auch für die wirkliche Perfönlichkeit.) Und
das fcheint mir nun das Wort zu fein, das den Sachverhalt ausdrückt,
der bei den Pharifäern, den Sadduzäern und den Herodianern in Betracht
kommt: Sie tragen eine Maske.

Kehren wir nun aber zu dem Bilde zurück, das Jefus felber braucht,
dem vom Sauerteig, und fragen wir, was es in jedem diefer Fälle
bedeutet. Und machen wir uns klar, daß offenbar fchlechter Sauerteig
gemeint ift, welcher das Brot verdirbt.

Was ill der Sauerteig der Frommen, der fie zu Heuchlern macht?
Die Antwort ift: Wie jene alten Pharifäer das Gefetz zu wahren

hatten, es in allem Tun und Laffen ausdrücken mußten, fo haben ihre
Nachfolger, die chriftlichen „Frommen", ihre Frömmigkeit zu wahren.
Sie muß „vor den Leuten fcheinen", und zwar nicht etwa bloß um
des Renommees willen, das man lieh damit erwirbt, fondern weil man
der Frömmigkeit Ehre machen foil und will. Diefe wird felbft zu einem
Gefetz. Die Frömmigkeit erfordert eine gewiffe Haltung. Ein Frommer
darf nicht zu fröhlich, aber auch nicht zu traurig fein — er hat eine
mittlere Linie zu wählen. Ein Frommer darf nicht heftige, leidenfchaftliche

Worte fprechen — er muß immer einen gemäßigten, geiftlich
„feriöfen" Stil beobachten. Er muß immer, wie ein großer Theologe in
einem etwas anderen Zufammenhang gefagt hat, „Mehl im Munde

250



haben". Er darf nicht frei und ehrlich reden wie andere Menfchen. Er
darf beileibe nicht tun wie ein Weltkind, wenn er nicht fofort allen
frommen Ruf verlieren will. Er darf kein natürlicher Menfch fein. Er
darf ja nicht zeigen, daß er auch zürnen, vielleicht fogar haffen kann,
fondern muß fanft und freundlich tun, muß den ftets Verföhnlichen,
über das Menfchliche Erhabenen fpielen. (Ja fpielen!) Und fo fort. Das
alles aber muß nicht Heuchelei im gewöhnlichen Sinne fein, es kann
fchwerer Ernft fein.

Und ift doch „Heuchelei" — Heuchelei im Sinne Jefu. Denn es ill
nicht das wirkliche Selbft, das fich fo gibt, fondern es ift eine Maske. Es
ift Schaufpielerei, wenn auch in einem feierlichen Stile. Man nimmt diefe
Haltung ein, weil lie eben von der Frömmigkeit gefordert zu fein
fcheint. Man quält fich vielleicht damit. Es ill ein Gefetz. Und zwar
ein von außen aufgelegtes (wenn auch fcheinbar freiwillig auf lieh
genommenes), nicht ein frei aus dem Innern kommendes. Sagen wir es
beffer, tiefer: Es ift nicht ein Tun, das unmittelbar aus der Berührung
mit Gott, dem Herrn und Vater, quillt und darum höchfte Freiheit,
Natürlichkeit und Kindlichkeit bedeutet, fondern es ill „Menfchen-
fatzung", ift gemacht, ift Religion, nicht Reich Gottes. Und auch etwas
anderes ergibt fich von felbft aus diefer Haltung: das Richten. Denn was
hätte man denn von all feinem fauren Maskentragen, wenn man nicht
wenigftens beffer wäre als die andern? Das Richten ill allerdings auch
maskiert: es dient der Ehre Gottes! In Wirklichkeit will man felbft auch
dafür geehrt fein, daß man die Maske fo gut trägt. Der Schaufpieler lebt
vom Beifall. Die Eitelkeit, oft mit Hochmut gepaart, ift die natürliche
Frucht diefer Haltung, die von der Wahrheit des Selbft abkommt. Wo
aber folcher Sauerteig im Brote ift, da fchmeckt diefes den Menfchen nicht.
Mit Recht! Darum lehnen die Menfchen diefe Frömmigkeit ab und
damit oft Gott oder Chriftus, die fie mit diefer Art verwechfeln. Diefer
Sauerteig verdirbt das Brot. Es fehlt die Wahrheit, es ill „Heuchelei".

Die Folgen diefer Haltung find damit fchon angedeutet. Sie find
verhängnisvoll. Die Natur rächt fich. Gerade diejenigen menlchlichen Eigen-
fchaften, Triebe und Neigungen, deren Abwefenheit oder Ueberwunden-
heit man vorgibt, ftellen fich, gereizt, mit verdoppelter Gewalt ein,
to daß die „Frommen" weltlüfterner, mammonfüchtiger, ehrgeiziger,
machtgieriger werden als die Weltleute. Worauf denn die „Heuchelei"
verdoppelt ift. Wenn man fich einmal auf die Bahn innerfler Unwahrheit

begibt, fo ift kein Halten mehr. Es entfteht das Bild, das Jefus in
Matthäus 23 und anderswo von den „Frommen" entwirft — das
wahre Bild.

3-

Manchmal gefeilen fich, wie wir gefehen, Schriftgelehrfamkeit und
Theologie dazu und vermehren diefe Art von „Sauerteig". Inwiefern
kann darin „Heuchelei" fein — immer in jenem feineren und tieferen
Sinne? Weil wieder nicht das wahre Selbft auftritt, fondern eine Maske.

251



Nehmen wir den Schrift-gelehrten. Wieder ift es nicht die Unmittelbarkeit

des Lebens mit Gott und aus Gott, was wir vor uns haben,
fondern etwas Abgeleitetes, auch wieder ein Gefetz, das: „Es flehet
gefchrieben." Wieder fpricht nicht der Menfch, der Menfch Gottes,
fondern eine Maske. Ich brauche wohl nicht zu erklären, daß dies nicht die
Art der Bibel felbft ill, die ift die Freiheit und Natürlichkeit felbft, ill
Unmittelbarkeit zu Gott und aus Gott; es ift vielmehr die
Schriftauslegung als Beruf, als Gelehrfamkeit, als Kunft, als Brauch, als Handwerk

— als Gefetz. Diefer „Sauerteig" aber verdirbt das Brot, er macht
das Brot fchimmlig, er verwandelt es zu Stein. Das Brot mit diefem
Sauerteig fchmeckt nicht.

Und Aehnliches gilt von der Theologie, als Haltung, Beruf, Handwerk

verftanden. Der Theologe trägt — wir wollen nun diefes Bild
wählen — einen Panzer, einen Panzer, der den natürlichen Menfchen
verhüllt und einzwängt. Auch der Theologe, in diefem Sinne, lebt nicht
unmittelbar aus Gott, fondern aus einem Gefetz, das diesmal nicht prak-
tifcher, fondern theoretifcher Natur ift. Es ift Menfchenwerk. Es ift nicht
Gottesbrot mehr; der Sauerteig hat es verdorben. Es fchmeckt nicht
mehr, ja es ift oft wie vergiftet.

Und die Folgen diefer befonderen Art, diefes Abkommens vom
lebendigen Gott zum Buchftaben und zum Dogma? Wieder ill es die
verdoppelte Heuchelei. Was kann man mit dem Schriftbuch(laben nicht
alles anfangen! Wie kann man fich mit all feinen Allzumenfchlichkeiten,
mit feinen eigenen Gedanken und Tendenzen hinter „Gottes Wort"
ftellen! Wie kann man diefen heiligen Mantel über alles Unrecht und alle
Gottlofigkeit breiten! Wie kann man mit der Bibel dem lebendigen Gott
den Weg verfperren und mit lautem Predigen feines „Wortes" feine
Stimme übertäuben! Und wie kann man vollends mit Theologie Gott
auf die Seite drücken! Wie kann diefer Panzer vor Gott felbft fchützen!
Erleben wir das nicht gerade heute mit Schrecken? Und was macht
hochmütiger als Theologie — fo verftanden? Paradoxer-, aber pfychologifch
fehr verftändlicherweife tut fie das gerade dann am meiften, wenn eine
folche Theologie befonders die Demut vor Gott und die eigene Un-
würdigkeit betont. Hochmut aber fperrt am gründlichften den Weg zu
Gott. „Selig find die Armen; denn ihrer ill das Himmelreich!"

Darum ruft es ewig vom Evangelium her den Jüngern zu: „Hütet
euch vor dem Sauerteig der Pharifäer!"

Aber auch der Sadduzäer. Und welches ill nun der Sauerteig der
Sadduzäer, die „Heuchelei" der Kirchenleute?

Die Antwort ift: Wenn die Pharifäer die Frömmigkeit zu wahren
haben, fo die Kirchenleute die Kirche, das bedeutet: die Würde der
Kirche, den Stil der Kirche, den Einfluß der Kirche, das Anfehen der

252



Kirche, die Macht der Kirche. Das aber bedeutet fofort — in jenem
beftimmten Sinne — Heuchelei. Denn es lenkt von Gott felbft ab auf
ein Menfchenwerk. An Stelle des Gefetzes tritt der Tempel. Und wird
felbft zum Gefetz. Gerade als Hüter des Tempels fieht man einen
befonderen Eifer des Glaubens nicht gerne. Alles, was in Lehre und Tun
das gewohnte Maß überfchreitet, ift verdächtig. Fall lieber hat man eine
ungläubige Kühle, welche die Pofition der Kirche nicht gefährdet. Man
verfleht fich meiftens gut mit Herodes und unterftützt ihn foweit als
möglich, um hinwieder felbft feine Unterftützung zu finden. Auch
Cäfars Anfpruch taflet man nicht an. Das Prätorium fchützt den
Tempel. Um der Kirchenmacht willen ift man faft zu jedem
Kompromiß, auch zum Verrat, bereit, die man freilich beide kirchlich
umwickelt, fo daß fie Gottes Ehre zu dienen fcheinen — ad majorem
Dei gloriami Der Erfolg wird darum der Maßftab, mit dem man die
Erfcheinungen mißt. „Sind fie wichtig? Haben fie Anhang und Macht?
Könnte man fie für die Kirche brauchen und wie?" Es ift bezeichnend,
daß Jefus unfer Wort gefprochen hat, nachdem in jenem Zufammenftoß

die Sadduzäer von ihm ein „Zeichen", d. h. eine fichtbare, weltlich
greifbare Machterweifung, gefordert hatten. Nicht die Wahrheit ift es,
die fie überzeugt, fondern die Macht.

Diefen „Sauerteig" aber fpürt die Welt. Sie erkennt deutlich, daß an
Stelle Gottes ein Menfchengemächte und an Stelle des Dienftes an der
Wahrheit der geiftlich maskierte Machtdrang getreten ift. Den hat man
aber fchließlich noch lieber in weltlicher Form als in geiftlicher. Denn
diefe ill „Heuchelei".

Die Folgen find damit auch fchon angedeutet. Sie find bekannt. Es
find wieder die Folgen der Heuchelei: vor allem der Gebrauch der Welt im
Dienfte des Heiligen, aber der unerlöften Welt, der Welt als Welt, befonders

in ihren am meiften typifchen Formen des Geldes und der Macht.
Beides begehrt die Kirche, auf diefen Weg geratend, leidenfchaftlicher
und zäher als die Welt. Aber damit potenziert fich wieder die Heuchelei.
Und die Welt fpürt das, wie gefagt, fehr deutlich. Sie fieht fehr fcharf,
daß es fich dabei nicht um Gott handelt, fondern um eine religiös
drapierte, potenzierte Menfchlichkeit oder Allzumenfchlichkeit. Und fie
verwirft deswegen Gott, Chriftus, das Evangelium. Sie mag Gottes Brot
nicht, wenn diefer Sauerteig darin ift.

Darum ruft es ewig vom Evangelium her den Jüngern zu: „Hütet
euch vor dem Sauerteig der Sadduzäer!"

5-

Und auch vor dem Sauerteig des Herodes! Reden wir davon noch in
Kürze. Wer ift der Herodes, vor dem gewarnt wird? Die Antwort ift:
Es ift die Welt, welche fich für ihre Zwecke der Religion, fagen wir:
des Evangeliums bemächtigen will, alfo fozufagen das umgekehrte
Sadduzäertum.

253



Das ift wieder eine fehr umfaffende Erfcheinung und Gefahr. Man
kann fich zwar ein wenig wundern, daß Jefus feine Jünger auch vor
dem Sauerteig des Herodes warnt. Beftand wirklich Gefahr, daß
Herodes verfuchen könnte, fich der Sache Jefu für feine Zwecke zu
bemächtigen? Offenbar. Und im Grunde begreiflicherweife; denn die
Weltmächte find in der Not ihres Machtkampfes immer bereit und
darauf aus, fich folcher geiftigen Kräfte zu bedienen. Bis auf diefen Tag!
Es kann ja der Welt nichts Befferes paffieren, als wenn fie ihre Zwecke
geilllich drapieren darf. Dann find fie gerettet. Darum find fie durchaus
bereit, folche geiftigen Kräfte zu protegieren. Der Staat flützt gerne eine
Kirche, die ihrerfeits ihn ftützt. Der Kapitalismus und der Militarismus
fegnen gern jede religiöfe oder theologifche Bewegung, welche die
Gemüter vom Kampf gegen ihn ablenkt und fetzen zur Not fogar felber
einmal eine fromme Maske auf; der Nationalismus und Imperialismus
haben gern eine Theologie, die ihnen eine Sanktion verleiht. Am liebften
ill ihnen, wie auch dem Kapitalismus und Militarismus, eine folche
Theologie, welche das Chriftentum möglichft von der Welt fernhält, es

in einen Kirchen- und Theologie-„Raum" einfchließt, wie man heute
fagt, gegen die Politik „fpröde" tut, wie man ihr neulich angeraten hat
— etwa fo wie eine Kokette, fügen wir hinzu, oder gar eine Dirne, die
ihnen ja doch zu Willen ift. Der Fatchismus wird zum Wiederaufrichter
der Kirche — wie einft Franziskus, möchte man mit bitterem Hohn
fagen —, und der Nazismus zum Schützer des „pofitiven Chriftentums"

gegen die „Gottlofigkeit". Und wie grenzenlos bereit find die
Chriften immer, fich das gefallen zu laffen und fich in der Gunft der
Weltmächte zu tonnen, in ihrer Naivität, fagen wir lieber: in ihrer
„Heuchelei"; denn eben nicht Gott will man, fondern die Kirche, die
Bewegung, die Theologie. Ja, Jefus hat wahrhaftig Grund gehabt, feine
Jünger auch vor dem Sauerteig des Herodes zu warnen — es ill Gift,
das Gottes Brot auch zu Gift macht. Mit Recht lehnen die Menfchen
diefen Sauerteig ab, fpucken ihn aus, in Zorn und Verachtung. Wenn fie
damit nur nicht auch Gott und Chriftus ablehnten — um Gottes, um
Chriftus willen, ohne es felber zu wiffen.

Brauchen wir auf die Folgen diefer Verderbnis noch befonders
hinzuweifen? Sie find nun ja fchon angedeutet. Die ganze Gefchichte des
Chriftentums ift davon erfüllt, von Konftantin über Karl den Großen
und Ludwig den Vierzehnten bis zu Muffolini und Hitler. Es potenziert
fich in diefer Erfcheinung die Heuchelei, beffer gefagt: es wird die
Heuchelei der Welt, befonders die des Staates, mit der Heuchelei der
Religion multipliziert, die Heuchelei des Thrones auf die Heuchelei
des Altars geftellt. Worauf dann Altar und Thron gleichmäßig
zerftört werden: Franzöfifche Revolution, Rußland, Mexiko, Spanien
und weiter.

Darum ruft es ewig vom Evangelium her den Jüngern Chrifti zu:
„Hütet euch vor dem Sauerteig des Herodes!"

254



6.

Das ift der Sauerteig der Pharifäer und Sadduzäer wie des Herodes,
der das Brot Gottes verdirbt.

Aber wo ift das Brot ohne diefen Sauerteig? Wo erfcheint Gott felbft?
Die Antwort ift: In Jefus, im Menfchenfohn und Gottesfohn! Er

trägt keine Maske; er ift der Einzige, der keine trägt und darum nicht
ein Menfchenfohn, fondern der Menfchenfohn. Er kommt unmittelbar
von Gott her. Darum ift er der freiefte und natürlichfte der Menfchen.
Er lebt nicht aus dem Gefetz, weder dem der Pharifäer, noch dem der
Sadduzäer, noch dem des Herodes. Er lebt aus Gott allein. Er hat keine
„Haltung", er ill immer neu und original — das Wort ill zu fchwach,
nur als Hindeutung auf das Eigentliche brauchbar. Er lacht und weint,
wie Gott es ihm gibt. Er hat keinen feierlichen Ernft. Er beugt fich
keiner Konvention. Er geht zu den Zöllnern und Sündern, ißt und
trinkt mit ihnen — auch ohne Rückficht auf Abflinenz und Vegetarismus

(die übrigens in Ehren feien!). Er braucht auch fcharfe Worte —
und wie! —, unerhört fcharfe. Er haßt auch — freilich nicht wie die
Pharifäer, Sadduzäer und Herodianer haffen. Er wirkt auch aus Gott
allein. Er fchließt keinen Pakt mit Herodes. Er kommt auch nicht zu den
Menfchen mit einer Theologie oder einem Kirchentum, nur mit der reinen
Wahrheit Gottes und des Menfchen. Er ill der Menfch. Darum ill alles
an ihm echt — man verzeihe wieder den allzu menfchlichen Ausdruck.
Und darum offenbart alles Gott, aus dem er lebt, den wirklichen Gott.
Darum ift der Menfchenfohn der Gottesfohn. Darum ift er Gottes Brot
ohne den Sauerteig der Pharifäer, Sadduzäer und Herodianer. Und
darum haben fie ihn ans Kreuz gefchlagen und fchlagen ihn immer wieder

daran — auf daß die Menfchen trotz Pharifäern, Sadduzäern und
Herodianern an Gott glauben können. Ecco homo!

Leonhard Ragaz.

Falfche Ueberfetzungen der Bibel
von weit- und reichsgefchichtlicher Bedeutung.

(Schluß.)

V.
Es gibt aber noch eine vierte Kategorie von falfchen Ueberfetzungen,

nämlich folche, die aus einer theologifchen Tendenz llammen. Ich
hebe wieder zwei befonders bedeutfame und folgenreiche hervor.

i. Die eine ift bekannt. Es ift die des Verfes aus dem Römerbrief
(i, 17b): „Der Gerechte aber wird aus Glauben allein leben." Daraus
wird das Sola fide des Proteftantismus. Damit zieht diefer gegen das, was
er die Werkgerechtigkeit des Katholizismus nennt, zu Felde. Aber wie,

255


	Hütet euch vor dem Sauerteig der Pharisäer, Sadduzäer und Herodianer!

