
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 32 (1938)

Heft: 2

Artikel: Von Kirche und Christus : eine Aussprache : Teil I und II

Autor: Hurter, Ernst / Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-137186

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-137186
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Souveränität. Sie kannte nur die Souveränität Gottes, wodurch beide,
Volk und Obrigkeit, in beftimmte, feile Schranken gewiefen werden.
Kreatur-Menfchen-Machtvergötzung zerreißen diefe Schranken und
machen aus dem Herrfcher einen Gott oder aus dem Volk einen Gegenftand

der Anbetung.
5. Die Freiheit des Wortes Gottes follte als Fundament jeder Ordnung

unangetaftet bleiben. Wo das Wort Gottes umgebogen wird, um
den Intereffen der Götzen Mammon, Cäfar und Mars dienftbar zu
werden, muß über kurzem alles zugrunde gehen.

Demokratie ill nicht nur eine Gabe der Väter, fie ift eine nur durch
ein religiös und fittlich reifes und ftarkes Volk zu lötende Aufgabe. Es
geht heute darum, den Uebeln des Fafchismus und Bolfchewismus zu
entgehen — wohlan denn: wir entgehen ihnen nur durch die Bruderfchaft

Chrifti, deren Feuer es unter uns heute wieder zu entfachen gilt.
So fprechen wir es denn wieder voller Erwartung, voller
Adventsgewißheit aus: „O daß doch bald dein Feuer brennte ..."

Heinrich Berger.

Von Kirche und Chriftus.
Eine Ausfprache.

I.

Zürich-Seebach, den 29. Januar 1938.

Sehr geehrter Herr Profeffor!
Ich wollte den Brief, den Sie unferem Komitee in der Angelegenheit

der deutfchen Bekenntniskirche gefchrieben haben, eigentlich mündlich
mit Ihnen befpredien. Da Sie nun aber diefen Brief den Lefern der
„Neuen Wege" vorgelegt haben, antworte ich Ihnen ebenfalls brieflich,
mit der Bitte um Veröffentlichung.

Sie find der Meinung, Sie hätten unfer Memorandum „bloß"
erhalten, weil Ihr Name „noch" im Pfarrkalender liehe. Das mag äußerlich

ftimmen, aber ich denke, es darf nicht als bloßer Zufall angefehen
werden, daß Ihr Name noch im fchweizerifchen Pfarrkalender fteht,
fondern damit foil dokumentiert fein, daß Sie noch immer zur fchweizerifchen

Pfarrer- und Theologenfchaft gehören, und es ift mein
aufrichtiger Wünfch, daß Sie diefe Verbindung nie ganz aufgeben möchten.

Doch nun zur eigentlichen Sache! Es gilt in erfter Linie ein
Mißverftändnis abzuklären. Sie beklagen fich darüber, daß Sie bis jetzt von
feiten der Kirche noch keine Protefte über die großen Ungerechtigkeiten,
die in der Welt hin und her gefchehen, erhalten hätten, daß ein lolcher
Proteft erft dann erfcheine, wenn die Kirche felber, und damit die Pfarrer,

angegriffen und gemaßregelt würden. Sie werfen uns damit indirekt
vor, alles andere laffe uns „kalt". Dagegen muß ich nun meinerfeits

64



Verwahrung einlegen, und zwar in einem doppelten Sinne: weder läßt
uns alles andere Unrecht in der Welt kalt, noch ill es uns mit dem Aufruf

in unferem Memorandum lediglich um die Kirche und ihre Pfarrer
zu tun, fondern es geht uns dabei vom erften bis zum letzten
Buchftaben — genau wie Ihnen — um die Sache Jefu Chrifti in der Welt, und
um nichts anderes. Sie muffen uns das einfach glauben, to wie wir es

Ihnen auch glauben! Wenn wir nun fpeziell für die deutfehe Bekenntniskirche

zur Fürbitte und eventueller Hilfeleiftung aufrufen, fo tun
wir es nicht, weil wir diefer Kirche damit zu jenem „Frieden" und jener
„Ruhe" verhelfen möchten, wo Sie unangefochten ihr behagliches Eigenleben

führen kann, fondern dann wünfchen wir eben nichts anderes, als
daß ihr die Kraft gefchenkt und erhalten werden möchte, die Sache
Chrifti in der Welt — fpeziell in Deutfchland — zu vertreten. Wir
glauben in der Tat, daß die deutfehe evangelifche Kirche heute dazu
berufen ift, diefes zu tun — und zwar in einer ganz befonderen Weife,
ftellvertretend vielleicht für viele andere in andern Völkern und
Ländern. So und nicht anders möchte der tapfere Teil der deutfchen Pfarrerfchaft

ihren Kampf felber verftanden wiffen. Oder wozu gehen denn
eigentlich diefe Leute ins Gefängnis? Nur um ihr Kirchentum und ihr
behagliches Pfarrerleben zu verteidigen? Wahrhaftig — das könnten fie
billiger haben! Die Verfuchung dazu war und ift weiterhin vorhanden;
Viele find ihr erlegen; viele werden ihr vielleicht noch erliegen. Wer
von uns will fie richten? Aber — Gott fei Dank — es gibt auch folche,
die fich nun in ihre Kirchen und Pfarrhäufer einbrechen und fich auf
Jahre hinaus verfolgen laffen, aus dem einzigen Grunde, weil fie das

Evangelium nicht an einen totalitären Staat verraten wollen.
Sie haben fchon wiederholt das Verfolgtwerden und das Leiden als

das oberile Kriterium für die Jefu-Jüngerfchaft hingeftellt und Sie
nehmen das auch für fich felber in Anfpruch — gerade in der letzten
Nummer der „Neuen Wege" gegenüber den Quäkern. Sollte das nicht
auch für die deutfchen Brüder gelten? Darf man ihnen gegenüber fagen:
Ihr leidet ja nur, weil ihr ein wenig zu hartnäckig feid in der
Verteidigung euerer Kirchen und Pfarrhäufer?

Wir find der Auffaffung, im deutfchen Kirchenkampf gehe es
wirklich um Chriftus. Daß es in dielem Kampf auch viel menfchliches
Verfagen, ein Abrücken von der geraden Linie gibt, wer wollte das
leugnen? Aber wir dürfen uns doch fragen: Warum greift der Staat
diefe Kirche in diefem Maße an, warum will er ihre Verkündigung
innerhalb feines Machtbereiches nicht mehr dulden? Etwa, weil diefe
Kirche fo fchwach und nachgiebig, fo ftaatsfromm und führertreu ift,
wie man ihr vorwirft? Ich glaube, wenn diefe Vorwürfe zu Recht
beftünden, dann gäbe es in Deutfchland eben keinen Kirchenkampf!

Es geht um die Sache Chrifti, wo immer fein Evangelium ohne
Abftrich verkündigt wird. Daß diefe Verkündigung in voller Freiheit
gefchehen kann, dafür haben wir zu kämpfen und allenfalls zu leiden.

65



Daß zur Evangeliumsverkündigung das Einftehen für Wahrheit und
Gerechtigkeit gehört, das gehört zur felbftverftändlichen Auswirkung
des chriftlichen Glaubens. Es dürfte jedermann klar fein, daß diefe
Auswirkung auch bei der deutfchen Bekenntniskirche in hohem Maße
vorhanden ift. Ich denke da an die letzte Weihnachtsbotfchaft, die von ihr
ausgegangen ift. Wenn der Mut ein Gradmeffer für den Glauben ift,
dann ill zu fagen, daß diefe Veröffentlichung im heutigen Deutfchland
unvergleichlich mehr Mut brauchte und darum auch höher zu bewerten
ift, als die fulminantefte Predigt in der „freien Schweiz".

Noch einmal: Weil es nach unferer Meinung im deutfchen Kirchenkampf

um die Wahrheit Jefu Chrifti geht, haben wir mit unferem
Memorandum zur fürbittenden Teilnahme an diefem Kampf
aufgerufen. Der Ausgang diefes Kampfes fcheint uns von fo entfcheiden-
der Bedeutung für die ganze Welt und für das ganze Weltgefchehen —
auch für das, was in Spanien und China vor fich geht — zu fein, daß
wir nicht eindringlich genug darauf hinweifen können.

Mögen wir den Gang der Ereigniffe, und was dabei von feiten der
chriftlichen Gemeinde vorzukehren ift, auch verfchieden beurteilen, in
Einem find wir ficher einig (ich fage das nicht als höfliche Schlußphrafe),
nämlich im Gebet, daß Chriftus den Sieg davontragen möge über das

„Tier aus dem Abgrund".
Im gemeinfamen Glauben an diefen Sieg Chrifti

grüße ich Sie mit aller Hochachtung
als Ihr ergebener

Ernft Hurter, Pfarrer.

II.
Zürich, den 3. Februar 1938.

Verehr teller Herr Pfarrer!

Empfangen Sie meinen Dank für Ihre Antwort auf meinen Brief,
der ein „Offener Brief" fein follte, und, wie mein Begleitbrief zeigte,
gar nicht eigentlich an Sie und gewiffe andere Mitunterzeichner Ihres
Appells gerichtet war, fondern an die fchweizerifche proteftantifche
Kirche, weshalb er auch veröffentlicht worden ift. Es ill nicht eine bloße
höfliche Redensart, fondern durchaus meine Ueberzeugung, daß weder
Sie noch manche andere Unterzeichner des Appells, noch viele fonftige
Pfarrer von meinem Vorwurf getroffen werden, wohl aber die heutige
fchweizerifche evangelifche Kirche (und Theologie) in ihrer charak-
teriftifchen Gefamterfcheinung.

Damit ill auch fchon das Mißverftändnis bezeichnet, das Ihrer
Antwort zugrunde liegt: Meine Bedenken gegen Ihren Appell beziehen fleh
nicht auf die deutfehe Bekenntniskirche, fondern auf die fchweizerifche

66



Nicht-Bekenntniskirche — wobei ich bei diefer unter „Bekenntnis" nicht
das dogmatifch-theologifche Credo verliehe.

Meine Kritik richtet fich nicht gegen die Bekenntniskirche. Nur
nebenbei habe ich, in einem einzigen Satze, die Bemerkung gemacht,
daß man beim Einftehen für Sie einige wichtige Zufammenhänge nicht
vergeffen dürfe — um der Wahrheit Gottes, um Chrifti willen. Und da
wir nun einmal davon reden, fo muß ich fchon geliehen, daß es nach
meinem ganz beftimmten Eindruck den Führern der Bekenntniskirche
auch heute wefentlich um die Kirche geht. Manifefte derfelben aus der
allerletzten Zeit enthalten Huldigungen für das Dritte Reich und feinen
Führer, und individuelle Ausfprüche von Vorkämpfern der Bekenntniskirche

bezeugen, daß man fofort bereit wäre, politifch einzufchwen-
ken, wenn der Angriff auf die Kirche aufhörte. Private Mitteilungen
aus der Mitte ihrer Anhängerfchaft zeigen auf wahrhaft kraffe Weife,
was für ein völlig dem Rahmen des Hitler-Reiches eingefügter
Nationalismus und Militarismus lieh mit jener kirchlichen Oppofition
verbinden kann. Hier ill alfo Zurückhaltung am Platze, damit wir nicht
Chriftus fehen, wo vielleicht doch auch nur ein Cäfar fteht, bloß mit
dem Kirchenmantel bekleidet.

Ich leugne damit nicht, daß es den Vorkämpfern der Bekenntniskirche

auch um Chriftus geht. Nur ill es in meinen Augen ein, wenn ich
fo fagen darf, verengerter Chriftus, nicht der „totale" Chriftus, um diefen

unfympathifchen Ausdruck einen Augenblick zu brauchen. Wie denn
das Credo der Bekenntniskirche, das nach der Denk- und Redeweife der
fchon dogmatifierten und theologifierten Reformation des fechzehnten
Jahrhunderts geftaltet ift, für mich ein verengertes Evangelium bedeutet,
das auf die Länge dem Anfturm der heutigen chriftusfeindlichen Mächte
fo wenig gewachfen fein wird, wie eine mittelalterliche Burg modernen
Gefchützen.

Das find freilich an fich meine Bedenken gegen die Bekenntniskirche.
Aber ich wiederhole: in meinem Briefe fpielen fie keine wefentliche
Rolle; das eine wird gar nicht erwähnt, das andere in einem Satze, als
Randbemerkung, erledigt. Bitte, lefen Sie den Brief noch einmal und
Sie werden das ohne weiteres erkennen. Diefe Bedenken hätten mich,
wie ich ja fehr deutlich erklärte, nicht gehindert, jene Verpflichtung zu
unterzeichnen — die ich übrigens fchon längft von mir aus erfülle, fo
gut ich nur kann —, ich würde das für pharifäifch und herzenshart halten.

Auch tun Sie mir Unrecht, wenn Sie mir zutrauen, ich erblicke das
Motiv des Widerftandes der Bekenntniskirche bloß in geftörter Kirchen-
und Pfarrhausbequemlichkeit. Das ill mir nicht von ferne eingefallen
und es fteht gar nichts in meinem Briefe oder irgend einer anderen
Aeußerung von mir, das eine folche Annahme erlaubte. Ich bewundere
und ehre vielmehr alle Tapferkeit und Treue, die fich in diefem
deutfchen Kirchenkampfe zeigt und erblicke darin wirkliches Martyrium.
Das erkläre ich in meinem Briefe ausdrücklich und wiederholt.

67



Und ich wünfehe durchaus und wünfehe dringend, daß diefer
Kampf und feine Kämpfer unterftützt werden — auf die rechte Weife,
ohne falfche Nachahmung und in möglichft tiefer Erkenntnis der
Zufammenhänge. Ich tue das ja, noch einmal, für meine Perfon auch. Ich
habe es ftets auch in den „Neuen Wegen" getan. Ausdrücklich habe ich
mich auch mit dem Kirchengebet für diefe Sache einverftanden erklärt.

Was ich durch meine Verweigerung jener Unterfchrift und durch
meinen Brief in vielleicht etwas paradoxer und auch zugefpitzter, aber,
wie ich meine, ganz unmißverftändlicher Form zum Ausdruck bringen
wollte, ill eine Anklage gegen die fchweizerifche Kirche (und Theologie)
als Ganzes, die Anklage, daß ich im Laufe der Jahre nicht auch eine
Reihe anderer Appelle diefer Art aus der Mitte unferer Pfarrerfchaft
erhalten habe, und das bedeutete die Anklage, daß unfere Kirche feit
langem — es mögen mindeftens anderthalb Jahrzehnte fein, und das ill
die Zeit, in der jene Lotung der falfchen „theologifchen Befinnung"
aufgekommen ift, aus einer fich fälfehlich „reformatorifch" nennenden
Theologie entfprungen —, auf eine wahrhaft fkandalöfe Weife es

verfäumt habe, die weltlichen Angelegenheiten auch als Sache Chrifti und
damit der Kirche anzuerkennen. Ich habe das Kriegsproblem, die
abeffinifche, die fpanifche, die chinefifche Sache, die Judenfache, die
Konzentrationslager genannt — und hätte noch vieles andere nennen
können. Mit ganz verfchwindenden Ausnahmen haben die Kirchen in
diefer Zeit, und mit ihnen die große Mehrheit der Pfarrer und der
kirchlichen Laienfchaft, fich nur noch um Kirche und Theologie bekümmert.

Es blieb den Nichtkirchlichen, den „Ungläubigen", ja
„Gottlofen", biblifch gefagt: dem Samariter, überlaffen, fich folcher zentralen
Angelegenheiten des Reiches Chrifti anzunehmen. Die Kirchen hatten,
während um fie herum gemordet und gefchändet, Gott verhöhnt und
der Menfch zertreten wurde — Theologie und Liturgik zu treiben! Das
Kirchengefangbuch war wichtiger als die Gerechtigkeit Gottes: vgl.
Amos 5, 2i—24! Denen, welche die Kirche an das Gleichnis vom
Weltgericht erinnerten, wurde erwidert: „Soll ich denn meines Bruders
Hüter fein? Ich habe Wichtigeres zu tun!" (eben Theologie und Liturgik

zu treiben!), und das Gleichnis vom barmherzigen Samariter wurde
fo illuftriert, daß Priefter und Levit fogar felber fahen, wie die Räuber
wüteten, aber in ein Brevier oder einen Katechismus vertieft vorübergingen.

Wobei auch noch ein warmherzigerer Laie kam, der aber
zuwarten wollte, bis feine perfönliche Vervollkommnung fo weit fei, daß
fie von felber die Räuber entwaffne. Das Samariterwerk aber (das mit
dem, was man oft fo nennt, wenig zu tun hat) nannte man Politik. Und
um Politik kümmerten fich nur die Oberflächlichen, die andern hatten
Breviere zu lefen oder Katechismus zu treiben — in einer Zeit, wo
Gott wie kaum je in einer andern die Probleme der Politik in Geftalt
des unter die Räuber gefallenen Menfchen als Aufgabe Gottes feiner
Gemeinde vor die Füße gelegt hat.

68



Das alles zu beftreiten, wird Ihnen, verehrter Herr Pfarrer,
fchlechterdings unmöglich fein, und es liegt wohl auch nicht in Ihrer Tendenz.
Das alles ift nun aber für mich Abfall vom wirklichen Chriftus,
Verleugnung des wirklichen Chriftus, Nichthören des Schreies der
mißhandelten, gefchändeten, getöteten Brüder Chrifti, Taubheit für das
Gebot Gottes zugunften von Menfchengeboten, zu denen auch eine
Theologie um der Theologie willen gehört. Das alles ill fchlimmer, ill
empörender als die „Gottlofigkeit" eines Rofenberg oder Stalin. Denn
die Vertreter der Sache Chrifti haben eine größere Verantwortung als
die andern.

Hand in Hand damit ill gegangen, vielmehr war es nur eine
Aeußerungsform diefer Haltung, daß unfere Kirche (und Theologie)
gerade in der Zeit, wo fo viel von „Entfcheidung", „Zeugnis", „Aergernis"

die Rede war, es auf eine in der chriftlichen Gefchichte feltene
Weife verlernt hat, gegen die weltlichen Mächte, die heute auch bei uns
mit dem Antpruch ihrer Totalität Chriftus verdrängen wollen, aufzutreten

und Zeugnis abzulegen und wir damit vor der eigentümlichen
Tatfache liehen, daß unfere Kirche nie weniger proteflantifch und
reformatorifch war, als in den Tagen, wo fie durchtönt war von der
Lotung der „Rückkehr zur Theologie der Reformation" und damit des
echten Proteftantismus. Darum fchien mir auch die Gefahr vorzuliegen,
daß das begeifterte Einftehen unferes felbft allem Martyrium fo
abgeneigten und fernen Kirchenvolkes für das wirkliche Martyrium (wie
ich, noch einmal, das der Bekenntnisleute nenne) fich über leinen eigenen
Zuftand hinwegtäufche, der weder echtes Bekenntnis noch echtes Zeugnis

kennt. Vorläufig!
Bei alledem will ich auch hier nicht fo weit gehen, unferer Kirche

(und Theologie) im allgemeinen wie der Mehrheit der Pfarrerfchaft im
befonderen allen Eifer für Chriftus abzufprechen. Ich habe das auch in
meinem Briefe nicht getan. Nein, ich werfe ihnen bloß Blindheit für den
weiteren, den wirklichen Chriftus vor, der eben nicht bloß ein Kirchen-
und Theologie-Chriftus, fondern auch ein Welt- und Menfchen-Chriftus
ift, und das nach den wichtigften Dokumenten des Evangeliums felbft.
Ich werfe ihnen vor, daß fie, ftark auch durch eine falfche Theologie
verführt und durch oberflächliche und jedenfalls auch ganz unrefor-
matorifche Lofungen über Gottesreich und Politik eingelullt, Chriftus
auf die Kirche, und zwar auf ihre theologifch-dogmatifch
zurechtgemachte Kirche, verengern, ftatt, wie es fein müßte, die Kirche auf
Chriftus zu erweitern, den weiteren Chriftus, den Chriftus Gottes und
des Menfchen, dem die ganze Welt gehören foil. Das ill heute der
eigentliche Kampf um und für Chriftus.

Und das wollte ich fagen — es ill deutlich genug gefagt — und
bleibe dabei. Es ill fundamental wichtig, das zu fagen. Auch jener Brief
an den Kirchenrat diente dem gleichen Zwecke: der Aufrüttelung der
Sache Chrifti unter uns aus Kirchen- und Theologie-Bann. Diefer Zweck

69



hat Inhalt und Form der beiden Briefe beftimmt. Ich flehe dazu mit
meinem ganzen Menfchen. Und, verehrter Herr Pfarrer, ich meine, daß
Sie felbft mir darin fchließlich doch auch zuftimmen, wie ich Ihnen
zuftimme, wenn Sie den deutfchen Brüdern in ihrem Kampfe helfen
wollen. Meinen Sie aber nicht, deren Kampf muffe von Gott aus auch
diefem Zweck dienen? Ich für meine Perfon erblicke darin feinen eigentlichen

Sinn und feine große Verheißung.

Mit freundlichem Gruß bin ich
Ihr

Leonhard Ragaz.

Ein neuer Blumhardt.
Nun ill ein neuer Blumhardtband erfchienen: „Jefus ifl Sieger." Es

ill der vierte, der aber, nach der etwas komplizierten Erfcheinungsweife
diefer Sammlung, der erfte heißt. Der „Zufall", der ja fo oft eine
finnvolle Rolle fpielt, hat es nun gefügt, daß es auch der Bedeutung nach
wirklich der erfte ift. Wenigftens nach meinem Urteil.

Das ill für mich felbft eine Ueberrafchung. Ich hielt es, offen
geftanden, nicht gerade für einen glücklichen Umftand, daß nun nach
dem fchweren Goldgewicht der drei fchon erfchienenen Bände noch
ein etwas weniger koftbarer, nach dem Ausgereiften das Unreifere
komme. Und die erften Stücke des neuen Bandes fchienen diefes Urteil
zu beftätigen. Aber es ill beim weiteren Vordringen völlig dahin-
gefallen und hat fich ins genaue Gegenteil verwandelt: Es ill nach
meinem jetzigen Urteil der befte und der echtefte der Blumhardtbände.
Hier tritt uns der eigentliche, der zentrale Blumhardt entgegen — erft
hier. Der zuerft erfchienene Band zeigte uns Blumhardt im Kampf mit
Kirche, Religion und Chriftentum, der zweite feinen ftürmifchen
Ausbruch in die Welt, der dritte feinen Rückzug — alles bloß im Sinne
einer befonderen Akzentfetzung gemeint, die jedem Bande eignet —,
diefer letzte aber zeigt Blumhardt im Zentrum, und zwar im revolutionären

Glaubenszentrum. Und das ill — ich wiederhole es — der eigentliche

Blumhardt. Das ill der Blumhardt feiner gewaltigften und im Grunde
radikalften Zeit. So habe ich ihn leider nicht perfönlich gekannt —
welch ein Verluft! —, wohl aber kenne ich ihn fo durch allerintimfte
und allerverftändnisvollfte unter Blumhardts Freunden, die damals
Boll erlebten. Diefer Blumhardt war noch fehr viel revolutionärer als
der, welcher zur Sozialdemokratie ging. Er war es zwar erft im
Zentrum, aber hier um fo ftärker, um fo ftürmifcher. Hier quellen aus
dem Vulkan in einer Kühnheit, wie fie nachher feiten mehr hervortritt
— wenigftens in den gedruckten Predigten; ich habe aber etwas vom
Gewaltigften und Herrlichften davon in Boll auf andere Art erlebt! —
die Flammen und Wogen der Wahrheit des Reiches Gottes für die Erde,
feine Forderung, vor allem aber feine Verheißung, feine Hoffnung.

7°


	Von Kirche und Christus : eine Aussprache : Teil I und II

