Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 32 (1938)

Heft: 2

Artikel: Entscheidung : Die immerfort lernen und nie zur Erkenntnis der
Wabhrheit zu gelangen vermdgen (2. Timotheus 3, 7)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-137184

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-137184
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Enticheidung.

Die immerfort lernen und nie zur Erkenntnis der
Wahrheit zu gelangen vermégen. 2. Timotheus 3, 7.

Der Apoftel hat es mit Leuten zu tun, die immerfort lernen und nie
zur Erkenntnis der Wahrheit zu gelangen vermégen. Jeder, der mit der
geiftigen Haltung der Men{chen, befonders in den héchften Angelegen-
heiten, zu tun hat, weifl, dafl diefe Menfchenart auch heute vertreten
ift, und zwar zahlreich — er weif} es mit Sorge und Schmerz, gelegentlich
mit Unwillen und Ungeduld.

So viel ich {ehe, tritt diefe Art in zwei Hauptformen auf, zwifchen
denen {elbftverftindlich viele Mifchformen ftehen.

Das eine ift, was ich die leichte Art nennen mochte. Ich denke an
folche Naturen, die nicht eigentlich im Ernfl die Wahrheit finden
wollen, fondern mit ihr einen Sport treiben, jedenfalls mit der Wahr-
heit in groberer oder feinerer Form [pielen oder, mit einem andern Bild
ausgedriickt: mit der Wahrheit nicht eine ernfte, auf die Ewigkeit ein-
geftellte Ebe eingehen, fondern bloff mit ihr flirten wollen. Sie find
nicht gleichgiiltig, nicht bloff auf Geldverdienen, Karriere, Geltung und
Macht oder Lebensgenufl feinerer oder groberer Art eingeftellt, nein,
die Wahrheit intereffiert fie. Sie gehen ihr da und dort auf ihren
Wegen nach, beobachten fie in diefer oder jener threr Geftalten, machen
wohl auch ein wenig in diefer oder jener Bewegung mit, immer inter-
efliert, immer gern ,lernend”, und das bedeutet fiir fie: gerne, ja
begierig immer neue Eindriicke aufnehmen. Aber nie wird es ganz
Ernft. Nie geben fie fich ganz und dauernd hin. Nie faflen fie an auf
Leben und Sterben. Immer halten fie fich in Referve, um allfillig
wieder etwas anderes zu ,,lernen. Oder auch — es ift die gleiche Art —
fic verlieren {ich begeiftert, ja beraufcht in eine ,,Wahrheit”, um fich
dann, erwachend, enttaufcht, neu zu [uchen, indem fie fich wieder auf
die gleiche Weife in etwas anderes ftiirzen. Wer kennt diefe Art nicht,
befonders in der religiofen Sphire? Und befonders in entwurzelten
Zeiten wie der unfrigen? Sie laufen von Gemeinfchaft zu Gemein-
{chaft, von einer religiofen ,Perfonlichkeit zu einer andern, von
Chriftoph Blumhardt zu Johannes Miiller und von Johannes Miiller zu
Albert Schweitzer; fie find, folange es Mode ift, religios-fozial, fobald
es Mode wird Dialektiker, fobald es Mode wird Oxford-Leute — und
ob die Kraft auch fiir eine neue Mode reichen wird? Achnlich aber tritt
diefe Art auch in andern Sphiren, Formen und Variationen auf. Sie

49



»lernen® immerfort und vermogen nie zur Erkenntnis der Wahrheit zu
gelangen; fie erwerben immer und machen immer wieder Bankrott; fie
effen immer und werden nie fatt, fondern nur immer hungriger.

Was mag wohl der letzte Grund dieler Haltung fein? Man kann
allerlei anfiihren. Es {ind oft 4fthetifche Naturen — was ja nicht heiflen
will: Kiinftlernaturen, die {chr oft und befonders in ihren beften Ver-
tretern ganz anders geartet {ind, fondern einfeitig auf die blofle Form
des Lebens eingeftellte Naturen, denen das grobe Glauben an eine
Wahrheit und Stehen zu ihr zu plebejifch vorkommt und die darum
nie {ich feftlegen wollen und konnen. Das Spielen mit der Wahrheit
{cheint auch intereflanter, als das Haben der Wahrheit, wie der freie
Eros intereflanter als die profaifche Ehe. So will man die Wahrheit im
Grunde nicht. Es konnen auch Schwdichlinge {ein, mannliche oder weib-
liche, die einfach keinen Entfchinfi aufzubringen, einfach nicht Stellung
zu beziehen vermogen, Eintagsmenichen, ,,die, wie der Epheferbrief
fagt, ,,von jedem Winde der Lehre herumgewirbelt und herumgetra-
gen werden®, oder auch Ebrgeizlinge, die {ich {cheuen, fich auf eine
Wahrheit feftzulegen, um nicht die Geltung bei denen zu verlieren, die
anders denken. Es konnen Genufimenfchen fein, die gern an jedem
Kelche nippen und von jeder Blume den Homgfelm faugen, um dann
weiter zu laufen, zu flattern — damit den ifthetifchen Naturen ver-
wandt. Auch ein anderes Moment mag 6fters im Spiele fein: man will
nicht den Preis der Wahrheit bezahlen. Man weiff oder ahnt, dafy das
Poftofaflen in der Wahrheit, das Bekenntnis zur Wahrheit, etwas
ko flen wiirde, daf es eine Aenderung des Lebens bedeutete, und die will
man, bewuflt, oder auch, was meiftens der Fall fein wird, unbewufit
nicht. Und {o mdgen noch andere Elemente der Menicheniecle, {chwer
auffindbare, {chwer analyfierbare, zu diefer Haltung fiithren und ihr die
Form geben. In allen Formen diefer Haltung aber kommt es auf das
Eine hinaus: dafl man die Wahrbeit nicht ernfthaft will.

Die Folgen diefer Haltung {ind verheerend, ja tédlich. Denn man
kann nicht leben ohne die Wahrheit. Man kann nicht handeln ohne die
Wahrheit. Man kann nicht fein ohne die Wahrheit. Ein Menfch, der
die Wahrheit nicht hat, ift ein Schatten. Er ift kein Selbft. Denn nur aus
der Wahrheit, aus dem Bekenntnis zur Wahrheit entfteht ein Selbft —
nur aus feiner Wahrheit wird das Ich. Der Menich ohne Wahrheit ift
blof auf der Jagd nach fich felbft — fich auf diefer Jagd {ehr irrend
und verirrend, Schemen hafchend, Gefpenfter fiirchtend — er ift Peer
Gynt und verfillt dem Knopfgiefler. Das Leben, das bloff mit der
Wahrheit [pielt, wird unfruchtbar und leer, und in der Leere fiedeln
fich Unkraut, Giftkraut und Dimonen an, befonders oft der der Sinn-
lichkeit und ihrer Knecht{chaft, welche der Erfatz fiir die Wahrheit
werden. Auch wo es, in edleren, hoheren Formen, glinzende Leiftungen
aufweift, fehlt thnen ein Etwas, eine Weihe, eine Kraft, eine gottliche
Beglaubigung — man vergleiche einen Sainte Beuve mit einem Vinet!

§0



Nur die Wahrheitszeugen leben und wirken! Oft auch ift die Strafe
eines folchen Spielens mit der Wahrheit der Sturz in einen Sumpf — ich
meine: in irgend einen groben Aberglanben, {ei er nun religiofer oder
politifcher oder anderer Art, oder in irgend eine grobe — vom Stand-
punkt diefer Art aus grobe — Autoritit, worin man um jeden Preis zur .
Ruhe kommen will, heifle {ie Kirche, Fafchismus oder Kommunismus.
Denn ohne Wahrheit kann der Menfch nicht leben; bekommt er nicht
Brot, {o beifdt er in Steine oder Kehricht. Dient der Men{ch nicht Gott, {o
dient er Gétzen — er hat nie eine andere Wahl, und er ift nie anders, nie!

Aber nun gibt es eine andere Geftalt diefer Art, die ernfle Geflalt.
Hier begegnen wir Menichen, welche die Wahrheit wirklich wollen.
Sie ,,Jlernen immerfort™, um fie zu finden, die echte Wahrheit, die wirk-
liche Wahrheit, die ganze Wahrheit. Sie ,,Jernen immerfort®. Stets aufs
neue fetzen ﬁe an. Bald folgen fie ihrer Spur auf diefem Wege bald
auf jenem, wie Doktor Fauft. Oder auch fie beharren ruhig in fich
felbft, die Seele der Wahrheit ftets offen — griibelnd, ringend, fich
fehnend, hungernd und diirftend, alle Lockungen von leichten oder
{chweren Wahrheitsgeftalten abweifend — und ,,vermogen nicht zur
Erkenntnis der Wahrheit zu gelangen®.

Was it wohl {chuld daran? Welches find die Elemente der Seele,
aus denen diefe Haltung entfteht? Sie konnen wieder mannigfach fein
und mehr oder weniger wertvoll. Um mit den weniger wertvollen zu
beginnen: Es kann wieder eine Schwdiche der Seele fein, die den Ent-
Jchluf nicht aufbringt, nur daff hier der Wille zum Entichluf vor-
handen ift und nicht die Luf, fich immer wieder im Unentichiedenen zu
wiegen. Diefe Schwiche mag mit einer Art von Skepfis verbunden {ein,
mit einer Zweifelfucht, die zwar nicht Freude an {ich hat, aber doch
zihe nicht von fich felbft laffen will. Und warum nicht? Mit der Ant-
wort auf diefe Frage gelangen wir zu den edleren und edelften Ele-
menten diefer Art: Aus Wabrheitsfinn! Denn fie wollen die Wabrbeit,
die echte, wirkliche. Sie wollen fich nicht mit einer Wahrheit begniigen,
die vielleicht blof Illufion ift. Und find nicht vielleicht, fo fragen fie,
die {chonften Formen der Wahrheit, die von der Seele am meiften
begehrten, bloff Illufion? Betriigt man {ich nicht blofy damit? Ift nicht
vielleicht die herbfte Wahrheit Wirklichkeit — die Wahrheit, aus der
die Seele aber doch nicht eigentlich leben kann? Es fehlt {olchen Seelen
gerade aus Wahrheitsfinn der Mut, die Wahrheit zu finden, die Wahrheit
anzuerkennen, {ich zu ihr zu bekennen und zu ihr zu ftehen. Sie moch-
ten fo gerne, aber fie glauben es fich verfagen zu miflen — aus Wahr-
heitsfinn. Und auch bei ihnen mag das Zahlen eine Rolle {pielen, nur
wieder in einem ganz anderen Sinn als vorher: Sie {ind {ich tief bewufit,
daf} fie dafiir zahlen miiften, wenn fie fich zu der Wahrheit bekennten,
die ihnen vorfchwebt und fie aufs ftirkfte anzieht. Und fie mdchten
zahlen, wiren bereit zum Zahlen. Aber fie zweifeln daran, ob fie zu
zahlen vermochten. Es fehlt ihnen wieder — aus Wahrheitsfinn — der

5I



Mut. Und noch eine andere Geftalt kann diele Art annehmen: Man
{cheut fich, mit der Wahrheit in ein fertiges Verhiltnis zu treten, aber
nicht aus dfthetifierender Erotik wie Don Juan, fondern weil man wie
Fauft die ganze Wahrheit mochte. Aber wo ift die ganze Wahrheit?
Die fliecht doch immer vor uns her. Wir haben {ie alfo nie. Sollen fie
wohl gar nicht haben wollen. Leflings Wort taucht auf von den zwei
Hinden Gottes, mit der vollen Wahrheit in der rechten Hand und dem
ewigen Streben darnach verbunden mit dem ewigen Irren, in der linken
und der Wahl: ,,Vater, glb mir die Linke, denn die ganze Wahrheit ift
nur fir dich allein.”

Die Folgen auch diefer Haltung konnen verhidngnisvoll fein, Wie-
der gilt: Ohne Wahrheit kann man nicht leben und fein. Nicht im Voll-
finn. Denn freilich, folche Menfchen haben doch eine tiefe Beriihrung
mit der Wahrheit, infofern fie diefe mit ganzem Ernfte [uchen. Und
es gilt fiir fie das Wort: ,Du wiirdeft mich nicht fuchen, wenn du mich
nicht {chon gefunden hitteft. Aber es gilt fiir fie auch das Andere: Ohne
Wahrheit, ohne die Wahrheit, die Wahrheit fiér uns — es mufl ja nicht,
fozufagen quantitativ verf’canden, die ganze fein — konnen wir nicht
handeln. Und das ift vor allem die Schwiche diefer Naturen. Weil fie
nicht zum Entichluff kommen, kommen f{ie nicht zum Handeln im
intenfiven Sinn des Wortes. Denn etwas tun fie naturlich, weil fie
miiflen. Aber es ift nicht die Tat. Es ift nicht ibr Handeln, das Han-
deln aus dem erfiillten Selbft, das Handeln als Werk und als Miffion,
im allgemeingiiltigen Sinne des Wortes. Sie wagen nicht, auf den Ruf
zu horen — aus Befcheidenheit —, fie wagen nicht, ihre Berufung zu
erfaffen. Sie wagen nicht den Glauben an die Verbeifung, die ihnen
gegeben ift, weil {ie thnen zu hoch ift. Und fo entgeht ithnen das Grofite,
das ihnen beftimmt wire. So bleiben fie immer im Vorhof der Wahr-
heit und kommen nie ins Heiligtum. So gelangt ihr Leben nie zu der
Freudigkeit und Kraft, die es haben konnte, wenn fie wagten, die
Wahrheit zu erfaflen.

,Die Wahrheit zu erfaflen — aber wie denn?* ,

Zuerft eine Verficherung, die ein Zeugnis ift: Die Wahrheit iff zu
erfaffen. Die Wahrheit iff zu haben. Fiir jeden. Fiir jeden [eine Wahr-
heit, aber darin die ganze Wahrheit. Denn die Wahrheit gehtrt zum
Leben, Die Macht, die uns das Leben gegeben, hat in diefes auch die
Wahrheit gelegt. Nur dafl wir diefe [uchen miiflen, wie der Kaufmann
im Gleichnis von der Perle. Nur eine Bedingung ift damit verkniipft: der
volle, der todliche Ernfl, die Wahrheit wirklich zu fuchen und die
gefundene anzuerkennen. ,,IThr werdet mich {uchen und ihr werdet
mich finden. Denn {o ihr mich von ganzem Herzen fuchen werdet, fo
will ich mich von euch finden laffen. ,Bittet, fo wird euch gegeben;
fuchet, fo werdet ihr finden; klopfet an, {fo wird euch aufgetan.“ So will
es die Grundordnung der Welt. So hat es jeder erfahren, der die Bedin-
gung erfiillte.

§2



Das gilt als Weilung fiir die leichte und fiir die fchwere Art. Fiir
jene geniigt fie: fie miiffen nur wollen! Aber fiir diefe ift noch mehr
notig. Diefe miifien fich dariiber klar werden, wie denn Wahrheit er-
faflt wird, wie denn man ,,zur Erkenntnis der Wahrheit gelangt*. .

Sie {ind ndmlich in diefer Bezichung von mancherlei Irrtum
beherricht.

‘Einmal: die Wahrheit findet man nicht durch ,,Lernen®. Wenigftens
nicht endgllug. Freilich follen wir ,,Jernen®, auch um die Wahrheit zu
finden, ,,immerfort lernen*. Aber nicht fo wird die Wahrheit gefunden.
Wie denn? Ich antworte: die Wabrbeit wird nicht erlernt, [ondern
erlebt Die Wahrheit begegnet uns. Die Wahrheit ift nicht eine An-
hdufung von Stiickchen, fondern ein Ganzes. Und ein Lebendiges. Die
Wahrheit ift nicht ein Rechenexempel, fondern ein Grufi, ein Licheln,
ein Sonnenlicht, ein {eliges Entdecken der koftlichen Perle. Sie ift nicht
eine Sache, fondern ein Verbdltnis, ein Verhiltnis der Perfonlichkeit, das
tieffte. So tritt {ie uns entgegen. Vielleicht nach viel Suchen, viel ,Ler-
nen‘‘ auch, als Teil des Suchens, aber doch fouveridn, von fich aus, als
Entdeckung, als Ueberrafchung, als Wunder, als Gabe, als Gott {elbit.

Und da miflfen wir den Muz haben, {ie zu griiflen. Wir miiffen
wiflen, dafl das nicht Anmafung ift, fondern — Demut! Denn es
bedeutet Annahme deflen, was uns angeboten wird. Wahrheit ift
Begnadigung — du mufdt nicht zu ftolz {fein fiir Gnade: Gnade ift die
hochfte Adelung der Seele und wird nur den Stolzen geboten, die dann
eben die Demitigen find. Du mufit Ja fagen zum Groflen; denn das
it die Art des Groflen, dafl es nicht felbftverftdndlich ift, daf} es fich
fuchen und freilich auch finden 1af8t. Und es kann nur von Seelen erfafit
werden, die eben den Mut und Hochfinn des Ja-Sagens, des Glaubens
aufbringen. Sage darum auch Ja, wenn ein Ruf an dich darin liegt,
eine Verheiflung, eine Berufung. Es ift Demut und Stolz, dazu Ja zu
fagen. Denn es ift ja nicht nur Gabe, fondern auch Aufgabe — und
zwar vielleicht eine {chwere. Von diefem Wagnis hingt alles ab. Es ift
die Schopfung der Seele durch uns felbft als Antwort auf Gottes
Schopferruf und Schopfervollmacht. Es kann nicht anders fein. Wenn
du aber hier zu zaghaft, zu referviert, wenn du hier falfch befcheiden
fein wollteft — du verloreft des Lebens Krone. Du muft dich erkiibnen
— als Kind Gottes — in Demut!

Die Wahrheit ift eine Sache der Entfcheidung. Sie kann nicht
gewonnen werden durch ewiges ,,.Lernen®. Wir konnen ja nicht einmal
recht lernen ohne die Wahrheit. Wir kommen durch ein wirkliches
Lernen, das {ich nicht im Leeren bewegt, blo von Sinn zu Sinn. Es ift
ein verhdngnisvoller Irrtum, zu glauben, die Wahrheit fei ein aus un-
endlich vielen Bruchftiicken Zufammengefetztes, alfo nur durch un-
endliche Anhdufung Erreichbares, vielmehr nicht Erreichbares! Das war
der Irrtum eines mechaniftifchen Zeitalters. Die Wahrheit ift ein Ganzes.
Sie it das Ganze, aus dem die Teile ftammen. Sie it und waltet iiber-

53



all: als Sinn des Lebens, als Sinn der Welt, als Sinn des Alls und als
Sinn des Einzelnen, als dein Sinn: du mufit fie blof§ erblicken und grii-
Ren. Die Wahrheit ift eine Qualitit, nicht eine Quantitit; {ie wird nicht
durch Anhzufung von Quantltaten erlangt, fondern durch Schauen des
Qualitativen, und rechtes ,,Lernen‘ ift blof} eine ftetige Bereicherung und
Ver{chdarfung des Schauens. Suche fie nicht auf der Bahn einer falichen
Unendlichkeit: fie ift {chon vor dir, in dir. ,,Ganz nahe ift dir das Wort;
es ift in deinem Munde und ift in deinem Herzen, dafl du darnach tueft.*

Die Wahrheit wird durch die Enticheidung gewonnen, nicht durch
mimmerfort lernen”. Es war fiir Thomas Carlyle das Heraustreten aus
dem diifteren Nebel der Verzweiflung in das helle Licht der Lebens-
fonne, als er von einem armen {chottifchen Weber die fundamentale
Wahrheit lernte: ,,Der Menfch lebt nicht von dem Beweis, {ondern
von dem Glauben.*

Glaube! Das ift nicht Illufion., Gemeint ift Glaube, der fich auf-
dringt, {agen wir: notwendiger Glaube, Der ift mehr als Wiflen{chaft.
Er ift adeliger. Denn es ift eben der Adel der Wahrheit, die wir nun im
Auge haben, dafl fie nicht felbftverftindlich ift, wenigftens nicht im
gewohnlichen Sinne des Wortes {elbftverftandlich; daf} die Seele fich fiir
fie entfcheiden muf}; daf} fie nicht bloR Angelegenheit des Kopfes ift,
fondern des innerften Kerns der Perfonlichkeit. So allein ift fie das
Hochfte. So allein wird fie zum Heiligtum des Men{chen. So allein
wird f{ie zu Bekenntnis, Zeugnis, Kampf. So allein zu des Lebens tieffter
Spannkraft, Freudigkeit und Krone,

Nur wenn du dich enticheideft, kannft du die Wahrheit erfabren.
Du muflt dich fiir einen Sinn des Lebens und der Welt enticheiden —
und du wirft diefen Sinn erfahren. Du mufit dich fiir Gott entichei-
den — und du wirft feine Kraft und Wirklichkeit erfahren. Du mufit
dich fiir Chriftus entfcheiden — und du wirft erfahren, ob er die
Wahrheit ift. Du mufit dich fiir eine Sache entfcheiden — und du wirft
erfahren, ob fie dein Leben fordern darf. Du mufit dich fiir den Ruf
ent{cheiden, den du horft — und du wirft erfahren, ob es Gottes Ruf
ift. Die Entfcheidung ift der Schliiflel zur Wahrheit, zur Wahrheit im
hochften Sinn; fie ift der Engpaf, der in das Land Gottes fiihrt, nicht
das blofle ,,Lernen“

Zwei Aber jedoch ftellen {ich noch ein.

Das Erfte: ,,Enticheidung, Entichluf}, Wagnis des Glaubens — wie
aber, wenn ich deflen nicht imftande bin? Wenn ich dafiir zu [chwach
bin? Wenn ich eine fkeptifche, glaubensunfihige Natur bin? Wie aber,
wenn ich fiir die Wahrheit nicht zablen kann?*

Ich antworte: Auf deine Kraft oder Schwiche kommt es gar nicht
an. Die Wahrheit wird nicht von den Starken und Gewaltigen er-
obert — die Wahrheit begegnet dir, die Wahrheit wird dir gefchenkt.
Du muf’t nur den Mut haben, fie anzunehmen. Dann trigt fie dich, und
nicht du fie. Dann macht fie dich fflark — wunderbar. Und dann kannft

54



du zablen, tuft es gern. Ja fagen aber kannfl du, dazu haft du die
Kraft — fo gut als zum ,,Lernen und Zweifeln. Sage Ja! Nimm an!
— Und was deine fkeptifche, nicht fiir den Glauben geartete Natur
angeht, {fo antworte ich: Jede Natur it der Wahrheit fahig und des
Glaubens, der zu ihr gehort. Verfteife dich nur nicht, kapriziere dich
nur nicht in deiner Natur. Und wenn es nétig ift, fo wird ein Wunder
Gottes dich emportragen: 1afl dich nur tragen! Zweifel — echter, nicht
{pielerifcher — und Glaube {ind Briider.

Damit find wir auch in die Nahe des zweiten Aber gelangt. ,,Wie —
{ollten wir denn nicht immerfort lernen? Ift denn die Wahrheit nicht
doch unendlich? Konnen wir denn je mit dem Suchen derfelben Schlufl
machen? Bedeutete das nicht Erftarrung und Tod? Hat Lefling nicht
doch recht? Enticheidung — gut, aber kann man fich fir immer ent-
{cheiden? Kann man, mufl man auf Grund neuer Erkenntnis nicht zu
nener Ent{cheidung kommen? Fiihrt das Gegenteil nicht wieder zu Er-
ftarrung und Tod?*

Ich antworte: Gewif, gewif}! Die Wahrheit, die wir als Ganzes im
Wefen haben, ift unendlich — gottlob! — wir miiffen fie als unendliche
verftehen und ihr fo in die Unendlichkeit nachgehen. Aber nicht als
folche, die noch keine Wahrheit hitten, aus der wir leben konnten,
fondern gerade als folche, die die Wahrheit kennen, jedenfalls die tieffte,
letzte Lebenswahrheit — und darauf kommt es hier an, nicht auf die
Wahrheit der Wiflen{chaft, modern gefagt: auf die exiflentielle Wahr-
heit, nicht die {yftematifche und dogmatifche. Als Befitzende follen wir
arm {ein, als folche, die gefunden haben, Suchende. Und da kann es wohl
{ein, daf wir einmal zu meuer Entfcheldung kommen follen. Aber dann
nicht {pieleriich, fondern in Todesernft. Dann nicht in leichtem Wechfel
des geiftigen Gewandes, {fondern im Ringen bis aufs Blut. Und damit in
Treue, nicht in bloﬁem Abfall.

Daneben aber hat fein Recht das Wort des Apoftels, das im gleichen
Kapitel fteht: ,,Du aber bleibe in dem, was du gelernt haft und der
Hinweis auf die von Gott eingegebene ,,Schrift“. Es muf} in unferem
geiftigen Leben auch ein Bleiben geben, ein ruhendes Element. Wir kon-
nen und follen nicht die Wahrheit behandeln, wie das Gewand der
Penclope, das diefe, allerdings nur fiir die illegitimen Freier, nicht fiir
den Gatten, jeden Tag auftrennt und neu webt. Wir miiffen an einem
Orte der Welt der Wahrheit feft werden — nur fo gewinnen wir die
ganze Wahrheit. Die Wahrheit ift auch ein Gegebenes: Wir miiffen
nicht meinen — was auch oft eine Form des ,,immerfort Lernens* ift —
daf} wir ganz neu mit ihr zu beginnen hitten, Die Wahrheit, die immer
neu werden foll, war doch auch immer {chon da, war ,,lang{t gefunden®.
Wenn du nichts Befleres weiflt, fo ruhe darauf, {chopfe daraus. Und
von hier aus kannft du, follft du weiter fuchen, deine Wahrheit fuchen.
Aber du hatt fie nicht zu erfinden. Ja nicht einmal zu entdecken, es {ei

denn fiir dich. S1e ift {chon da. Die ,,Schrift™ ift da. It von Gott ein-

3



gegeben, Lafl dich davon beriihren, 1afl dich davon erfiillen. Das fei

ein Teil deiner Demut. In aller Frelhelt die nie ohne Bindung echt ift.
Es gibt Wahrheit. Laf} dich durch fie finden! Laf dich durch fie

tragen! Leonhard Ragaz.

Die Reformation Johannes Calvins

und die politifche Entwicklung des Weftens.
(Schluf3.)

II.

In Frankreich, dem Vaterlande Calvins, ging die Kirche der Hugenot-
ten, wie man dort die Calviniften nannte, einer unfaglichen Leidenszeit
entgegen. Dazu trug vor allem der Umftand bei, dafy der Adel und die
bis anhin felbftindigen Feudalherren aus Griinden der Selbfterhaltung
immer {chdrfer gegen die zentraliftifchen Tendenzen des Konigtums
auftreten mufiten, welches langfam, aber planvoll die unumfchrinkte
Herrichaft von einem Punkte — Paris — aus das ganze Land
zu gewinnen trachtete. Es war fiir die gefamte Entwicklung der evan-
gelifchen Kirche in Frankreich von entfcheidender Bedeutung, dafl die
Obrigkeit, der Konig, fie in die Rolle einer dauernd leidenden und ver-
folgten Kirche zwang, dafl das Konigtum felbft in engfter Verbindung
mit der allein anerkannten romifch-katholifchen Kirche die harte und
graufame Religionspolitik Frankreichs beftimmte. Kann eine Regie-
rung, welche die wahren Anbeter Gottes im Geifte und in der Wahr-
heit verfolgt, gefangennimmt, verbrennt, henkt und mit Galeerendienft
beftrat — kann eine folche Regierung Dienerin Gottes, von Gottes
Gnaden fein? Zum erften Male in der Gelchichte erwacht in einem
groflen Volksteil der Zweifel an der Kompetenz der Obrigkeit, in
Sachen des Gewiffens und Glaubens gegen Untertanen vorzugehen, Den
blutigen Kdmpfen machte zundchft Heinrich der Vierte, ehemals Pro-
teftant, aber um der Konjunktur willen katholifch geworden, ein Ende
durch das fogenannte Edikt von Nantes, worin den Evangelifchen
weitgehende Duldung und, um fie vor allen Eventualititen zu {chiitzen,
vier befeftigte Zufluchtsorte gewadhrt werden. Die Autoritdt diefes
beften aller franzofifchen Konige hatte das bewirkt.

Malherbe, der Begriinder der franzofifchen klaffifchen Literatur,
fagt tiber diefe Zeit:

,,Die Furcht vor Heinrich gilt als Bollwerk unfern Orten,

Der Wache braucht’s nicht mehr auf Mauern und auf Pforten,
Den Poften zicht man ein auf unfrer Tiirme Spitzen:

Das Eisen wird nur mehr dem Ackermanne niitzen,

Das Volk, noch zitternd jiingft, vom wilden Krieg erfchreckt,
Wird nur zum Tanze durch die Trommel jetzt erweckt.*

56



Berichtigungen.

Berichtigungen. Im Februarbefl muf} es auf S. 53, Zeile 14 von oben, heiflen:
»noonnen-blick” (nicht Sonnen-licht); S. §4, Zeile § von unten: ,dazu (fatc:
»deflen®); S. 79, Zeile 6 v. unten: ,,Geift oder Gewalt (ftatt ,,Geift oder Recht®).

Redaktionelle Bemerkungen.

Der Auflatz von Ernfl Merz foll den Beginn einer neuen Reihe von Bei-
trigen ver{chiedener Verfaller bilden, die den letzten Problemen der Sache Chrifti
gewidmet {ind. '

Die Rubrik ,,Zur Weltlage® ift in gewifler Bezichung durch die letzte Wen-
dung mit Oeflerreich iberholt. Doch verliert das Gefagte im Wefentlichen {feine
Giiltigkeit nicht und ich lafle das Ganze darum in der Hauptiache {o {tehen, wie
es einige Tage vor der Kataftrophe gelchrieben worden ift.

Noch Eins: Die Katafirophe Oeflerreichs trifft auch die ,,Neuen Wege",
die dort eine Anzahl ihrer treueften und aufrichtiglten Lefer hatten, wieder
aufs hirtefte. Auch fonft ift ihr Kampf noch {chwerer geworden. Darum iff not-
wendig, dafi die Freunde fiir unfere Zeit[chrifi mit noch erhobterem Eifer werben,
damit wverlorener Boden anderwdrts gewonnen werde. Denn nicht wahr, wir
kapitulieren nicht? Dennoch!

Worte.

Wenn die Menfchen verfagen, kommen die Dinge {elbft der Wahr-
heit zu Hilfe; auf die Linge waffnet fich alles fiir {ie und fie hat, wie
mir {cheint, weniger von dem zu fiirchten, was gegen fie fteht, als von

dem, was f{ie kompromittiert. Vinet.
*

Das Evangelium kennt nichts Irreparables. Vinet.
*

Man darf gewif} glauben: Gott will {einen Namen erhohen und das
Reich Chrifti jetzt um ein rechtes Stiick vorwirts bringen. Nur miiffen
wir jetzt dieles Wolkendunkel voriiberzichen laflen und warten, bis
Gott fein Licht wieder aufftrahlen 14f3t zu unferer Freude, obichon wir
es eigentlich nie ganz entbehren miiffen, auch mitten in unferen Trib-
{alen nicht, wenn wir Licht {uchen in feinem Wort, wo es uns angeboten

wird und unaufhoérlich leuchtet. Caluvin.
s
Muff man jedem Kampfe ausweichen, fo mufd Chriftus felbft, der ein
Stein des Anftofles ift, fich davonmachen. Caluvin.
%

Die Knechte Gottes, die getreulich feinem Gebote gehorchen, konnen
wohl getotet, aber nicht befiegt werden.
Cyprian (Kirchenvater aus dem 3. Jahrhundert).

144



	Entscheidung : Die immerfort lernen und nie zur Erkenntnis der Wahrheit zu gelangen vermögen (2. Timotheus 3, 7)
	Anhang

