
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 32 (1938)

Heft: 1

Artikel: Vom Glauben, den wir nötig haben

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-137178

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-137178
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Herr, alles ift Gebet.
Nur das Verfinken kennt
Zu Dir den letzten Schrei,
Den Schrei, der raft und rennt,

Drängt ftügelftark empor
Durch Grauten, Schutt und Wull
Und fprengt zu Dir das Tor
Und ftürmt an Deine Bruft.

Margarete Susman.

Vom Glauben, den wir nötig haben.

Es ift aber der Glaube felbft das Fundament des
Gehofften, ift felbft der Beweis für die Dinge, die noch
nicht fichtbar find. Hebräerbrief n, 1.

Was wir für den Gang in das neue Jahr und im neuen Jahr jeden
neuen Tag am meiften nötig haben, ift wohl in dem einen Wort
enthalten: Glauben. „Wie? Glauben, nicht Liebe? Ift nicht die Liebe wie
das Größte der drei größten Notwendigkeiten, größer als Glauben und
Hoffnung, fo auch notwendiger, viel notwendiger als das tägliche Brot,
weil ohne die Liebe auch dieles hart und arm wird?" Ich antworte: Das
mag wohl fein, ift wohl fo, aber es bleibt doch dabei, daß auch die
Liebe — die echte, nicht die falfche, die Harke und tapfere, nicht die
ichwächliche und fentimentale, die Liebe als der Harke Wein Gottes,
nicht als die angemachte Limonade der Menfchen, die Liebe als Gottesdienft,

nicht die Liebe als Götzendienft — daß auch die Liebe, fo
verftanden, vom Glauben lebt und ohne ihn früher oder fpäter verwelkt
oder verfiegt. Denn fie lebt nur recht von und in einer Gefamt-
einftellung des Menfchen, von und in einer beftimmten Einftellung zu
Gott, aus der eine beftimmte Einftellung zu den Menfchen wird. Für
diefen Zufammenhang ill fozufagen klaffifch bezeichnend das andere
Wort, das der gleiche Apoftel Paulus fpricht, von dem jenes Wort vom
Vorrang der Liebe ftammt: vom Glauben, der in der Liebe tätig fei,
genauer: „fich auswirke" (Gal. 5, 6). Diefe edelfte Blüte und Frucht
des Lebens aus Gott, welche die Liebe darfteilt, kann nur am Baume
des Glaubens gedeihen, nur an diefem Baume bleibend gefund, kraftvoll

und Sieghaft fein. Der Glaube ill darum Erdreich, Quelle und Kraft
des Nötigften.

Wir haben am meiften Glauben nötig. Glauben nicht im Sinne eines

Credo, fondern im Sinne des Vertrauens, im Sinne der Zuverficht zu
Gott, zu feinem Willen, feinem Walten, feinem Regiment, feinem Plan,
feinem Sieg. Wir haben Glauben nötig für unfere Arbeit, für unfern



Kampf mit Schickfal, Schuld und Tod. Wir haben Glauben nötig
gegenüber den Dunkelheiten der Zukunft, den Rätfein des Gefchickes,
den Belaftungen unferer Exiftenz, der Sorge um Menfchen und Dinge,
den Schwierigkeiten unferer Natur und unferes Werkes — Glauben
ftatt der Verzagtheit, der Müdigkeit, der Kapitulation. Wir haben aber
— und das drängt fich zum Beginn gerade diefes Jahres wieder befonders

auf — Glauben vor allem nötig beim Blick auf die heutige Lage der
Welt mit ihren herrlichen, aber auf den erften Blick mehr furchtbaren
Möglichkeiten. Wir haben Glauben nötig — und wie Harken, fo
fcheint es! — um der Sache des Friedens, der Freiheit und der fozialen
Gerechtigkeit treu zu bleiben. Wir haben Glauben nötig, um nicht an
der Sache Chrifti felbft zu verzagen. Wir haben Glauben nötig, um an
unferm Volk und Vaterland nicht zu verzweifeln. Wir haben Glauben
nötig — vor allem wieder nötig! — um gegen die furchtbaren Wogen
der Gefahr des Völker-, Bürger- und Raffenkrieges, des entfeffelten Ur-
chaos überhaupt, ja gegen die weit geöffneten Pforten der Hölle, die
Zuverficht feilzuhalten, daß Einer da ift, der diefen Wellen gebietet
und gegen den auch die Pforten der Hölle umfonft anftürmen. Wer
diefen Glauben nicht hat, wandelt auf Moorboden, wird von den
Wogen des Chaos fortgeritten und von den Pforten der Hölle beilegt.

Das ill wohl fo klar, daß darüber nichts mehr gefagt werden muß.
Aber nun liehen wir vor der zweiten Tatfache, daß gerade diefes Nö-
tigfte, diefes Eine, das heute nötiger ill als je in einem Zeitalter, von dem
wir Kunde haben, heute befonders wenig vorhanden ift, heute an befonderer

Schwäche krankt. Es nimmt mit diefer Schwäche teil an jener
Seelenfchwäche der ganzen Generation, deren Urfachen wir auch nicht
mehr befonders nennen muffen. So find wir denn — fcheinbar — in
einen Todeszirkel gefpannt: das, was wir in diefer heutigen Lage der
Welt und diefem heutigen Zuftand der Seelen am meiften nötig hätten,
wird gerade dadurch gehemmt und gefchwächt. Wie kommen wir aus
diefem Todeszirkel heraus?

Es ill mir in der letzten Zeit aus mannigfacher Vertiefung in
vergangene Zeiten, auch fehr fchwere Zeiten, immer wieder Eins
entgegengetreten: die Glaubensfeftigkeit und Glaubensficherheit diefer Zeiten,

der Menfchen diefer Zeiten. Ich denke augenblicklich befonders an
die Leidens- und Heldenzeit der franzöfifchen Reformierten, der
Hugenotten. Was diefe Menfchen um ihres Glaubens willen erduldeten, ftand-
haft, klaglos, bis in den Tod getreu erduldeten, das ift, wenn wir es
recht bedenken und genau kennen lernen, immer wieder erftaunlich,
immer wieder ein Wunder. Damit kann nur verglichen werden, was
heute etwa in Konzentrationslagern, politifchen Zuchthäufern und
Aehnlichem vor fich geht. Zwar wollen wir auch dort nicht idealisieren:
Es hat auch dort Abfall gegeben, großen, hat Bequemlichkeit gegeben,
Egoismus, weichliche Rücksichtnahme, auch Feigheit, Untreue, ja Verrat.
Man braucht nur etwa die Briefe Calvins zu lefen, um auch davon

3



einen Starken Eindruck zu bekommen. Aber trotzdem und bei alledem:
welche wunderbare Kraft des Glaubens bei Zahllofen! Welche
überwiegende, weit überwiegende, lelbftverftändliche Treue! Wie gehen die
fünf Studenten in Lyon nach furchtbaren Kerker- und Folterqualen
getroft auf den Scheiterhaufen, ohne Wanken! Wie verlaffen Zahllofe
Haus und Hof, Reichtum und Wohlleben, glänzende Stellung und
Ausficht, Familie und Heimat um des Glaubens willen! Das ill der
beherrschende Eindruck. Und wie nehmen wir mit unferer Haltung in unferem
an Schwere und Furchtbarkeit vorläufig damit nicht zu vergleichenden
Kampf für unfern Glauben — der ebenfo wichtig und wefentlich ill —,
wie nehmen wir gegen diefes Beifpiel uns aus!

Wir fragen aber, ftaunend, betchämt, ja neidifch: Was ill das
Geheimnis diefer Glaubenskraft, vielleicht unferer eigenen Vorfahren,
gewefen?

Ich bin auf eine Antwort geftoßen, die fehr einfach, auf den erften
Blick vielleicht allzu einfach ift: Es war die Bibel, welche ihnen diefe
Kraft verlieh. Auf Sie geftützt, waren Sie Sicher, daß die Wahrheit auf
ihrer Seite fei, die unbedingte Wahrheit, an der Leben und Sterben,
Zeit und Ewigkeit hing. Hier war das Wort Gottes, das lebendige,
lebendig in die Welt eingreifende und die Welt angreifende, nicht
zwifchen zwei Buchdeckeln eingefperrte und von der Wirklichkeit ab-
gefchloftene, im luftleeren Raum vertrocknende und erfterbende. Sie
konnten nicht anders. Gott hatte Sie in feiner Gewalt, welche höchfte
Freiheit ift; umfallen, abfallen hieß ihn verleugnen und damit Selbftmord

der Seele begehen. Sie blieben fell und jubelten in Kerkern und auf
Scheiterhaufen. Ihr Leiden wurde — Leiden bleibend — Seligkeit.

Und nun frage ich: Könnte, follte nicht das auch das offene Geheimnis

für die Stärkung unferes Glaubens bis zu jener Selbftverftändlichkeit,
Freudigkeit und Siegeskraft hin fein? Die Bibel ift freilich den meiften
von uns in der Form nicht mehr auf gleiche Weife das Wort Gottes, wie
jenen Vorfahren. Wir können — die meiften von uns — nicht mit der
gleichen Kindlichkeit auf diefem Granitboden der ewigen und unbedingten
Wahrheit Gottes und feines Wortes liehen. Und doch — ill Sie nicht
auch uns Gottes Wort und ewige, unbedingte Wahrheit? Sie mag es auf
eine in Manchem veränderte, auf eine freiere Weife fein, aber kann fie es

damit nicht erft recht fein? Sollte unfere befondere Sache denn nicht
auch in der Bibel gegründet fein, fo gut wie die befondere Sache jener
Zeiten? Jene Zeiten fanden darin vor allem das Wort von der Freiheit des

Chriftenmenfchen, der im Gewiffen nur an Gott allein gebunden ift —
fteht darin aber für uns nicht auch ebenfo deutlich das Wort vom Bruder,

von der Liebe, vom Frieden, vom heiligen Recht des Menfchen,
kurz: das Wort vom Reiche Gottes für die Erde und feiner Gerechtigkeit,

das Wort vom neuen Himmel und der neuen Erde, worinnen
Gerechtigkeit wohnt? Wenn wir das wiffen, wenn unfer Glaube in diefem
Boden wurzelt, wenn wir aus diefer Welt leben, können wir dann



darin nicht ebenfo feft werden wie jene, unerfchütterlich einer Welt
trotzend, alles dran gebend, mit jenem ehernften Vertreter diefes ehernen

Glaubens von der Reformationsmauer in Genf fprechend: „Ein
Menfch mit Gott ill immer in der Mehrheit?" Können nicht auch wir
fprechen: ^ldi kenne wohl die Steine>

Die Stolze Herzenswehr;
Sie funkeln ja mit Scheine,
Wie Sterne fchön und hehr.
Die Steine find die Worte,
Die Worte hell und rein,
Wodurch die fchwächften Orte
Gar fefte können fein."

Doch handelt es fich ja nicht um die Bibel als Buch, fondern um den
lebendigen Gott der Bibel, zu dem wir durch die Bibel, aber gerade durch
lie auch unmittelbar gelangen können. In diefem Sinne fagen wir: Auch
wir können, von Gott gehalten und getragen, zu jener unerfchütterlichen
Sicherheit und Kraft des Glaubens gelangen, die wir an jenen Zeugen
der Vergangenheit bewundern. Aus tiefen Wurzeln wachfend, von Harken

Quellen aus Gottes Bergen genährt, wird er auch in uns Gottes Kraft
und Sieg.

Auch Gottes Sieg! Denn „alles, was aus Gott geboren ift,
überwindet die Welt, und unfer Glaube ill der Sieg, der die Welt
überwunden hat". Wohlverstanden: überwunden hat, nicht erft überwinden
wird. Das gehört ja in jeder Beziehung zum Geheimnis des Glaubens,
daß in ihm der Sieg, der in der Weltwirklichkeit fich erft noch auswirken
und geftalten muß, fchon völlig gegeben ift. Auch der über Schickfal
und Tod. Auch der über die Schuld wie über die Sünde, die Schwachheit!

Auch der über Mammon und Gewalt, Militarismus und Kapitalismus,

Nationalismus und Fafchismus, über alle Götzen, alle Dämonen
und alle Teufel, die ganze Pforte der Hölle. Auf diefem Boden, von
diefer Quelle her, ftrahlt die Zuverficht auf den Sieg in allem und über
alles, den Sieg Gottes über die Welt, immer wieder auf, mitten in
Dunkel, äußerer und innerer Bedrängnis, zeitweiliger Niederlage, ja
dann erft recht. Und die einzelnen Worte und Verheißungen der Bibel
werden Harke Engel Gottes, welche auf leuchtenden Schwingen diefe
Botfchaft zu der Seele tragen.

Ich habe einfeitig von dem Glauben an die Sache geredet, weil es das
Thema ift, das fich heute befonders aufdrängt. Aber was von ihr gilt,
das gilt felbftverftändlich auch von den Angelegenheiten des
individuellen Lebens. Diefe find ja ohnehin bei einem Menfchen, der
wirklich eine Sache hat, für die er lebt und flirbt, mit diefer verbunden,
und es ill ja das von uns immer wieder betonte Geheimnis der Erlöfung
auch des individuellen Lebens, daß Sie nur in Verbindung mit der Sache

Gottes, nur im Trachten nach dem Reiche Gottes und feiner Gerechtig-



keit wirklich gefchehe. Ich will trotzdem noch hervorheben, daß die Menfchen

jener Zeiten, die für ihre Sache fich fo ftark erweifen, dies auch
in der Stellung zu ihrem perfönlichen Gefchicke find. Sie erweifen auch
darin jenes feile, felbftverftändliche, Sieghaft freudige und demütig
geftillte Gottvertrauen, das aus den Pfalmen der Hugenotten wie aus
den Liedern eines Paul Gerhardt und vieler anderen fpricht und auch
unfere Herzen ftärkt und ftillt wie ein Trunk aus heiligem Quell. Sie

traten nicht mit der eigenen Schwachen Kraft, mit des Herzens edlen
Träumen und des Kopfes gefcheiten Gedanken den furchtbaren Mächten

gegenüber, die aus Welt und Hölle uns entgegenkommen, fondern
Händen auf dem Feitengrund des Wortes Gottes, das auch zu uns fpricht,
wenn wir es hören wollen, wie es zu jenen fprach. Und blieben Sieger.
Im Glauben zunächfi, aber auch im Schauen, foweit es nötig war. Und
wir können es ebenfalls wie Sie. In Gott. Mit Gott.

In Gott. Mit Gott. Darauf möchte ich noch einmal den Nachdruck
legen.

Es gibt ja auch eine andere Form des Glaubens, fowohl an die Sache,
als, verkürzt ausgedrückt, an uns felbfi. Ich möchte ihn einen felbfl-
gemachten Glauben nennen. Man denkt fich eine Sache aus, die dem
Verfiande einleuchtet und das Herz begeifiert. Man gibt fich ihr hin.
Man legt fich in bezug auf fich felbft zurecht, wie unfer Schickfal etwa
fein follte, wie alles, was uns anliegt, Aeußeres und Inneres, fich etwa
machen müßte. Und dann kommt es anders, oft fehr anders. Und wir
werden irre, verzagen, verzweifeln; das Leben verläuft in Sinnlofigkeit,
Verödung und Dunkelheit. Nicht anders, wenn nicht noch kataftro-
phaler, geht es mit dem Verhältnis zur Sache. Es ill alles fchön und
recht, folange diefe gute Zeiten hat, folange fie von der Zeitftimmung
getragen ift, Wind und Wellen für Sie Sind. Wenn aber der Umfchwung
kommt, wenn die geiftige Mode wechfelt, vielleicht ganz jäh, wenn
Strom und Wind, ja vielleicht Stürme gegen fie find, dann gerät ein
folcher Glaube nicht nur in Anfechtung — das wird jedem Glauben
gefchehen und gehört zu ihm — fondern in Verlegenheit und Ratlofigkeit.

„Alfo hat man fich wohl geirrt? Alfo muß man jetzt fich anders
kehren? Oder muß verzagen, verzweifeln, Bankrott erklären?" Es ill
folcher felbftgemachter Glaube, fei's an den Frieden, fei's an die Freiheit,
fei's an den Sozialismus, fei's an das Reich Gottes felbft, der in diefen
Zeiten maffenhaft verwelkt, zufammengebrochen, wenn nicht gar zu
Abfall, ja Verrat geworden ift.

Darum fagen wir es eindringlich: Ein echter Glaube, ein Glaube, der
fell bleiben, den Stürmen trotzen foil, darf nicht gemacht, fondern muß
gegeben werden. Er muß über uns kommen. Er muß nicht, in feiner
Schwäche, von uns getragen werden, fondern muß, in feiner Kraft, uns
tragen. Er muß nicht unferer Stützen bedürfen, überhaupt keiner
Stützen, fondern muß fich felbft und alles andere ftützen. Er muß keiner

Bürgfchaft bedürfen, fondern fich felbft und allem andern Bürge fein.



Damit liehen wir vor einem diefer Worte der Bibel, die als Worte
Gottes wunderbar unfere Seele ftärken, die zahllofen Seelen Licht, Fels
und Burg geworden find und es immer wieder fein werden. Es lautet
in der üblichen Ueberfetzung: „Es ill aber der Glaube eine feile Zuverficht

deffen, was man hoffet, ein NichtZweifeln an dem, was man nicht
liehet." Auch in diefer Ueberfetzung ein herrliches Wort, das man nicht
genug immer wieder bedenken und beherzigen kann. Aber wie fo oft ill der

genaue Wortlaut im Grunde noch viel bedeutfamer. Er heißt nach meinem

Urteil, etwas frei übertragen: „Der Glaube felbft ill als folcher
auch die feite Grundlage der Hoffnung; er ill an Sich felbft der Beweis
für das, was er ausfagt und was äußerlich noch nicht fichtbar ift." Das
bedeutet alto: Der Glaube ill felbft die Bürgfchaft feiner Erfüllung.
Denn wie wäre er fonft in unfer Herz gekommen? Er ill Verheißung im
Harken Sinn; er ifi Wort Gottes an uns; er ifi Verfprechen und Pfand
Gottes. Wie Gott felbfi mit feiner Macht und Treue der Bürge
feiner Verheißung ill, fo ill es der Glaube, in dem ja er felbft waltet.
Wie Gott der Schöpfer ift, aus deffen Wort die Welten entftanden find
und aus dem ftets neue Welten entliehen, fo wie es der lebendige Sinn
der Schöpfungsgefchichte ill — die ein Glaube ift, nicht eine Gefchichts-
kunde — und wie es Michelangelo auf dem gewaltigsten feiner Bilder
darftellt, fo ift der Glaube, in dem er felbft lebt und fchafft: er
enthält das Kommende, das noch nicht dem äußeren Auge fichtbar ift, fchon
in fich felbft, dem innern Auge fichtbar. Haft du alfo Glauben, fo hall
du auch feine Erfüllung; die Hoffnung ift in ihm befaßt, wie die Liebe;
die Gegenwart ift in ihm fchon Zukunft. Der Glaube ill Gottes Gabe,
Gottes Bote, Gott felbft als Heiliger Geift und Creator Spiritus in uns. Du
darfft dich darauf unbedingt verlaffen. Auch was jetzt fozufagen das
Unfichtbarfte ift, das Unglaublichlle: eines Tages fteht es da, von jenem
Schöpfergeift in die Sichtbarkeit und Greifbarkeit gerufen, der jetzt als
Glaube in dir lebt. Auch das Unmöglichlte darfft du glauben: auch die
Vergebung jeder Schuld — um das Paradoxelle befonders zu betonen.
Wir find nur immer zu fchwach im Vertrauen. Wir können nie genug
vertrauen!

Aber noch einmal: Das gilt nicht vom gemachten, fondern vom
gefchenkten Glauben, nicht von dem Glauben, den wir tragen, fondern
von dem, der uns trägt. Und das mußt du darum fcharf unterfcheiden:
das, was an deinem Glauben bloß gedichtet und geträumt, ausgedacht
und zurechtgelegt ift, und das, was aufgedrängt ift, aufgelegt, der Seele
tiefftem Grunde eingefügt, was, als höchfte Freiheit, aufgezwungen
ift. Nur das Zweite gilt. Das aber gilt feft, fteht fefter als die ewigen Felfen.

Es ift dir aber folcher Glaube gefchenkt — du mußt ihn nur bejahen,
mußt ihm nur gehorchen. Es ill dir eine Zuverlicht gefchenkt — du mußt
Sie bloß nicht wegwerfen. Gott trägt dich — du mußt dich bloß tragen
laften. Wo du einen folchen Glauben halt — und du hall ihn, irgendwie

—, da hall du in ihm felbft auch die Bürgfchaft der Erfüllung.



Eine ganz fichere, in ewiger Goldwährung feile. Verfuche, das Wunder
zu glauben und du wirft wunderbar fchauen. „Wenn du glauben könn-
teft, würdeft du die Herrlichkeit Gottes fehen." Freilich, das fei noch
hinzugefügt, unter der Bedingung, daß du immer wieder und immer
neu das, was Gottesgold an dem gefchenkten Glauben und feiner
Verheißung ift, fcheideft von dem, was fich fchließlich doch als menfchliche
Vorftellung enthüllt, die vielleicht eine erzieherifche Bedeutung hatte,
aber zuletzt, vor dem letzten Willen und Plan Gottes, abfallen muß.
Denn auch Glaube und Erfüllung find nichts Fertiges und Starres,
fondern lebendig wie der lebendige Gott felbft.

Alfo doch auch ein Tun, doch auch eine menfchliche Leiftung? Ja,
denn Gott gibt nichts dem Müßigen und Bequemen. Noch mehr: Wenn
ich ftark betont habe, daß der Glaube Gefchenk fei und nicht Gemachte,
fo möchte ich nun doch noch, zum Schluffe, eine Ergänzung hinzufügen.
Der Glaube, auch der echte, ill doch nicht nur Gabe, fondern auch
Aufgabe, nicht nur Urfache, fondern auch Wirkung der Tat. Es war eine

Einfeitigkeit, wenn der Proteftantismus, fich nicht ganz mit Unrecht auf
Paulus berufend, den Glauben als Gabe und Urfache fo ftark betont
hat, daß der Glaube als Aufgabe und Wirkung verkürzt wurde. Der
Glaube ill auch Tat und Wirkung der Tat. Er ift Tat als Entfcheidung
und Gehorfam — fehr angefpannte und ernfthafte Tat. Er lebt aber
auch von der Tat, und ill infofern Wirkung der Tat. Auch der
gefchenkte Glaube bleibt nur gefchenkt, infofern er in die Tat umgefetzt
wird: die Tat des Mutes, des Vertrauens, auch des Wagniffes. Und
wenn die Liebe des Glaubens Frucht ift, von ihm getrennt aber verwelkt
und verfault, to ift der Glaube doch auch wieder — das ill in der
Geifteswelt möglich — Frucht der Liebe, der recht verftandenen, und
wird ohne Liebe zum bloßen Credo. Ja man dürfte, abkürzend und
paradox, fagen: Wir brauchen den Glauben nur für die Liebe und das
Werk der Liebe; wir brauchen ihn darum — auch das dürfen wir hinzufügen

— nur für die Hoffnung. Wir brauchen ihn nicht für fich allein.
Für fich allein vertrocknet er, wird Credo, Orthodoxie, opus operatum,
Gefetzeswerk, Selbflgerechtigkeit, führt von Gott ab. Der Glaube ill
ein Werkzeug, das zerfällt, wenn man es nicht braucht. Der Glaube ill
ein Schwert, das ftumpf wird, wenn nicht der Kampf es fchärft.

So lebt der Glaube von der Tat des Glaubens. Des gefchenkten
Glaubens. Du mußt ihn im Tun gewähren. Du kannft nur im Tun feine
Wahrheit erfahren. Handle aus dem Glauben, den du halt. Und wenn
er auch etwa angefochten ift, Schwächezuftände kennt. Die Regel ill
ja: „Ich glaube, Herr, hilf meinem Unglauben." Der kleine Glaube
wird durch Gehorfam größer, der fchwache durch Anwendung ftark.
Glaubft du alfo an den Sozialismus — handle aus ihm! Glaublt
du an den Frieden — handle aus ihm! Glaublt du an die Freiheit —
handle aus ihr! Glaubft du an Chriftus — handle aus ihm! Dann wirft
du im Glauben fefter werden.



Und damit wollen wir in das neue Jahr. Wir wollen mit einer Tat
beginnen: der Tat des Ja-Sagens zu dem Glauben, der uns gefchenkt
ill und allen Sieg verbürgt. Oder dann der Hinwendung zu der Stelle,
wo jedem, wenn er ernftlich will, der Glaube gefchenkt wird, der das

Herz unüberwindlich macht. Leonhard Ragaz.

Die Reformation Johannes Calvins
und die politifche Entwicklung des Weftens. ')

L
Viel gefchmäht, den meiften unbekannt, von wenigen geliebt,

fchwankt das Bild Johannes Calvins in der Gefchichte. Ein ganz Großer,

der heute feiner Entdeckung wartet, ein Geift, zu dem die geiftigen
Zwerge keinen Zugang finden und darum ihre Blindheit für diefe
Größe mit dem Haß ihrer kleinen Seele aufzuwiegen fuchen. Und
wenn wir von diefer Größe reden, fo meinen wir allerdings nicht nur
den Theologen, den Gelehrten des Gotteswortes, den heute die Kirche
feiert und deffen geiftige Leiftungen auf dem Gebiete der Theologie von
den Theologen unferer Zeit gleichfam in Flafchen abgezogen und in den
Handel gebracht werden wir meinen den Mann, der die Welt
bewegt hat, der durch fein Wort die Entwicklung des gefamten
europäifchen Weftens, nicht zuletzt die politifche beftimmt hat. Unwiderruflich

flieht das einmal gefprochene Wort ans Ohr unzähliger Hörer,
inner- und außerhalb der Kirche, in neue und nicht vorhergefehene
Lagen und Verhältniffe es wirkt wie ein Sauerteig, der geheimnisvoll

die ganze Teigmaffe durchdringt. Und was für ein Teig ift diefe
Welt! Wie wird der geknetet! Welch fchmerzlichen Knetprozeß macht
der Einzelne, eine Gemeinde, ein Staat, ein Kontinent, die Welt durch.
Was wird da alles diefem Teig einverleibt, beigemengt — wieviel
Unfinn, wieviel Schlechtigkeit, Frevel und Gewalttat... aber auch un-
fcheinbar Gottes Wort. Diefes Wort wirkt mannigfaltig. Wir verfolgen
es in feinen politifchen Verzweigungen und Wirkungen.

Damit wir aber nicht dem Aberglauben huldigen, als ob das Wort
„an und für fich" wirke, fozufagen automatifch, daß es nur gelefen
oder gehört werden muffe, um fofort feine Verheißungen zu erfüllen,
will ich in aller Kürze den Ihnen zeigen, der es in gläubiger Seele

aufgenommen, unter Kampf, Gebet und Leiden feinen Zeitgenoffen lebendig

zugerufen hat: Johannes Calvin.
Geboren 1509 zu Noyon in der Picardie als Sohn eines bifchof-

lichen Sekretärs, kam er mit jungen Jahren in ein Gymnafium in Paris,

x) Vortrag, gehalten am 29. November 1936 am Gemeindeabend der evangelifchen

Kirchgemeinde Sargans-Mels.


	Vom Glauben, den wir nötig haben

