Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 31 (1937)

Heft: 12

Artikel: Calvin und unsere Theologen
Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-137047

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-137047
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Calvin und unfere Theologen.

Ich habe in meinen Aufiitzen ,,Reformation nach vorwirts oder
nach riickwirts? von der dialektifchen Theologie gefagt, fie diirfe fich
fo wenig auf Calvin berufen, als auf Kierkegaard und Blumhardt, und
ich habe als Méglichkeit in Ausficht geftellt, dies einmal {elbft nachzu-
weilén, obichon ich es lieber fihe, wenn ein Anderer, Groflerer und
Gelehrterer, es tun wiirde. Da nun nicht {ehr wahricheinlich ift, daf
dies in Bilde gefchehe und ich auch an Hand einer neuen Belchiftigung
mit Calvin zu der Ueberzeugung gelangt bin, daf} es fiir diefe Aufgabe
nicht gerade einer Spezialgelehrfamkeit bediirfe, fo mdchte ich nun doch
felbft fie zu erledigen verfuchen. Freilich nur in Kiirze, ohne groﬁen
Apparat, gleichfam in Form eines Nachwortes zu jenen Auffitzen.’)

Aber ich mochte nicht blofl die dialektifche Theologie im engften
Sinne mit Calvin vergleichen, fondern die ganze unfere {chweizeriiche
Pfarrer{chaft und ihren mehr oder weniger theologifierten Anhang trotz
dem Einbruch der Gruppenbewegung immer noch beherrfchende und
auch weit dariiber hinaus in der proteftantifchen, ja teilweife fogar in
der katholifchen Welt die Geifter ftark beeinfluffende Denkweife. Diefe
hat in einer Reihe von Hauptpunkten ebenfowenig mit dem wirklichen
Calvin etwas zu tun, wie die dialektifche Theologie im ftrengeren Sinne
felbft. Denken wir vor allem wieder an die nicht an die dialektifche
Theologie gebundene Lofung der ,,Riickkehr zur reformatori{chen Theo-
logie®, die wir in jenen Auffdtzen unferer Kritik unterworfen haben.?)

Ich meine mit duflerfter Deutlichkeit zu {ehen, daf} der Unter{chied
zwifchen der dialektifchen Theologie und Calvin {ich in einigen grofien
und unleugbaren Linien darftelle.

1. Ein Unter{chied diefer Geiftesart gegeniiber Calvin (wie in die-
fem Falle auch gegen Luther und erft recht Zwingli) tritt uns zu
Beginn {iberragend entgegen: Calvin hat, wie die ganze Reformation,
gewaltig in die Welt eingegriffen. Er bat bei der lebendigen Bewegung
der Zeit eingefetzt. Und zwar nicht etwa, wie die ,,reformatoriiche
Theologie®, bloff kritifierend, bagatellifierend und hemmend, fondern
fordernd und vorwirtsfithrend.

Von diefem Hauptunterichied leiten fich alle andern ab, fie find
blof} feine Auswirkungen und Konkretifierungen.

1) Mit diefem Beitrag glaube ich dann bis auf weiteres meine theologiiche
Pflicht erfillt zu haben (die mir wahrhaftig nicht leicht fiel) und hoffe, das
Schwert, das gegen die dialektifche Theologie einmal gezogen werden mufite, in
die Scheide ftecken zu diirfen, obgleich gelegentliche Auseinanderfetzungen mit
thr wohl auch kiinftig nicht ganz zu vermeiden fein werden.

?) In Frankreich und anderswo redet man von einem: Neo-Calvinismus,
der fich nicht ganz mit Barthianismus deckt, fondern unmittelbar auf Calvin
zuriickgehen will, meiftens aber auch im Sinne eines bloflen Rickwdirts. IThm gilt
das, was ich zu zeigen verfuche, ebenfalls.

§o7



Der Calvinismus wendete {ich, wie die ganze Reformation, gegen
diejenige Macht der Verderbnis der Sache Chrifti, welche damals die
‘wichtigfte war und mit threm wuchtigen Druck auf Welt und Chriften-
tum lag: gegen die Kirche, und das bedeutete fiir fie nur die rémifche
Kirche. Das war in ihren Augen die gottfeindliche Macht der Zeit; es
war der Antichrift. Der Kampf mit diefer Macht war keine blof§ theo-
logifche, fondern eine {ehr reale Sache, nicht eine Sache der Studier-
ftuben, theologifchen Hor{ile und Konferenzen, fondern eine Welt-
fache, eine Sache des offentlichen Lebens, auch eine politifche, foziale
und kulturelle, nicht blof} eine religiofe Sache. Die theologifche Be-
wegung aber befafl keinen Sinn und Wert fiir fich felbft, fie begleitete
vielmehr blof} jene fowohl unmittelbar ,,religiofe als auch zugleich
weltliche, politifche und foziale Bewegung, ihren letzten Sinn und
Grund auf ihre Weife deutend und formulierend. Das gilt von Calvins
,Institutio christianz religionis® (Unterricht im chriftlichen Glauben)
nicht weniger als von Zwinglis ,,Commentarius de vera et falsa
religione” (Kommentar iiber den wahren und falichen Glauben), ja, es
gilt auch von Luthers Vorlefung iiber den Romerbrief und letztlich
fogar von feinem Buch ,,De servo arbitrio® (Vom unfreien Willen). Die
Theologie war Dienerin, nicht Herrin.

Vergleichen wir damit unfere Theologen, die dialektifchen und die
andern, fo ftoflen wir auf den genau entgegengefetzten Sachverhalt:
ihre Einftellung ift gekennzeichnet gerade durch den Riickzug aus dem
lebendigen Kampf der Zeit in die Theologie und durch die Tatfache,
daf} die Theologie nicht mehr Dienerin ift, fondern Herrin, daf} fie Sinn
und Wert an und fiir fich hat — als théologie pour la théologie —, ja,
daf} {ie geradezu den Anfpruch macht, von einer gewiflen theologifchen
Erhohung aus das Schiff der Zeit in die ftirmiichen Wellen zuriick-
ftoflen und eine remne Theologie- und Kirchenwelt {chaffen zu konnen,
abfeits von der in einem Kampf auf Leben und Tod ringenden Welt
der Gegenwart und iiber thr — alles in groflem Hochmut. Eine Aende-
rung diefer Haltung kiindigt {ich erft an und geht iibrigens mit einem
Zerfall diefer Theologie Hand in Hand; noch herrfcht aber jene andere
Stromung.

Das ift aber, wie gefagt, das Gegenteil des Unternehmens, das
Calvin mit Gott begann: die Ebre Gottes, und das bedeutet: den Willen
Gottes gegeniiber dem Anfpruch eines andern, gottwidrigen Willens in
der Welt und gegen fie durchzufetzen. Was wiirde diefes Unternehmen
bedeuten, wenn es in die Gegenwart iiberfetzt wiirde? Gibt es heute
nicht auch folche gottwidrigen Michte, Michte des Antichrift, welche
die Sache Chrifti verheeren und fie zu vernichten drohen? Und welches
wiren diefe Machte? Sicher nicht die romifche Kirche. Aber auch nicht
faliche Theologien an und fiir fich, Diefe Michte heiflen heute Mam-
mon und Gewalt, heiflen Krieg und Kriegsriiftung, heiflen Kapitalis-
mus, Militarismus, Nationalismus, Imperialismus, heiflen Fafchismus

508



und Nationalfozialismus, heiffen totaler Staat und totales Volk, heiflen
Cifar und Baal, heiflen Blut und Boden, heiflen Technifierung und Me-
chanifierung des Lebens und fo fort. Das find die Michte, die heute die
Sache Chrifti zu ver{chlingen drohen. Sie {ind im Grunde nur eine Macht,
{ind der Anfturm eines alten und neuen Heidentums gegen Chriftus.
Diefem Anfturm von auflen geht im Innern parallel eine neue Form der
Verweltlichung der Sache Chrifti im fchlimmen Sinne, ein offizielles
und inoffizielles Chriftentum, das den wahren Sinn und d1e wahre Kraft
diefer Sache vergeflen hat. Vergeflen — oder auch verraten: denn es ift
fehr weitgehend ein Verbiindeter jener Michte geworden, wird es, in
wechfelnden Formen, ftets von neuem. Hier mufl heute die gleiche
Reformation einfetzen wie die des {echzehnten (und fiebzehnten) Jaht-
hunderts, hier muf} die Ehre Gottes, das Soli Deo gloria, neu verkiindigt
und verwirklicht werden; hier mufl der Anipruch Gottes gegen den An-
fpruch der Welt durchgefetzt werden. Aber nicht durch reformatorifche
T heologie, auf Kathedern und Kanzeln, fondern durch reformato-
rifchen Kampf, mitten auf dem Schlachtfeld diefer fchweren Ent-
{cheidungszeit.
Niemand aber hat diefe Reformation ftirker gehemmt, als die

»reformatorifche Theologie® der Dialektiker und ihrer Genoffen.
| 2. Das tritt an einem Punkte befonders deutlich hervor: in der Ab-

lehnung der Politik, in der Geringfchitzung deflen, was in der Politik
gelchieht und des Eingreifens in die Politik, aufler wo die kirchlichen
,»Belange® direkt berithrt werden. Diefe Theologen (auch die ,,Laien*
‘unter ihnen, und diefe erft recht) fchiittelt ja vollig ein aus Ekel und
Schrecken gemlfchtes Entfetzen, wenn fie ein Wort zur Politik {agen
follten, Was ift ihnen das in Abeflinien oder in Spanien, oder nun in
China Gelchehene und Gefchehende? Die Schaffung eines neuen Kirchen-
gefangbuches ift ihnen unvergleichlich wichtiger. Sie fithren unaufhorlich
das ,,Wort Gottes* im Munde, verleugnen es aber in Wirklichkeit auf
eine Weife, deren die von ihnen fo verachteten ,freifinnigen” oder
,modernen® Theologen doch nicht fihig gewelen wiren: man denke
bloff an einen Albert Bitzius, einen Karl Wilhelm Kambli oder auch
einen Martin Rade! Was fagt denn, um bei diefem Beifpiel zu bleiben,
das Wort Gottes zum Kirchengefangbuch und zu feinem Verhiltnis zur
Gerechtigkeit?

»Geh mir weg mit dem Geplirr deiner Lieder [liturgifchen Gottesdienfte];
das Raufchen deiner Harfen [Orgeln!] mag ich nicht horen. Moge vielmehr Recht
fprudeln wie Wafler und Gerechtigkeit wie ein, nimmer verfiegender Bach.”
(Amos 5, 23—24.)

Und wie ftellt fich nun Calvin zur Polittk — um von Zwingli nicht
zu reden?

Prakiifch it das Gegenteil jener Haltung gewiffer Neo-Calviniften
bei thm {o klar wie nur méglich: Sein Ringen hat [ich wefentlich inner-

* halb der Politik vollzogen. Oder was bedeutete denn der Kampf um

509



Genf anderes? Aus dem Material der Politik hat das Wort Gottes den
Genfer Gottesflaat gefchaffen. Davon nachher mehr. Aber diefes politi-
{che Wirken griff weit iiber Genf hinaus in die Weltbewegung der Zeit
ein. Man werfe nur einen Blick in Calvins gewaltigen Briefwechfel, nur
einen Blick (befler freilich wire, ihn griindlich kennen zu lernen) *), und
es wird iiberwiltigend deutlich, was fiir Calvin die Politik in ihrer
Bezichung zur Sache Gottes praktifch bedeutet hat.

Aber theoretifch verhdlt es f{ich nicht anders. Calvin raumt der
Politik auch grundfdtzlich eine {fehr wichtige Stellung ein. Was er dar-
tiber fagt, klingt wie eine Antwort auf jene heutige dialektifche und
andere Verachtung der Politik. Fiir diefe ift Politik eine Sache, die
einen Chriften fozufagen befleckt, die von Gott ablenkt. Nur Bibel-
lektiire und Bibelbetrachtung, Predigt, Gebet und Kirchenlied find
gottlich. Und was fagt nun Calvin?

Nachdem er gezeigt hat, dafy das Reich Chrifti nicht durch die Ver-
{chiedenheit der politifchen Inftitutionen berithrt werde, fihrt er fort:

»Aber diefe Unterfcheidung [zwilchen dem Reich Gottes und den politifchen
Einrichtungen] darf nicht fo weit getricben werden, dafl wir das ganze politiiche
Wefen fiir eine {chmutzige Sache [eine res polluta] hielten, welche Chriftenmen-
{chen nichts anginge... Solange wir unter den Menichen zu tun haben werden,
it es unfere Beflimmung, unfer Leben mit der menfchlichen Gefellichaft in Ein-
klang zu bringen, unfer fittliches Leben [auch] nach der weltlichen Gerechtigkeit
zu geftalten, uns ineinander zu {chicken, Frieden und Ruhe der Gemeinichaft zu
pflegen und zu wahren.”“ (Institutio 1536, Kapitel 6.)

Woraus {elbftverftandlich folgt, daff wir uns auch im Namen Gottes der
politifchen Dinge intenfiv anzunehmen haben, wie Calvin {elb{t getan hat.

Auf das Einzelne der politifchen Anfichten Calvins ift hier nicht ein-
zugehen. Nur das fei hervorgehoben, daff Calvin tiber das, was man
heute ,,Staat” nennt, {ehr nschtern denkt und namentlich auch von
jener Servilitdtsmyflik weit entfernt ift, in die auch die Dialektiker und
thre Geiftesverwandten gerne verfallen, wenn nicht gerade Hitler ante
portas ift, und die aus dem Beftreben ent{pringt, den Men{chen als mog-
lichft bofe und jeden Verfuch eines ,,Durchbruchs in das Reich Gottes
als Auflehnung gegen Gott, als ,, Titanismus®, eine Revolution aber von
vornherein fogar als gottlos erfcheinen zu laflen. Die faft zum Dogma
gewordene Theorie, dafl der Staat welentlich vorhanden fei, um dem
Bofen zu wehren (er tut das heute wunderbar — fiehe Italien, Deutfch-
land, Ruffland, Polen, die Balkanftaaten und f{o fort!), findet fich bei
ihm gar nicht, oder doch nicht in befonders markierter Form. Er fagt
ganz einfach, es fei Aufgabe des Staates (der ,,Politik*), ,,nicht nur dafiir
zu forgen, daf} die Menichen atmen, eflen, trinken, fich fortpflanzen
konnten . . ., fondern auch, daf} die 6ffentliche Ruhe nicht geftort werde,
daf jedem das, was ihm gehore, heil und unverfehrt bleibe, dafl die

1 Er ift in der durch Rudolf Schwarz veranftalteten Auswahl und Ueber-
fetzung jedermann zuginglich geworden, der tiefer in die Welt Calvins eindrin-
gen m_&ichte.

§I0



Men{chen ohne Gefihrdung unter einander verkehrten, und endlich,
dafl unter den Chriften die Religion als 6ffentliche Sache beftehe und
unter den Menichen Menichlichkeit herriche.” (Institutio 1536, Ka-
pitel 6.) Das alles hat nichts mit jenem fataliftifchen Peflimismus zu
tun, womit die Heutigen den Staat myftifch umnebeln und dem Staats-
abfolutismus und Staatsfervilismus Vorichub leiften. |

Wenn alfo {chon durch diefe Art, den Sinn des Staates und damit der
Politik zu beftimmen, jener Staatsfervilismus und Staatsabfolutismus
ausgelchloflen wird, der von jeher den verhingnisvollen Bund zwifchen
Chriftentum und Reaktion gefordert hat und in der neueren Zeit auch
zur Stiitze des Kapitalismus, Militarismus und Nationalfozialismus
geworden ift, fo tut Calvin das auch direkt durch Tat und Wort, auf
die eindringlichfte und unzweideutigfte Weife. Es ift ja auch klar, daf§
vor dem Soli Deo gloria auch keine Abfolutheit des Staates beftehen
kann. Eine f{olche wire fiir Calvin {chlechterdings verdammenswerter
Gotzendienft, offenkundiger Riickfall ins kraffefte Heidentum. Das
Gebot, dafl man Gott mehr gehorchen foll als den Men{chen, geht ihm
noch iber Rémer 13 (,,Seid untertan der Obrigkeit®, in der iiblichen
fervilen Ueberfetzung) weit hinaus. Was er damit theoreti{ch vertrat,
hat er aber auch praktifch immer wieder bewidhrt, befonders in {einem
Ringen mit dem Genfer ,,Staat”. Es ift darum kein Zufall, fondern
bedeutfam, daf} die Institutio mit den majeftatiichen Worten {chliefit:")

»Was aber jenen Gehorfam betrifft, von dem wir feftgeftellt haben, daf} er
den Befehlen der Vorgefetzten gebiihre, fo ift ftets das auszunechmen, vielmehr in
erfter Linie in Betracht zu ziehen, dafl er uns nicht von dem Gehorfam gegen
den abhalte, deflen Willen fich die Entfchliiffe aller Ko6nige nach Gebiihr zu
fiigen, deflen Befchliiffen ihre Verordnungen zu weichen, deflen Majeftit ihre Lik-
torenbiindel fich zu unterwerfen haben. Oder wire es nicht eine grofle Verkehrt-
heit, wenn du, um Menichen zu befriedigen, in die Beleidigung deflen verfallen
wollteft, um deflentwillen gerade du Menichen gehorchft? Der Herr ift der Konig
der K&nige, und wo er feinen heiligen Mund 6ffnet, fo {oll er allein fiir alle und
zugleich uber allen gehdrt werden. Den Menfchen f{odann, die uns vorgefetzt
find, find wir untei’ge%en, aber nur in ihm, Wenn fie etwas befehlen, das gegen ihn
geht, fo fei es null und nichtig. Damit zichen wir der Wiirde, womit die Be-
hérden ausgeftattet {ind, nichts ab; denn ihr gefchieht kein Unrecht, wenn fie fich
der Ordnung zu fiigen hat, dafl fie jener einzigartigen und wahrhaft héchften
Macht Gottes unterworfen ift. Ich weifl auch, wie groff heute die Gefahr ift, die
einer folchen Standhaftigkeit droht, weil die Konige [,,Behtrden”] meinen, daf
fie ungebiihrliche Miflachtung gegen fie bedeute und ihr Unwille der Bote des
Todes ift, wie Salomo fagt (Spriiche 16). Da aber von Petrus im Auftrag des
Himmels das Gebot ausgegeben worden ift: ,,Man soll Gott mehr gehorchen als
den Menfchen“ (Apoftelg. 4), foll uns der Gedanke troften, dafl wir jenen Ge-
horfam leiften, den Gott verlangt, wenn wir eher alles andere erdulden, als dafl
wir vom Wege Gottes abweichen. Und damit unfer Mut nicht wanke, gibt uns
Paulus noch eine andere Herzftirkung (1. Kor, 7): Wir feien deswegen um den
Preis durch Chriftus erloft worden, den ihn unfere Erldfung gekofter, daf ‘wir
uns nicht zu Sklaven der iiblen Begierden der Menfchen hergiben und noch
weniger den Forderungen der Gottlofigkeit nachgiben.

1) Sie find {chon im Juli/Auguft-Heft zitiert.

§II



3. Aber das Eingreifen in die Welt befchrinkt fich bei Calvin
freilich nicht auf die Politik. Es gilt dem ganzen Leben. Wir kommen
damit zundchft auf den Gottesflaat von Genf zuriick. Er bedeutet, daf}
Calvin glaubte — und wie! — dafl mit Gott in der Welt etwas
gefchafft werden konne und folle — in diefer Welt, noch vor der Wie-
derkunft Chrifti.

Er {chuf, damit fie Trigerin der Sache Gottes in der Welt {ei,
eine Gemeinde, vielmehr die Gemeinde, ich meine: diejenige
Form der Gemeinde, die dann gewaltig in der Welt des Prote-
ftantismus fich durchfetzte und die Mutter der neuen Demokratie
wurde. Er {chuf eine meue Sittlichkeit, ich meine: eine neue Geftalt
und Prigung des ,,Gefetzes Chrifti. Und zwar eine, die Ernst war,
bitterer Ernft, nicht blof ,,Demonftration®, die in {einen Augen nicht
,».gerichtet”, fondern geboten und gefegnet war. Seine Sittenordnung

“und K1rchenzucht — was man im Ubrigen von ihr halte, befonders,

wenn man an eine Anwendung auf unfere Zeit denkt — war ein
gewaltiger und keineswegs lacherlicher Verfuch, diefe neue Sittlichkeit
dem ganzen Volksleben aufzuprigen. Und alles das hatte gewaltigen
Erfolg. Der ,,Gottesftaat™ in Genf entfprach diefem Glauben. Calvin
braucht felbft diefen Ausdruck zwar nicht oder doch ficher nicht oft.
Aber man darf ruhig erkliren, daf} fein Ziel die Theokratie ift, und
das bedeutet in diefem Zu[ammenhang die Unterwerfung alles Lebens
unter Gottes Willen und Geletz. Dafl das moglich fei — in diefer
Welt — glaubte er. Zum mindeften hielt er fiir heiliges Gebot, es zu
fordern und zu verfuchen.’)

Und wie gefagt, der Erfolg war gewaltig. Es ift eine Thefe, die
bis jetzt auf keine Art er{chiittert werden konnte, dafl von diefem Genf
der Verbrennung Servets und der Prideftination — die man wohl
auch darum nicht fiir das Zentrum und Wefen des Glaubens und

Y) Man mufl das Buch von Stephan Zweig: ,Caftellio”, deflen Zweck ift,
Calvin als Prototyp eines modernen Diktators darzuftellen .(etwa fo wie einft
Quidde in feinem ,,Caligula® das Portrit Wilhelms des Zweiten gezeichnet hat),
als eine Verkehrtheit, ja als eine Verfiindigung an einer Geftalt bezeichnen, die
fehr grofl bleibt trotz Calvins Verhalten gegen Servet, Caftellio, Bolfec und fo
fort. Zweig wendet die geradezu abfurde Methode an, die ganze Theologie Cal-
vins blof} als Ausflufl feines Diktatorwillens darzuftellen. Selbftverftindlich ift das
Gegenteil richtig: Was an Calvins Verhalten mit Unrecht oder mit Recht als
diktatorifch erfcheinen mag, ift die Konfequenz feiner ,, Theologie”, befler: feiner
Art, Gott zu verfltehen. Diefe aber ift echte, gewaltige Ueberzengung, Das er-
kennt jeder, der Calvin nahe kommt. Dies zu tun aber hat Zweig wohl keinen
Augenblick auch nur verfucht. Er {chreibt iiber Calvin, ohne eine Ahnung vom
wirklichen Calvin zu haben.

Es tut mlr leid, das fagen zu miiflen, aber ,,Amicus Zwe1g1us, sed magis
amica veritas® Zwe:g hat fich in diefer Sache einfach {chwer geirrt und verirrt,
ja — ich wiederhole es — ver{iindigt.

Daf ich damit nicht etwa alles verteidigen will, was Calvin gelagt und ge-
tan hat, brauche ich wohl nicht zu betonen. Gegen cinen gewiflen Calvinkult mag
Zweigs Buch immerhin einen Wert haben. :

§I2



Wollens fowohl Calvins {elbft als auch des Calvinismus betrachten
darf — paradoxerweile dic neben dem Sozialismus ftdrkfte Freiheits-
bewegung der neuen Zeit ausgegangen ift, jene im letzten Grunde auf
einem Glauben ruhende demokratifche Bewegung, die von Genf iiber
Frankreich und die Niederlande nach England ging und dann weiter
nach der Neuen Welt, um von dort als ,,Erklirung der Men{chen-
rechte® wieder nach Europa zuriickzukehren und mit Roufleau, dem
Enkel Calvins, verbiindet, den Vulkan der franzofifchen Revolution
zur Entladung zu bringen, den Feudalismus niederzuwerfen und einer
neuen Geftalt alles politifchen Lebens die Grundlage zu geben. Wir
leben heute noch alle von diefem Tun Calvins.') Es wird damit zu
einem der ftarkften Beweife fiir das, was die dialektifche Theologie
fo leiden{chaftlich lexgnet: dafl es auch inmitten diefes Aeon ein Tun
mit Gott, eine Durchietzung feines Willens in der Welt in gewaltigem
AusmaB und unter gewaltigem Segen geben kann.

Es ift hier iiberhaupt eine hochft intereffante und bedeut{ame Feft-
ftellung zu machen: Bekanntlich entfteht in den Kreifen der Dialektiker
und der von ihnen Beeinfluflten iiber nichts fo viel Lirm und Auf-
regung, als wenn irgendwo die Meinung auftaucht oder auch nur auf-
zutauchen {cheint, als ob in diefer Welt etwas vom Reiche Gottes
erfchienen fei. Es wiren davon {eltfame Dinge zu erzihlen. Aber fie

{ind auch hierin papftlicher als der Papft. Calvin {elbft erklirt:

»Denn jenes [nimlich das Reich Chrifti] zeitigt gewifle Anfinge der himm-
lifchen Herrfchaft {chon unter uns jetzt auf Erden und wirft in diefes fterbliche
und dahinfchwindende Leben gewiffermaflen den Glanz einer unfterblichen und
unzerftrbaren Seligkeit voraus.” (Institutio 1536, Kapitel 6.)

Alfo nichts von jener angﬁvollen abfoluten Scheidung zwifchen
»jenfeitigem und ,,diesfeitigem* Reich Gottes!?)

Wir find damit von felbft wieder zur heutigen Theologle zuriick-
gekehrt.

Und nun vergleiche man mit alledem wieder deren Haltung gegen-
tiber den in Betracht kommenden Problemen. Von alledem ift bei ihr
das Gegentell der Fall: duflerfte Skepfis gegen alles Tun, Ipezififch
kirchlich geftempeltes allfillig ausgenommen; Verdachtlgung alles theo-
kratifchen Tuns im befonderen, ja alles Tuns tiberhaupt, das fich ernft
nimmt, als Idealismus, Tltanlsmus Optimismus und {o fort; Beurtei-

1) Ein befonderer Auffatz, aber nicht von dem Verfafler des vorliegenden,
wird in Bilde diefe Seite des Calvinismus darftellen.

?) Ueber den Gottesflaat in Genf orientieren am beﬁen die beiden Biicher
eines Kenners befter Art: Choify: ,,La Théocratie 3 Genéve” und ,,L’Etat
calviniste 2 Genéve aux temps de Béze“, iiber den demokratifchen Sinn des
Calvinismus am kiirzeften Troelt[ch: ,,Die Soziallehren der chriftlichen Kirchen
und Sekten® (IL. Band) und ,Bedeutung des Proteftantismus fiir die Entftechung
der modernen Welt“ in ,,Kultur der Gegenwart®, und Jellineck: ,Die Erklirung -
der Menichenrechte®.

513



lung auch des reinften Tuns als ,,gerichtet; verdchtlichfter Hohn gegen
jeden. Verfuch, der f{ich heute etwa; in neuen Formen, auf der Linie
der kalvmlﬁlfchen Theokratie bewegte als iiber ,,Schwiarmerei® {chlecht
orientierter Geifter. Und wo ift von diefer Theologie eine Wirkung in
die Welt ausgegangen? Ich meine: eine direkte Einwirkung auf die Welt
als Welt mit dem Anipruch Gottes, nicht bloff ein Handeln fiir den
Schutz der Kirche als Kirche wie bei Karl Barth und der Bekenntnis-
kirche im Kampf gegen Hitler? Oder um konkreter zu fragen: Wo
it von diefer Theologie eine neue Zucht und Heiligung des Lebens
ausgegangen? Man nehme nur zwei Beifpiele: Durch was wird in
unferen Tagen am meiften die Ehre Gottes zerftort? Doch ficher” durch
den Kriegs- und Militir-Moloch, konkreter gelagt: durch Fliegerbom-
ben und Gasmasken. Im Kampf gegen diefen furchtbaren Gotzen
miifite eine Theologie zeigen, ob es thr mit der Ehre Gottes Ernft ift.
Was hat aber die dialektifche und die ganze neukalviniftifche Theo-
logie, einige perfonliche Ausnahmen abgerechnet, getan? Sie hat das
Piedeftal diefes Moloch theologifich neu untermauert. Wenn.fie f{ich
dabei auf Calvins Stellung zu Krieg und Kriegsriiftung berufen wollte,
{fo bewiefe fie damit nur, dafl fie nicht Calvins lebendigen Geift
vertritt, fondern bloff feine Pantoffeln {chwingt. Denn das Kriegs- und
Militdrproblem hat heute eine ganz andere Bedeutung als zur Zeit
Calvins: es ift heute fiir die Sache Chrifti enticheidend. — Ein ande-
res Beifpiel: Ift die fogenannte Geburtenbe[chrinkung, die fiir Calvin
ein todeswiirdiger Greuel, weil ein gottlofer Eingriff in die Schépfungs-
ordnung wire, durch diefe Theologie nicht verteidigt worden? Hebt
nicht fie allen Ernft des Gefetzes, der fiir Calvin im Zentrum des Den-
kens und Empfindens fteht, auf durch ein allzu rafch, ﬁereotyp und am
falichen Ort angebrachtes ,,in der Vergebung f’cehen das zu jenem
neuen Ablafi wird, von dem wir anderwirts geredet haben und trigt
fie damit nicht zu der geiftigen Knochenerweichung unferes Gefchlechtes
bei, wihrend Calvin einer Reihe von Generationen Eifen ins Blut
gegeben hat? Ja, ift fie nicht geneigt, im Namen der ,,Gnade® iiber
alle ,,Moral gering{chdtzig zu licheln — darin jedenfalls eher Luther
lflachahmend als Calvin? Man hat dafiir wahrhaft erfchreckende Bei-
piele.

4. Das alles kann man wohl auf einen andern, vielleicht den zentra-
len Unter{chied zwifchen Calvin und den Dialektikern zuriickfithren:
- Calvin bat einen offenbaren Gott, einen Gott, der freilich der Herr
der Welt ift, der aber gerade als der Herr mit ihr zu tun hat, deflen
Wille in feinem Gefetz des Alten und des Neuen Teftamentes aufs
deutlichfte kundgetan ift. Bei ihm gibt es ein inbaltliches Wort Gottes;
bei ihm gibt es nicht ein Evangelium ohne Gefetz, nicht eine Ver-
gebung ohne Siinde; bei ihm gibt es nicht, wie bei Karl Barth, neben
. einer dogmatifch verfteiften Betonung der ,,Offenbarung® ein Sptelen
mit dem ,,unbekannten Gott“ Luthers, dem Gott, der mit der Welt

514



nichts zu tun hat. Bei Calvin droht nicht der lebendige Gott der Pro-
pheten durch den die Welt fcheuenden ariftokratifchen Gott der Neu-
‘platoniker verdringt zu werden, fein Gott ift der Gott, der als der
lebendige felbft in die Welt eingreift und will, daff feine Diener es
ebenfalls tun. Mit diefem letzten und tiefften Unterichied hingt, wie
gelagt, jener andere zufammen, den wir als tiberragend erklirt haben:
der Unterichied in der Stellung des Men{chen zur Welt und zum Tun
in der Welt und an der Welt.
k 5. Doch verfolgen wir jene Linie weiter. Das Eingreifen ins Le-
ben fithrt bei Calvin, wieder im Gegenfatz zu den Dialektikern, noch
tiefer in das Zentrum des Lebens. Bekanntlich ift es eine der Haupt-
pofitionen der Dialektiker, daf} die fittliche Umwandlung des bekehrten
(,,erloften ) Menichen, die Wiedergeburt, {ich blof im Glauben vollziehe,
nicht in der Wirklichkeit, blof} in einer Vorwegnahme deffen, was einft
fein werde, durch den Glauben, wobei aber der Menfch im wefentlichen
genau fo fiindig bleibe wie zuvor. Diefe Thefe wird geftiitzt durch
die alte faliche Auslegung des fiebenten Kapitels im Romerbrief, wo-
nach der dort von Paulus befchriebene Zuftand der des erlsftern Men-
fchen wire und nicht vielmehr, was ganz offenkundig ift, der des
unerloflen, An diefer Stelle fetzt befonders jene oft geradezu hohnifche
Gering{chdtzung aller ,,Moral® ein und damit jene Knochenerweichung,
von der ich geredet habe und die, nebenbei gefagt, befonders fiir
das Luthertum verheerend geworden ift. Wobei man freilich mit einer
Zeitmode geht und von ihr getragen wird: der Amoralismus ift ja
fehr zeitgemdf und feine Auswirkungen find deutlich. Calvin freilich
hat fich nicht von den Wellen einer damals ja auch amoraliftifchen Zeit-
mode tragen laflen.

Wie anders ift Calvin! Wenn man fich lingere Zeit an diefe dia-
lektifche Leugnung und Nichtachtung einer wirklichen Erléfung ge-
wohnt hat, kann man nicht genug ftaunen, fobald man wieder zu
Calvin kommt und fieht, wie er die vollftindige Verwandlung des
Menfchen (wenn auch nicht bis zur Vollkommenheit und Siindlofigkeit
hin) befchreibt, welche mit dem Menfchen durch die Kraft des Glau-
bens, d. h. durch die vllige Wendung von der Welt zu Chriftus hin,
eintritt. Ich hétte Luft, zum Beweis dafiir ganze Kapitel aus der Infti-
tutio herzufetzen. (Vgl. befonders den Abfchnitt: ,,Ueber das Leben
des Chriftenmenichen” im 3. Buch der Inflitution, letzte Ausgabe,
Kapitel 7 ff.) Vielleicht hole ich das einmal nach und erlaube mir
zundchft eine fehr aktuelle Bemerkung: Hier diirfte der Punkt fein,
wo cin von Calvin herkommender Menich etwa zur Gruppenbewe-
gung libergehen konnte — wobei er dann freilich die ,,reformatorifche
Theologie™ der Heutigen aufgeben miiffte. Sodann fei mir erlaubt,
wenigftens ein Wort Calvins anzufiihren, das beinahe Blumhardts Geift
atmet und jedenfalls den ganzen Abftand zwifchen feiner Art und der
dialektifchen zeigt:

]



,,Beides fillt uns aus dem Teilhaben an Chriftus zu; denn wenn wir wirk-
lich an feinem Tode teilnehmen, fo wird durch {eine Kraft unfer alter Menich
gekreuzigt und ftirbt der Leib der Siinde ab, fo daff die Verderbnis der erften
Natur nicht mehr gilt. Wenn wir aber Teilhaber feiner Auferflebung f{ind, fo
werden wir durch diefelbe zu dem Neuwerden des Lebens erweckt, welches der
Gerechtigkeit Gottes entfpricht. Darum deute ich den Sinn der Bufle mit einem
Worte: Wiedergeburt — deren Ziel kein anderes ift als dafl das Ebenbild Gottes,
das durch Adams Uebertretung gefchindet, aber nicht ausgetilgt war, in uns neu
geftaltet werde.” (Institutio 1559, III. Buch, 8. Kapitel, 9. Abichnitt.)

6. Wenn uns in diefen Linien der Unter{chied zwifchen Calvin und
den Dialektikern oder Neokalviniften zwar auffallend, aber doch
nicht ganz unerwartet erf{cheint, {o wird der Sachverhalt vollends para-
dox, fobald wir zu zwei andern Hauptpunkten gelangen.

Die dialektifche Theologie ift befonders in Karl Barth zu einer
neuen Orthodoxie geworden. Ift fie nun wenigftens in diefer Beziehung
reformatorifche oder gar kalviniftifche Theologie? Hier wird die Ant-
wort doch wohl bejahend fein miiflen: der Verfolger Servets, Caftel-
lios, Bolsecs und vieler anderer wird doch {elbft ein Vertreter der
- ftrengften Orthodoxie gewefen fein! Nein, durchaus nicht, Wir miif-
fen uns freilich, um diefes Nein vor Mifiverftandniflen zu {chiitzen,
tiber den Begriff der Orthodoxie klar werden. Orthodox diirfen wir
keineswegs ichon jeden nennen, der fich zu dem Inhalt des Dogmuas,
oder gar {chon jeden, der fich zu den biblifchen Glaubenspofitionen be-
kennt; orthodox ift vielmehr erft, wer auf das Dogma, und zwar feine
uberheferte intellektuelle Form, oder befler: auf das Dogma als
Dogma, das Hauptgewicht legt, von der Stellung zu ihm die Jiinger-
{chaft Chrifti oder Heil und Verlorenfein abhingig macht. Das tut
Karl Barth;') aber Calvin — man verzeihe die Zu{ammen{’cellung' —
tut es nicht. Er ift nicht orthodox. Das wird an einer Reithe von Punk-
ten deutlich.

Es ift Calvin felbft begegnet, dafl er der mangelnden Orthodoxie
angeklagt worden ift, und zwar nicht von den Katholiken, fondern
von dem reformierten Prediger Caroli in Laufanne. Und mit Recht.
Denn Calvin hat frither und {piter wirklich geduflert, dafl er bei allem
riickhaltlofen Bekenntnis zum Inhait des Dogmas auf die Formulie-
rungen desfelben, wie die alten Bekenntnifle, befonders das {ogenannte
Athanafianum, fie geprigt, kein enticheidendes Gewicht lege.”) Sobald
man das tut, iff man nicht mebr orthodox.

Das wird freilich erft am zweiten, am Hauptpunkt ganz klar: Cal-
vin ift nicht orthodox, fondern bibli [ ch. Das macht einen groflen Un-

1y Er kann fich darum nicht entichlieflen, Leute, die hierin auf einem anderen
Boden ftehen, ,,Briider zu nennen; er nennt fie bloff ,,Freunde , behandelt fie
aber keineswegs fehr freundfchaftlich. ]edenfalls find wir hier von der Berg-
predigt weit weg.

) Calvm it fogar fo weit gegangen, zu erkliren, ,,daff keine richtige (,,legi-
time®) Kirche je diefes Bekenntnis gebilligt hitte®.

516



ter{chied. Wer das Dogma betont, der legt das Gewicht auf die intel-
lektuelle Formulierung, wer die biblifche Botfchaft betont, hilt fich
an das lebendige Wort Gottes. Der dies {chreibt, bekennt fich von gan-
zem Herzen zur biblifchen Botichaft, aber nicht zu jener Form des
Dogmas — daher ift er nicht orthodox und weif es. Er legt nicht Ge-
wicht auf das Credo, {fondern auf den lebendigen Glauben. Wenn man
das faliche Bild des orthodoxen Eiferers Calvin vor Augen hat, dann
kann man nicht genug ftaunen, dafl man beim Lefen der Predigten
Calvins z. B. der iiber Hiob, kaum je einmal auf eine Betonung des
Dogmas {tofit. Nein, das ift wahrhaftig nicht Orthodoxie!

Aber wie kommt diefer Calvin denn dazu, Ketzer zu verbannen
oder gar zu verbrennen? Ich antworte: Hierin kommt dann, entgegen
feinem Bibelprinzip, das Dogma und die Orthodoxie zum Vorichein.
Oder doch wohl befler: der ftreng richtende Gefetzgeber, der Mofes,
der Chriftus verdringt. Der Schrifigelehrte, wenn man will, aber der
Schriftgelehrte als {olcher ift wefentlich kein Dogmatiker. Summa: Cal-
vin ift trotz aller altteftamentlichen, fagen wir lieber: gefetzlich-jurifti-
fchen Einengung feines Geiftes doch zu lebendig fiir das Dogma, er
ift zu fehr Prophet und Reformator, um wefentlich orthodox und
,reformierter Theologe” zu fein. Orthodoxie ift ftets Epigonentum!

Ich glaube, den Sachverhalt am beften fo formulieren zu konnen:
Calvin kommt es nicht auf die Orthodoxie an, [ondern auf die
T heokratie. Das heiflt: ihm liegt nicht in erfter Linie daran,
dafl der Kopf, fondern dafl der Wille, das Herz und die Hand Gott
gehoren, Karl Barth aber ift orthodox. Calvin hat Servet verbrennen
laflen, weil er die Fundamente feines Gottesflaates zu erfchiittern {chien,
Karl Barth hdtte thn verbrennen laffen, weil er fich gegen — das
Credo verging. Das macht einen grofien Unter{chied.

Mit diefer biblifchen (man diirfte wohl auch fagen: biblizifti{chen)
und theokratifchen Einftellung Calvins ift ein anderer Grundzug fei-
nes Denkens verbunden, der ebenfalls der Orthodoxie widerfpricht: es
it das, was man mit Kierkegaard die Betonung des Exiflentiellen nen-
nen konnte. Mit andern Worten: Calvin legt in bezug auf die Er-
kenntnis der Wahrheit, im befonderen der gottlichen Wahrheit, alles
Gewicht auf das, was der Men{ch fiir feine Exiftenz braucht und was
er darin wvertreten kann, und lehnt mit grofler Schirfe alles Streben
nach einer gewifien Vollflindigkeit einer fogenannten objektiven Wahr-
heit ab. Nun ift aber gerade dies ein Hauptcharakteriftikum der Ortho-
doxie, daf} {ie unter {tarker und bewuflter Vernachlifligung des fub-
jektiven Elementes der Wahrheit eine {olche objektive Frkenntnis er-
ftrebt, und diefe als eine vollftindige und erfchépfende, wie dafl fie
die Anerkennung diefer Vollftindigkeit der objektiven Wahrheit
zum Merkmal des Jiingers Chrifti macht. Weil er von diefer
Tendenz frei ift, ja fich immer wieder {chroff dagegen wendet, ift
Calvin kein Vertreter der Orthodoxie.

517



Horen wir ihn {elbit:

» Wir beftehen darauf, dafl beim Lefen der Schriff ftets nur das zu {uchen
und zu bedenken ift, was zur Erbauung dient: der Neugier oder dem Hang zur
Erforichung unniitzer Dinge diirfen wir nicht nachgeben.

- Gegen gewifle theofophifche Beftrebungen richtet fich das Wort:

»Ich weifl, daff diefe Dinge von vielen gieriger ergriffen werden und ihnen
groflere Luft gewdhren, als was zum tiglichen Gebrauch gehort.”

Dem T heologen aber erteilt er die Mahnung:

»Es ift Aufgabe des Theologen, nicht durch Gefchwitz die Ohren zu ergdtzen,
fondern die Gewiflen zu kriftigen dadurch, daff er Wahres, Sicheres und Niitz-
liches lehrt.” .

Aber hat Calvin befonders durch {eine Prideftinationslehre nicht
felbft gegen diefe Regel gefiindigt?

Ja und nein. Er hat damit ficher die von ihm felbft gefetzte Grenze
iiber{chritten, aber er hat es doch ftets mit einer gewiflen Scheu getan,
und es ift nicht er gewelen, der gerade diefe Lehre, befonders die Vor-
ausbeftimmung zur Verdammnis, in den Vordergrund riickte.

Man kann Calvin auch darum nicht einen Vertreter der Orthodoxie
nennen, weil er auch fiir das Glaubensleben des Einzelnen nicht Ge-
wicht auf die rechte Lehre, fondern auf die Zuflimmung des Herzens
und den Geborfam des Willens legt. Immer wieder kommt das zum

Ausdruck. Ich fithre blof die folgende Stelle an, die durchaus charak-
teriftifch ift:

»Es bleibt fodann iibrig, dafl das, was der Geift [an Erkenntnis] gefchépft
hat, {ich in das Herz {elbft ergiefle; denn das Wort Gottes ift noch nicht durch
den Glauben erfaflt, wenn es fich hoch oben im Gehirn herumtreibt, fondern
wenn es im tiefften Herzen Wurzeln gefchlagen hat, fo dafl es ein unbefiegbares
Bollwerk wird zur Erduldung und Abweifung aller Rinke der Verfuchungen.
Denn wenn es zwar wahr ift, dafl jede wahre Einficht des Verftandes aus feiner
Erleuchtung ftammt, {o erfcheint doch feine Kraft noch viel deutlicher in folcher
Starkung des Herzens, infofern nimlich das Mifitrauen des Herzens viel
grofler ift als die Blindheit des Geiftes und es {chwieriger ift, die Seele mit Sicher-

heit zu wappnen, als den Geift mit Erkenntnis zu erfiillen. (Institutio, Buch III,
Kapitel 2, Abfchnitt 26.)

Der Sachverhalt wird aber noch paradoxer. Zur Charakteriftik der
ganzen neokalviniftifchen Theologie gehort ihre Betonung der Autori
tat, der Autoritdt des ,,Wortes™ und weitgehend auch des Bekenntnifles
und der Kirche, wie in der Abfchattung davon auch aller weltlichen
Inftitutionen, die man zu diefem Zwecke gern zu Beftandteilen der
,»Ochopfungsordnung® macht. Damit wendet man fich in monotoner
Heftigkeit, die zur lecren Manier wird, gegen alles, was man ,,Auto-
nomie“ des Menfichen nennt, die als gottlofe Anmaflung erklirt wird,
vor allem auch gegen jeden Anfpfuch der Vernunfl, der man die autori-
tative Offenbarung gegentiberftellt. Es leuchtet ein, in welch engem Zu-
fammenhang diefe neokalviniftifche Tendenz mit der ganzen Zeit-

518



bewegung fteht. Die Analogie mit dem politiichen Fafchismus dringt
{ich auf.

Wieder entfteht die Frage: ,,Darin wird fich diefe Theologie doch
icher auf Calvin berufen diirfen? Er ift doch ficher der, welcher die
Autoritit betont?*

Ich antworte: Ja, aber die Autoritit Gottes. Und zwar des Le-
bendigen. Nicht wieder eine von Men{chen errichtete Autoritdt, Und
ich fiige hinzu, Grofleres durch Kleineres illuftrierend: Die Neokalvi-
niften verhalten f{ich auch hierin zu Calvin etwa wie die Marxiften
zu Marx.

Ich will fofort konkret werden. Daf8 die politifchen Konfequenzen
des Calvinismus Freiheit und Demokratie bedeuteten, nicht Abf{olutis-
mus und Defpotie, ift {chon gezeigt worden, Das 143t darauf {chliefRen,
dafl wohl auch das theologifche Prinzip anders zu verftehen ift,
als jene durchwegs reaktiondren Calviniften meinen. Und nun lefe man

folgende Stelle:")

»LEs it eine grofle Tugend, wenn man fich gelehrig zeigt, d.h. bereit, fich der
Vernunft zu unterwerfen. Denn ohne das miiflen die Menfchen alle Ziigel ver-
lieren, wie Gott zum Trotze. Es ift gleichfam die hauptfichliche Ehre, die Gott
von uns verlangt, dafl wir das, von dem wir erkannt haben, daff es von ihm
kommt, ohne Widerrede annechmen, daf} es fiir gut und gerecht gehalten werde
und daff wir uns darnach richten. Nun aber ift es [o, dafi alle Wabrbeit und
Vernunft von Gott ansgebt. Schliefen wir denn darans, daff Gott keine Macht
(maitrise) noch Autoritat gegen uns hat, aufler wenn die Men[chen fich vollig
dem fiigen, von dem fie erkennen, dafl es Wahrheit und Vernunft iff. So werden
wir in unferem ganzen Leben viel gewonnen haben, wenn wir gelernt haben, uns
fowecit zu demiitigen, daff wir, fobald uns die verniinflige Begriindung bekannt
ift, keinen Wider{pruch mehr erheben, dafl wir weder widerfpenftic noch wider-
willig {ind, uns ihr zu figen, fondern vielmehr Gott die Huldigung bereiten, daf}
wir {prechen: ,Herr, wir f{ehen, dafl es gegen dich kimpfen hiefle, wenn wir
hier widerftehen wollten: denn deine Wahrheit ift ein echtes Zeichen deiner gott-
lichen Ehre. Wer alfo dich anbeten will, der mufl deiner Wahrheit gehorchen;
denn ohne dies ift alles iibrige weggeworfen.“ Und das ift es, was Hiob in die-
fem Satze auslpricht. Denn er erklirt, dafl er fchweigen werde, fobald er belebrt
fei; er verlangt, daff man ihm beweife, worin er gefehlt habe. Es ift kein Zweifel,
dafl Hiob hier in [einer Perfon eine Regel aufflelit, die allen Kindern Gottes
gemein iff: dafl, wenn uns gezeigt worden ift, dafl wir gefehlt haben, wir nicht
mehr den Mund zu frivolen Ausflichten 6ffnen und nicht auf Verteidigungen
finnen, fondern horen, was uns gefagt wird, ohne zu widerreden, und im allge-
meinen, dafl wir jede gute Lehre annehmen, fobald eine {olche ausgelprochen ift.

Diefe Worte, die ein Mann wie Calvin wahrhaftig nicht gefprochen
hat, indem er einen Augenblick fich felbft vergafl (das tut Calvin nie,
er it der Konfequentefte der Men{chen), zeigen klar, dafl die Autoritit
des Wortes Gottes, die er behauptet, nicht eine defpotifche oder dunkle-
ift: fie wohnt im hellen Lichte der Wahrheit und Vernunft Gottes, der die
Quelle aller Wahrheit und Vernunft ift, und fordert nicht blinden Ge-
horfam, fondern blofl {olchen, der auf der Einficht der eigenen Ver-

1) Es ift die Einleitung der 26, Predigt iiber Hiob.

519



- nunft beruht, Diefe Vernunft (Raifon) ift gewifl nicht mit ,,Verftand*
oder ,,Wiflenfchaft* zu verwechfeln, aber fie ift des Men{chen Freiheit
und Wirde, {eine Awutonomie, dic allerdings in der Theonomie ihren
Grund hat. Hier ift alfo auch {ichon das angelegt, was dann in der
modernen Forderung der Freiheit des Glaubens und der Kritik heraus-
getreten ift und was in Kierkegaards Lofung ,,Die Subjektivitit ift die
Wahrheit” feinen zugefpitzteften Ausdruck gefunden hat. Das Wort
des Gottes, der die Fretheit ift, {fucht den Menichen zu jenem freien
Gehorfam, der allein Gebor[am zu heiflen verdient, zu fiihren.

Das ift, noch in etwas ftarre Kruften gehiillt, Calvins Sinn.

Ich fiige zu diefen mehr grund{itzlichen Erorterungen noch eine
per[onliche Charakteriflik Calvins. Wie ich {chon bemerkt habe, {ind
befonders die Predigten Calvins alles eher als Entwicklung von dogma-
tifchen Theorien. Aber fie {ind auch keine Entfaltung von Schriff-
gelebrfamkeit. Sie find — ich will einmal diefes etwas zu ftark mit
geiftlichem Geruch behaftete Wort brauchen — Seelforge. Und zwar die
tieffte und {chonfte, und zugleich menfchlich fte, die man fich nur denken
kann. Da fteht nicht, wie man annehmen miifite, wenn man nur das
Zerrbild von Calvin kennte, der um ein Dogma eifernde Pfaffe auf der
Kanzel, aber auch nicht der polternde Prophet im Mantel des Schrift-
gelehrten, fondern ein Menfch, ein tberlegener, auch menfchlich iiber-
legener Men{ch, der die Note der Menichenfeele vor Augen hat, von den
abgriindigften bis zu den gewohnlichften, keine leicht nehmend. Er fteht
da in dem tiefen Ernft des ganz mit Gott lebenden und fiir Gott kimp-
fenden Knechtes Gottes (fo empfindet er fich felbft), in der tiefen Ehr-
furcht vor der Majeftit Gottes, aber doch wie mit einem iiberlegenen
Licheln, aber nicht einem hochmiitigen, {fondern einem freundlichen und
mitleidigen. Aus uner{chopflicher Fiille quellen die Worte des Verftind-
niffes, des Troftes, der Kenntnis immer neu auf. Die religitie Seelen-
kenntnis diefes Mannes ift einzigartig. Sie ift aber nicht méglich ohne
" Liebe. Die Predigten iiber Hiob find heute aktueller als die allermei-
ften, die auf heutigen Kanzeln gehalten werden, jedenfalls aktueller
und lebensfrifcher als die der Neo-Calviniften. -

Denn wie {ind diefe? Um mit Karl Barth zu beginnen: nichts ift fiir
ithn charakteriftifcher, als dafl nie in {einen Aeuflerungen der wirk-
liche Menfich auftaucht. Es ift immer der theologifche Menich, d. h. der
Menich, den die theologifche Abftraktion konftruiert. (Die drei Fremd-
worter charakterifieren den Sachverhalt.) Fiir den wirklichen Men{chen
hat man ja auch in der Predigt meiftens weder Liebe noch Intereffe.
Karl Barth gleichen aber hierin alle feine Anhidnger. Das gehort zu
ihrer Theologie.

Ich fige diefer fehr welentlichen noch cine weniger wichtige Tat-
fache bei: Wenn man weifl, wie der Kampf gegen das Humane im
Mittelpunkt des Barthianismus fteht und welche grotesken Formen er
oft annimmt, dann ift man wieder erftaunt, zu beobachten, wie hiufig

§20



Calvin gerade die Ausdriicke: humanitas, humanité, humanus, humane,
humain, humainment braucht, und zwar nicht etwa, um die Sache, die
damit gemeint ift, zu verhohnen, fondern um fie zu empfehlen. (Sogar
von dem Worte ,,liberal* gilt das!) Ich will, wie gefagt, nicht behaup-
ten, daf diefeTatfache grund{itzlich fo enticheidend f{e1,aber wenn man
die. ganze Verachtung des Menichen und des Men({chlichen kennt, welche
die Dialektiker und ihre Geiftesverwandten kennzeichnet, {o ift es doch
eine bedeutfame Tatfache mehr, welche fie von Calvin trennt. Wie
wiirden fie losfahren, wenn ein anderer heute {o redete wie einft Calvin!

Summa: Calvin reicht durchaus iiber die Kategorien der Orthodoxie
hinaus.

7. Aber ebenfo paradox ift, dafl auch die Kirche bei thm durchaus
nicht die gleiche Rolle {pielt, wie bei den Dialektikern und dem Gros
der mehr oder weniger ,,calviniftifchen Theologen unferer Tage. Fiir
diefe ift ,,die Klrche“ nachgerade etwas wie ein myftifcher, oder viel-
leicht, beffer gefagt: mythiicher Begriff geworden, etwa wie der des
,,Staates“ im Fafchismus. Es ift eine Fiktion, die Fiktion einer Autori-
tdt, von der man getragen und an die das Wort Gottes in gewiflem
Sinne gebunden fei. Nichts kann bezeichnender fiir diefe Art ,,Kirche®
fein, als daf ihre Trager den Begriff der ,,Gemeinde*, {o wie wir ihn
verftehen, ablehnen.

Aber Calvins Kirche ift Gemeinde. Und das bedeutet: fie ift Trige-
rin des Reiches Gottes, Organ f{eines Willens, und zwar {o, dafy diefer
Wille eben in die Weltr hineinwirkt. Das Konfiftorium bedeutet die
organifatorifche Verbindung zwilchen diefer ,,Kirche* und dem
,,Staate*. Das Verhiltnis ift, grundfatzlich betrachtet, fo, dafl ,,Kirche*
und ,,Staat bei Calvin nur die zwei Formen oder Afpekte der T beo-
kratie {ind, das bedeutet: die zwei Arme, mit denen der Wille Gottes
fchaffend und kimpfend in die Welt CII‘lgI'CIPC in das kulturelle, poli-
tifche und f{oziale Leben. Vorbild dafiir ift die apoftolifche Gemeinde,
aber vor allem auch das Volk Ifrael. Befonders mit diefem Zweiten ift
fchon gefagt, daf} hier das, was wir heute ,,Kirche* nennen, grund-
fatzlich betrachtet, aufgelsft ift in das, was Blumhardt ,,Volk Gottes*
oder ,,Zion Gottes nennt, Es ift das lebendige Wort Gottes, welches
das ganze Leben des Volkes pragen will. Es ift Zwinglis Ziel, nur orga-
_ nifierter, {yftematifierter, freier vom ,,Staat”, auch mehr im alttefta-
mentlichen Geift geftaltet, aber es ift alles andere cher als die ,,Kirche®,
des bloflen Buchftaben- und Kanzel-Wortes der Dialektiker, das Refu-
gium der aus der Welt in die ,, Theologie“ Fliichtenden. Calvin fteht uns
iehr viel niher als ihnen!

8. Und nun noch ein Hauptpunkt: Die dialektifche Theologie ift
eschatologifch orientiert, oder behauptet doch, es zu fein. Das bedeutet:
fie ftellt ganz auf das ab was nach der Vollendung diefer Weltzeit und
dem Anbruch des Reiches Gottes fein wird, und macht von diefem

§21



Standort aus die Welt und thr Wefen, aber auch die Sache Chrifti in
diefer Welt zu einem Proviforium. Darum kann es fich nicht darum
handeln, in diefem Proviforium den Willen Gottes, genauer, die Ord-
nungen feines Reiches, durchietzen zu wollen. Mehr als ,,Demon-
ftration® ift in diefer Weltzeit nicht moglich.

Von alledem weifl Calvin nichts. Er ift nicht eschatologifch im heuti-
gen Sinne orientiert. Einen Einbruch des Reiches in die Welt im
Sinne der Bibel, wie wir {ie heute verftehen, kennt er, im Einklang mit
Luther und Zwingli, aber im Gegenfatz zu den Taufern, nicht. Fiir
ihn hangt die Welt zwilchen Zeit und Ewigkeit. Aber das Gefetz Gottes
gilt vollkommen auch fiir diefe Zeit — und eigentlich nur fiir fie; denn
im Jenfeits ift es nicht mehr nétig. Und Calvin hat infofern Recht, als
auch nach der Meinung Jefu fiir die Jiingergemeinde das ,,Gefetz* jetzt
fchon gilt und unter Leiden behauptet werden mufl, wihrend jenes
Proviforium der ,,modernen Theologie®, mit der in diefem Falle die
Dialektiker einiggehen, im Neuen Teftament nicht anzutreffen ift.
Hier ift der Lebendige als der Gekommene und Kommende immer
auch der Gegenwirtige.

Die eschatologifche Auffafflung der Dialektiker und Calvin gehen
nicht zufammen. Das find zwei fundamental verichiedene Denkftile.
Wenn man fie in einem und dem{elben Bau vereinigen will, fo entfteht
ein feltfam {chiefes und verzwicktes Gebiude, wo ein Motiv das andere
aufhebt, Ein {olches ftilverwirrtes Gebaude ift die dialektifche Theo-
logie — und das, trotzdem es von ifthetifch fehr gefchulten Men{chen
aufgebaut worden ift. Es wird oft faft zum Labyrinth.

9. So ift, meine ich, nichts deutlicher, als daf} die dialektifche Theo-
logie und der ganze mehr oder weniger ausgefprochene Neo-Calvinis-
mus {ich durchaus nicht auf Calvin berufen diirfen, auf der ganzen
Linie nicht, {o wenig als auf Kierkegaard und Blumhardt. Das Stich-
wort von der ,,reformatorifchen Theologie teilt fich vielmehr fo auf:
Calvin bedeutet Reformation, die dialektifche Theologie — T heo-
logie: in der leeren Luft hingende und darum rafch vertrocknete
Theologie, nicht Calvins Sinn und Geift.
~ Aber was hat das denn zu {agen? Konnten die Dialektiker und ihre
Verwandten (alle Neo-Calviniften natiirlich ausgenommen) nicht ant-
worten: ,, Was {chert uns das, ob wir uns auf Calvin berufen diirfen oder
nicht? Wir find nostri generis — wir haben unfere eigene Art und gehen
unfern eigenen Weg. Wir wollen Calvin nur infofern gleichen, als wir
wie er auf die Bibel als das ,,Wort™ zuriickgehen.*

Ich mache zwei Repliken. Einmal: Aber das tut ihr ja nicht; ihr
richtet eine Orthodoxie auf. Und auf die Bibel wollen iibrigens auch
wir zuriickgehen, nur ganz anders als ihr, Das ift alfo noch nicht calvi-
niftifch. Sodann aber: Wenn ihr exren Weg gehen wollt, gut, nur gebt
dann die Lofung von der ,,Riickkehr zur Theologie der Reformation®

S22



auf. Das ift das Befte, was ihr tun kénnt. Denn es ift doch auf jede
Weife nichts damit.”)

Aber diefem negativen Wort mochte ich ein pofitives hinzufiigen.
Wie ftehen denn wir zu Calvin? Befler: wie follen wir uns zu Calvin
tellen? Welches ift das richtige Verhiltnis zur Reformation iiberhaupt
(ihre Theologie inbegriffen) und {peziell zu der Calvins? Ich antworte:
Calvin foll gelten. Er {oll gelten mit feiner Lofung: Soli Deo gloria!
Mit andern Worten: es gibt auch heute keine beflere Lofung, als dafl
den widergottlichen Gewalten Gott und feine Herrlchaft entgegen-
geftellt werde. Aber das mufl in den Formen unferer Tage gelchehen,
unter Riickgang auf die Bibel, wie wir beute f{ie fehen und verftehen, im
Gehorfam gegen den lebendigen Gott, wie er uns heute fordernd, rich-
tend, verheiflend entgegentritt, Nicht durch Wiederbelebung der Theo-
logie der Reformation! Lebendige Reformation, Reformation nach vor-
warts, nicht blof} nach riickwirts! Und ent{prechende Theologie, {oweit
folche fein muf}; Theologie fiir unfere Gotteszeit!

Und da ift uns nun ein Licht aufgegangen, das den Reformatoren
nicht leuchtete und das fie von {ich ftielen, als es ihnen, ficher durch
allerlei Rauch des Irrtums getriibt, in den T#Aufern (und andern) ent-
gegentrat: die Bot[chafl der Bibel vom Reiche Gottes fiir die Erde mit
ihrer Forderung und Verbeifflung. Von hier aus verwandelt fich alle
,» Theologie®, von hier aus wird die ganze Sache Chrifti anders verftan-
den, von hier aus gelangen wir, ohne das Alte Teftament irgendwie
preiszugeben, doch entichiedener ins Neue, von Mofes, ohne ithn zu
vergeflen, noch klarer zu Chriflus, als dies bei Calvin der Fall ift. Wel-
che Tragik, dafl die Reformatoren diefes Licht nicht fehen wollten!
Hier erfiillt fich das Soli Deo gloria der Theokratie in der Liebe
und Freiheit Chrifti. Hier ift die neue Reformation, die Fortfetzung
und infofern die Erfiillung der alten. Leonhard Ragaz.

Geleit{priiche.?)

»»Wer beharret bis ans Ende, der wird felig.” (Matth. 24, 13.) Wer
nimlich in diefem Satz beharrt: ,,Wir haben einen Gott, der da hilft..
Nicht du hilfft dir, auf deinen Glauben kannft du dich auch nicht ver-
laffen — auf den gebe ich gar nichts — aber auf deinen Gott gebe ich
etwas. Denn dein Gott beweift {ich als der Gott, der hilft, der fich unfer

1) Man mag hochftens zugeftehen, dal Karl Barth nun ein orthodoxer Theo-
loge etwa im Stile der groflen Dogmatiker reformierten und lutherifchen Ur-
{prungs geworden fei, wie fic in der zweiten Hilfte des fechzehnten und im fieb-
zehnten Jahrhundert aufgeftanden find. Aber das ift nicht , Theologie der Refor-
mation®, fondern , Theologic des Epigonentums der Reformation®, im beften

Fall proteftantiiche Scholaftik.

) Die folgenden Worte ftammen aus dem neuen Blumbardt-Buch ,,Jefus ift
Sieger”. (Die Befprechung folgt im Januar-Heft.)

523



	Calvin und unsere Theologen

