Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 31 (1937)

Heft: 6

Artikel: Die Friedensbotschaft des Alten Testamentes
Autor: Susman, Margarete

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-137015

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-137015
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

feinem Lichte das Vorhandene tun, erft recht tun; auf alles gefafit
{ein und doch gerade in diefer Gefafltheit Gottes Werk verrichten, das
immer und auf alle Fille gilt; auf den Kommenden warten und doch
dem Gegenwirtigen dienen — dem ewig Gegenwirtigen, dem iiberall
und immer alles dienen foll und kann. Leonhard Ragaz.

Die Friedensbotichaft des Alten Teftamentes.

Die Frage des Friedens fteht heute im Mittelpunkt des Welt-
gelchehens. Sie ift die Ent{cheidungsfrage nicht nur fiir Europa, {on-
dern fiir den gefamten Erdkreis, fiir das ganze Menichengelchlecht.
Auch da, wo fie nicht geftellt, oder nur heuchleriich geftellt wird, ja,
auch da, wo der Friede mit Fiiflen getreten, wo ihm aufs grafilichfte
entgegengearbeitet wird, wo Blut, Bruderblut in Stromen fliefit, auch
da, und gerade da, ift fie der Kern, die Ent{cheidungsfrage des heuti-
gen Dafeins.

Darum aber, weil diefe Frage heute nicht nur von einem Meer von
Blut und Trinen, fondern auch wie vielleicht niemals noch in gefchicht-
licher Zeit von ungeheuren Wolken des Truges und der Liige um-
geben ift, weil die heutige Menichheit verftrickt ift in ein Netz von
ganz auf Krieg abgezielten Inftitutionen und Organifationen, weil
nicht das Leben, fondern der Tod der Beherrfcher unferer Welt ift,
dem alle Michte und Geftaltungen in ihr letzthin dienen, darum gilt
~es nicht nur, immer wieder die Stimme fiir den Frieden zu erheben
und alle Stimmen fiir thn zu {fammeln: es gilt auch, fich Rechen{chaft
abzulegen iiber das iiberaus {chwierige Problem, das der Friede nicht
nur in unferer Welt, fondern in aller Men{chenwelt iiberhaupt bedeutet.

Denn der Friede ift keine felbftverftandliche Lebensform, kein mit
unferer Natur gegebener Zuftand. Die Gelchichte des Friedens unter
den Menfchen ift dunkel genug. Es ift die Gefchichte {eltener Licht-
blicke und kleiner Infeln in einem Meer verwiiftender Kriege, die zu
immer furchtbareren, unmenichlicheren Formen angefchwollen find.
Und weniger noch als in der Gefchichte ift der Friede in der Natur
zu finden. Die Gelchichte zeigt wenigftens Anfitze zu ithm; der Na-
tur als folcher ift er vollig fremd. Die Natur weifl nichts von Frie-
den; fie ift bis in die {cheinbar fo {anfte, {o ftille Pflanzenwelt hinein
voller Kampf und Streit. Alles naturhafte Dafein kennt nur das eine
Gefetz der Selbfterhaltung und Selbftentfaltung jeder lebendigen Form,
des Sich-Ausbreitens nach dem Wachstumsgefetz, das jedem lebendigen
Wefen, vom befcheidenften Pflinzchen bis zum hdchften uns bekann-
ten Organismus: dem menfchlichen, innewohnt. Das Zufammen-
beftchen diefer zahllofen verfchiedenen Gefetze bedeutet darum immer
zugleich einen Kampf um Lebensraum, ein Verdringen anderer Lebe-
welen, und damit Unruhe und Streit.

246



Aus diefer Erkenntnis heraus haben alle Philofophen aller Volker
und Zeiten immer wieder von einer Urichuld alles individuellen Da-
feins gefprochen, die getilgt werden miiffe durch den Tod. ,,Die
Dinge zablen einander Strafe und Bufle nach der Zeit Ordnung™ — fo
hat in der griechifchen Frithzeit Anaximander das grofle kosmifche
Urgefetz des Werdens und Vergehens alles Einzelnen in feiner un-
erbittlichen Gerechtigkeit ausge{prochen. Und ein wenig {piterer gro-
fler Grieche hat die Wirkung diefes Geletzes zufammengefafit in dem
Wort: ,,Der Krieg ift der Vater aller Dinge.

So lange man f{ich innerhalb der natiirlichen Ordnung hilt, ift
diefe Wahrheit unumftofilich, Was mufite der Menichheit wider-
fahren, damit der aller Natur gegeniiber véllig paradoxe, d. h. ihr
radikal entgegengefetzte Gedanke des Friedens in thr Wurzel {chla-
gen konnte?

In der Tat etwas vollig Unausdenkbares. Un-ausdenkbar im
genauen Sinne des Wortes, Kein Denken irgendeiner Art reicht an
diefe Erfahrung des Menfchengefchlechtes heran. Was in ihr gefchah,
das ift eine lebendige Revolution in den gefamten Fundamenten des
Men{chendafeins. Es ift die Revolution aller Revolutionen: eine Re-
volutionierung des irdifchen Lebens von einem Punkt auflerhalb
{einer. Diefe gewaltigfte Revolution der Weltgelchichte, die Revolutio-
nierung der Men{chennatur felbft um eines auflerhalb ihrer gelegenen
Zieles willen verdanken wir dem Alten Teftament.

»Den Heiden eine T orbeit”, hat der Apof’cel Paulus den Chriften-
glauben genannt. Aber dasfelbe Wort wire auch fchon auf die
Grundwahrheit des Judentums anzuwenden. Denn was kann und
konnte den Heiden, dem bis in die hochfte Spitze der Geiftigkeit hin-
auf naturgebundenen, von Naturgottheiten ohne Zahl durchwalteten
Heidentum die Botfchaft und Forderung des Einen, unfichtbaren, tiber-
{innlichen Gottes bedeuten? _

Nicht die Erkenntnis des Finen Gottes ift ja im Alten Teftament
das Entfcheidende; auch die Weifen der anderen, gereifteren Volker
der antiken Welt hatten erkannt, dafl es nur Einen Gott geben kann.
Aber ihr Erkennen blieb Erkennen. Hier, im Alten Teftament zum
erften Male ift der Eine der lebendige Gott. Er ift der, der nicht vom
men{chlichen Erkennen oder Denken gefunden ift, der von ihm
gar nicht erreicht wird, fondern der als die Wirklichkeit des Lebens
und Todes felbft, das ganze Menichenleben einfordernd iiber die
Menf{chen hereinbricht. Denn was das Judentum von allen iibti-
gen Erkenntnis- und Erlofungswegen der Men{chheit, von aller heid-
nifchen Weisheit {cheidet, ift, daff hier zum erften Male in der Men-
{chengefchichte die Unendlichkeit des Lebens und Todes, in der das
Staubkornlein Menfch fich vorfindet, nicht mehr das Unendliche ift,
fondern der Unendliche; dafl aus der Vielheit waltender Michte, aus
dem Chaos hin- und herreiflender Stimmen, in die das Men{chenleben

247



verftrickt ift, plotzlich der Eine hervorgetreten ift, der das Wort
{pricht: ,,Hére, Ifrael, ich bin der Einzige, dein Gott.*

Man mufl einmal alle Gewohnheit abftreifen und verfuchen, fich
einen Augenblick lang unmittelbar vor das zu ftellen, was in diefem
Aufruf gefchehen ift: Inmitten einer heidnifchen Welt voller Bild und
Belchworung, Zauber und Magie, in einer Welt, die zu einer Vielheit
Mfinnlich wahrnehmbarer Gotter betet, in der nicht nur jede Land-
{chaft, jeder Ort, in der auch jede Leiden{chaft ihren eigenen Gott
hat, in der damit ein ganzes Netz einander widerftreitender Gewalten,
Antlitze, Geifter, Verzauberungen tiber die Welt, durch die Natur,
durch die Herzen gefpannt ift — erhebt fich plotzlich der unfichtbare
Eine, der allein alle Gottlichkeit des Lebens in fich fafit und aus
unerreichbarer Hohe und Ferne allein durch {eine Stimme, fein Wort,
ein nie gehortes, ein finnlich unhorbares Wort fich den Men{chen
offenbart und fie bedingungslos einfordert.

Denn in dem ,,Hdre Ifrael/* ift im Grunde {chon die ganze For-
derung enthalten, in Wahrheit Jude, d. h. Menich unter dem Einen
Gott zu lein. ,,Hore Ifrael! das bedeutet: Nimm die Stellung zu
Deinem Gott ein, die allein Thm und dir gebiihrt. Denn dies Horen
ift kein blofles [4ffiges Hinhoren; es bedeutet nicht, daf ich horen foll,
wie ich auf das hore, was Menichen {prechen oder was {onft um mich
her ift, was mir {elbftverftindlich ins Ohr dringt. Es heifit im Gegen-
teil, dafl ich nur horen kann, wenn ich all dies nicht hore — wenn ich
es von mir tue, um ganz Ohr zu werden fiir das Eine, das — von
Millionen Stimmen der Menf{chen und Dinge iibertiubt und verwirrt
unendlich {chwer vernehmbar iiber den Abgrund aller Abgriinde her-
tiberdringt. So ftill und lautlos hertiberdringt, daf es im Grunde iiber-
haupt nicht zu vernehmen ift, fondern dafl ich es erft mit der Samm-
lung meiner ganzen Kraft herausreiflen mufl aus dem Stimmengewirr
um mich her — herausreiflen muf§ durch eine Bereitichaft, ein Gedffnet-
fein mit Leib und Seele fiir die ferne und verhiillte Stimme des Einen.

Denn was dem ,,Hore I[raell* folgt, was der Menich vernehmen
foll: ,,ich bin der Einzige, dein Gott!*“ das ift der gewaltigfte Aufruf
zur Sammlung aller menfchlichen Krifte aus dem Vielen zum Einen,
aus der Verworrenheit des Vielen, von dem der Men{ch hin- und her-
gerifien ift, zur ruhigen Klarheit des einen Ganzen. Es ift derfelbe wie
der Aufruf: ,,Ganz [ollft du [ein mit dem Ewigen, deinem Gotte! Und
beide Worte haben denfelben Sinn: Gehorfam gegen die Urforderung
des Alten Teftamentes, die am Anfang der Schopfungsgefchichte aus-
gelprochen ift: ,,Gott [chuf den Menfchen Ihm zum Bilde; zum Bilde
Gottes [chuf Er ihn.*

Zum Bilde Gottes. Was bedeutet dies iiberfchwingliche Wort?
Was bedeutet es, dafl das winzige, fchwache, vielfiltige, fterbliche
Wefen Menfch zum Ebenbild des allmichtigen Einen, ewigen Gottes
gefchaffen ift? Ift diefe Forderung nicht eine unmogliche? Und wird

248



fie nicht unmdglicher noch, wird fie nicht zum vollendeten Paradox
dadurch, dafl es kein fichtbarer Gott, kein wahrnehmbares Bildnis wie
das der Gotter aller anderen Volker it — dafl es das wunfichtbare
Antlitz des Einen ift, dem der Menich fich entgegenbilden foll? Ein
fichtbares Antlitz wire wieder nur ein Antlitz neben anderen; es
konnte nicht das Eine, das All und Eine Antlitz fein. Darum liegt
darin, dafl wir das Antlitz nicht {ehen kénnen, dem wir uns entgegen-
bilden {ollen, die unbedingte Strenge und Unerreichbarkeit, die irdifche
Unmoglichkeit der gottlichen Forderung. Auf dem Anblick des gott-
lichen Angefichtes fteht der Tod. Lebend kann kein Menfich das An-
geficht erreichen, dem er {ich entgegenbilden foll.

Kein Gedanke, keine Idee, kein Traum, keine Geftalt — ein Ant-
litz fteht iber Ifrael. Fin Antlitz, das wir nicht fehen konnen, aber
das uns unabldffig anfieht. Die Religion Ifraels ift die Religion des
Angefichtes. ,,Der Herr laffe dir leuchten [ein Antlitz! ift ihr eigen-
fter Segen. — Antlitz — das ift das Leben, das alles Tote, alles, das nur
Sache ift, hinter fich gelaffen hat: lebendigftes, aus lebendigem Mittel-
punkt emporwachiendes Leben. Leben, das erwachen will aus dem blo-
ien Sein zum Geift, zum Sinn, zu Gott: zum Sinn eingefchmolzenes,
umgefchmolzenes Chaos. Leben, das wir nicht nur anblicken, fondern
das uns anblickt, das uns ruft, uns fordert, jedes einzelne ein Anfpruch
an unfer gefamtes Dafein.

Das unfichtbare Antlitz des Einen ift die Vollendung des Ange-
{ichtes: alles deflen, was im Menichenantlitz erft angelegt ift. Nur
noch Selbftfein, nur noch Wachheit, nur noch Sinn und Ueberfinn,
nur noch Ruf, lebendig an {ich reiflendes Leben. Antlitz von {o iiber-
michtiger Gewalt, dafl fein Abglanz fchon uns t6dlich ift, dennoch
uns zugewendet, wie uns das Leben nur im Antlitz zugewendet
ift! Auf uns blickend, uns anblickend, Aug’ in Auge, uns ru-
fend, aufrufend, indem es uns aller Angefichter Anfpruch an unfer
Dafein in feinem ibermichtigen Glanz entgegenhilt! Rufend, for-
dernd als der Inbegriff alles deffen, was Antlitz hat und ift: Urbild,
Vorbild alles Angefichtes, Aufruf zur Men{chwerdung ohnegleichen! —

Kaum etwas Abfurderes ift darum denkbar, als in der Religion
Ifraels eine blofle Ethik, eine rein menfchliche Sittenlehre zu {ehen.
Die Ethik ftirzt erft als der klare Strom aus der unermefllichen Tiefe
ihres gottlichen Quells hervor. Die Gebote des Einen Gottes zeigen
in threm Ur{prung klar genug, dafl fie nicht Gebote einer menich-
lichen Vernunft, eines irdi{chen Gefetzgebers find, dafl es ihnen letzthin
nicht um den Men[chen geht, fondern um Gott — und um den Men-
{chen nur, foweit er zum Ebenbild Gottes umgefchmolzen werden foll.

Darum kommen die Gebote Gottes zu den Menichen nicht als
faflliche, menfchlich erwigbare Geletze und Vorfchriften; fie {chlagen
mit der furchtbaren, rauchenden Gewalt des Sinaiwunders auf die
betdubten Menfchen ein. In die heidnifche Welt des Vielen, die die

249



des Erreichbaren ift, flammt die jiidifche Welt des Einen, die die des
Unerreichbaren ift, fremd und iibermichtig herein. Und weil es der
Eine ift, darum ift die Forderung der Geftaltung nach dem Ebenbilde
Gottes eins mit der, fich kein Bild oder Gleichnis von Thm zu machen.
Schiife der Menich fich Gleichnifle {einer, {o wire er wieder an Ein-
zelnes, an Vieles hingegeben; er {chiife anderes als das Eine Leben im
Dienft des Einen Gottes, das ithm aufgegeben ift. Darum wendet {ich
die Forderung zur Geﬁaltung nach dem Ebenbilde Gottes nicht an
eine {chopferiiche Kraft des Menf{chen; fie will nicht Werk, fondern
Wirklichkeit, nicht Bilden, fondern Tun. Jeder Geftalt Gottes ent-
fagen, fich Gott ganz hingeben und ganz Menich werden ift eins. Die
unerreichbare Forderung des Einen Gottes enthiillt fich fo als der
gewaltigfte Aufruf zur menfchlichen Wirklichkeit,

Nie und nirgends ift im Alten Teftament ctwas anderes gefordert
als Wirklichkeit. Kein Traum, keine Neigung, kein Werk, ja, kein
Glaube — das alles bleibt vor den Toren. Allein das Wirkliche zihls.
Nur das Reich des Wirklichen liegt auf dem Weg zum Reiche Gottes,
dem das ganze Alte Teftament dient.

Diefer Weg it der Weg zum Frieden. Das Antlitz, das alles
Leben in fich verichnt und eint, ift Friede. ,,Der Herr laffe dir lench-
ten [ein Antlitz und gebe dir [einen Frieden!*

Der Aufruf des Einen Gottes zur Einigung aller menichlichen
Krifte ift der Aufruf aus dem natiirlichen Kampf und Streit zum
Frieden. Der Friede, die reine Verwirklichung menichlicher Gemein-
fchaft bis hin zum Endziel der Einen im Frieden geeinten Menfchheit
it das Ziel, das allein dem Willen deffen entipricht, der dem Men-
{chen das Aeuferfte auferlegte, das je von ihm gefordert wurde: die
Geftaltung nach dem Ebenbilde Gottes.

Friede — niemals vorher in der Menfchengefchichte hatte dies
Wort diefen Klang — diefen Pofaunenklang tiberweltlichen Jubels
und gottlichen Gerichts. Denn Friede bedeutet dem Alten Teftament
nicht jenes heitere Gleichgewicht der Krifte, das die Griechen Har-
monia oder Sophrosyne’) nannten. Er bedeutet etwas Ueber{chwing-
liches. Sein Gegenfatz ift nicht wie dort Unordnung und Verwirrung,
fondern er ift Unruhe und Streit, Siinde und Verzweiflung. Die
jidifche Idee des Friedens ift nicht Ordnung, Ausgleich und Gleich-
gewicht, fondern fie ift Gnade, gottliche Verfohnung und Erlofung.
Friede bedeutet Vollkommenbheit, ift der Heilsbegriff des Alten Tefta-
mentes, iiberwichft das Irdifche, ift Ziel einer unendlichen Zukunft,
it als meffianifche Idee der Vollendung zur Einen gottebenbildlichen
Men{chheit das von Gott gefetzte Ziel aller Menichengefchichte.

Diefer Friede ift nirgends in der Welt gegeben. Fremd der Natur
wie der Gelchichte, ragt er als ein Stiick Gottlichkeit in die von

1) Sophrofyne — Befonnenheit, Weisheit. Die Red.

250



- Kidmpfen und Kriegen zerriffene Menfchenwelt herein. Er fteht am
Ende der Zeit, in der reinen Zukunft. ,,Das Volk, das im Finfleren
wandelt, fieht ein grofles Licht, lautet das Prophetenwort. Es felbft
lebt im Dunkel, in irdifcher Finfternis; nicht iz ithm, vor ithm ift das
grofle Licht. Aber es ift keine blofle Erfcheinung; es fteht in Be-
ziehung zu ihm; es weift und leitet; es ift ein Ziel. Es ift nicht ftarre
Ewigkeit, es ift an {ich reiffende Zukunft; es ift nicht das kithle Geftirn
der Idee im tiberhimmlifchen Raum, es ift lebendige Hoffnung: Hoff-
nung, die allen Zeiten, aller irdifchen Zeit iiberhaupt voranleuchtet.
Das Volk Ifrael ift erwihlt zum ftellvertretenden Triager der hochiten
men{chlichen Hoffnung. | ‘

Zu diefer tbergroflen, zu diefer graufam {chweren Aufgabe hat
Gott fein Volk erfehen. Iirael ift der Weg Gottes in die Welt; {eine
Hoffnung ift der Teppich, den es Thm auf Seinem Weg immer neu
unter die Fiifle breiten mufl. Darum mufl es ihn unverfehrt bewahren.
Ein Wort des Talmud fagt, dafl die einzige Frage, die von dem
himmlifchen Richter an jede Seele, die vor ihm erfcheint, geftellt wird,
lautet: ,,Haft du gehofft anf das Heil?* Nach der Antwort auf diefe
Frage wird unfere Seele gerichtet. Damit kehrt fich die Bedeutung der
Hoffnung fiir das men{chliche Leben um: nicht mehr wir fragen nach
der Hoffnung, fondern die Hoffnung fragt nach uns. Es ift uns nicht
freigeftellt, die Hoffnung preiszugeben; fie preiszugeben wird zur
Siinde; zu der Einen groflen Siinde, die alle anderen Siinden in fich
{chliefit; in unferer Hoffnung liegt unfere Bewihrung, Das Fefthalten-
konnen an der Hoffnung wird zum Priifftein fiir unfere Erlosbarkeit.

Die Hoffnung it Hoffnung auf das Heil: auf den Frieden. Dar-
um geht fie von keiner irdifchen Erfahrung aus, ift fie ein reines
Dennoch, eine reine Kraft der Secle. Der gottliche Aufruf ergeht zu-
ndchft an ein Volk. Das Volk {oll der Trager der Botichaft fein. Da-
durch ift es Volk in einem ganz befonderen und einzigen Sinne, in
einem unendlich vertieften Sinn: Volk durch Gott, Volk von Gott
aus, Volk zu Thm hin — ift es mit dem Prophetenwort ,nicht ein
Volk wie andere Vélker, -

Im Buch Jefaja ift das, was es von den anderen Volkern {cheidet,
von Gott felbft ausgefprochen: ,,Wer hat Solches je gehért? Wer hat
Solches je gefebens Kann auch, ebe denn ein Land die Wehen kriegt,
ein Volk geboren werden? Nun hat ja doch Zion ihre Kinder obne
die Wehen geboren. — Und noch ungeheurer geht die Frage Gottes
weiter: ,,Sollte ich andere laffen die Mutter brechen und elbft nicht
auch gebirens [pricht der Herr. Sollte ich andere laffen gebiren und
felbft wver[chlo[Jen fein? [pricht dein Gott.*

Dies Letztere freilich it {chon Verheiflung der Wiedergeburt
Iraels. Aber diefe ift nur die letzte Entfaltung und Vollendung der
mit der Geburt des Volkes felbft angelegten Lebensform. Nicht ein
Land hat in kriegerifchen Kdmpfen und Wehen das Volk Ifrael her-

251



vorgebracht: Gott {elbft hat {ein Volk geboren: er ift es, der an fei-
nem Ur{prung fteht. Darum kann nie ein Land f{eine Heimat {ein.
Wie die Volkwerdung Ifraels inmitten der Wiiftenwanderung ohne
irdifche Heimat, ohne Land und Macht rein aus der Offenbarung des
Gefetzes gefchah, fo ift Ifraels wahre Wirklichkeit nie und nirgends
ein Land, fondern {eine Sendung. Nur von ihr aus it {ich die ganze
Gelchichte des jiidifchen Volkes begreifen. Es ift das Einzige an diefer
Gelchichte, dafl fie als die ganze Wirklichkeit des menichlichen Da-
feins, von.ihrem Ur{prung bis zum heutigen Tage, in der Erfiillung
wie im Abfall, ausichlieflich in der Forderung des Einen Gottes wur-
zelt, daf} fie, mag fie fich noch fo unermefilich weit von IThm entfernen,
mag fie ihn verlieren, mag fie felbft Seinen Namen leugnen, ihrem
Sinn, ithrer Wabrhbeit nach, nie und nirgends um etwas anderes als um
deren Verwirklichung kreift. Nichts in diefer Geichichte, kein Ereig-
nis und kein Schwertftreich, keine Tugend und keine Siinde, kein Heil
und kein Unbheil, ja kein Glaube und kein Unglaube, kann verftanden
werden ohne dies: daf} es der Eine Gott ift, der fich in ihr fein Volk
{chafft, durch das fein Reich verwirklicht werden {oll.

Auch kein Schwertftreich. Es wird von den um den Frieden be-
miihten Menfchen immer wieder die Frage geftellt, wiefo das Alte
Teftament, das doch eine einzige Botfchaft des Friedens, des Weltfrie-
dens ift, fo voller blutiger Kriege fei. Aber in diefer Frage liegt ein
Mifiverftindnis. Denn das Alte Teftament gibt ja nicht die Dar-
ftellung einer erldften Welt (das tut es nur in einigen wenigen Ver-
heiflungen der Propheten, und ganz nur in den Biichern Jefaja), {on-
dern es gibt Ge[chichte, menichliche, von Gott erleuchtete Gefchichte.
Es ift die Erzidhlung von Wirklichkeiten, Begebniflen zwifchen Volkern
und Menichen, in die die Wirklichkeit Gottes hereinbricht, um ihr
Richtung und Ziel zu geben. Noch ift die Welt eine durchaus uner-
lofte, durchdringend der Erlofung bediirftige und ihrer harrende, in
ithrem innerften Kern zwar ganz und gar auf f{ie ausgerichtete, doch
voller Leiden{chaften und Stiirme eines {ich eben erft der Nacht entrin-
genden wilden, heiflbliitigen Volkes. Noch zieht Gott in der Wiiften-
wanderung feinem Volke nur als dunkle und flammende Wolken{4ule
voran; noch ift das Ziel des Friedens nicht recht begriffen, gelchweige
denn verwirklicht.

Wire die Gefchichte nicht voller Abfall, voller Unruhe und Streit,
voller falfchen Dienftes, wiirde die Sendung, zu der Gott fein Volk
aufgerufen hat, nicht immer wieder vergeffen, fo bediirfte es der Pro-
pheten nicht, die immer erneut das Volk aus {einen Verirrungen auf-
rufen. Aus dem meffiani{chen Friedensziel felbft und dem immer
erneuten Abfall von thm ent{pringt das Gericht Gottes iiber {ein Volk,
das {ie immer neu verkiinden. Jedesmal markiert darum die Erfchei-
nung eines Propheten, gefchichtlich gefehen, dasfelbe: die auf einen
Gipfel geftiegene Verzweiflung, den radikalen Abfall und die radikale

242



Strafe des Volkes. Gerade aus den Zeiten {chwerfter Verfehlung,
dumpffter Finfternis ftieg immer die Flamme der prophetifchen Frie-
densverkiindung am michtigften empor. Und in den Kriegen felbft
vollzieht fich das Gericht.

Darum gibt es im Alten Teftament — und hier liegt das weit
tiefere Problem — auch von Gott {elbft befohlene Kriege. Um die
volle Bedeutung diefer Kriege herauszuarbeiten, bediirfte es einer
griindlichen Unterfuchung, vor allem der beiden Biicher Samuelis —
und an thr wiirde fich zweifellos das Problem der Gewalt oder der
Gewaltlofigkeit, wie es uns heute {o machtig bedringt, iiberhaupt
kliren. Hier kann nur andeutend gefagt werden: die von Gott be-
fohlenen Kriege dienen in einem beftimmten gefchichtlichen Augenblick
dem Herauskdmpfen des Gottesreiches aus einer in Gotzendienft, Magie,
in Lafter aller Art tief verftrickten Welt. Und zwar zunichft in einem
ganz raumlichen Sinne, Ifrael, das wandernde, von Verwilderung be-
drohte, muf fiir eine beftimmte Zeit{panne einen Flecken Erde haben,
den es fiir die Verkiindung und Verwirklichung feiner Botfchaft reinigen
und rein halten kann. Es muf einen Ort finden, wo es {einen Tempel
bauen kann. Denn der Prophet Samuel erfcheint in einer Zeit, wo
die Botichaft des Einen Gottes zu erléfchen droht, wo fie nicht nur
von den umliegenden Volkern nicht gekannt, wo ihr nicht mehr
nachgelebt wird, fondern wo fie auch in Ifrael wieder faft ver-
geflen ift. Darum ift hier alles ein Schlagen von Pfaden in den Ur-
wald, eine miihfelige Wiedereroberung von Verlorenem. Die Kriege
find wie die Konige {elbft, die Gott dem Volk auf fein Dringen gibt,
nur ein Zugeflindnis Gottes an das unreife, vergeflliche, halsftarrige
Volk. — Aber der Radikalismus der gottlichen Forderung verftummt
auch in diefer Zeit der Zugeftindnifie keineswegs. Er nimmt nur eine
andere Form an. Gott macht die Zugeftindnifle felbft: die Konige
wie die Kriege, zu feinen michtiglten Mitteln, durch die er fich iiberall
unmittelbar offenbart. Darum ift es nicht das Gefetz in feiner Ganz-
heit und Allgemeinheit, das der Prophet Samuel, der erfte der Pro-
pheten, dem Volke verkiindet, fondern er verkiindet klar und ein-
deutig in jedem einzelnen Augenblick, in jeder Situation den Konigen
{felbft den befonderen Befehl und die befondere Strafe Gottes. Darum
{chldgt hier alles blitzartig ein. Die meffianifche Botichaft, die auf
das Haupt des erften Konigs gelegt wird und durch fein Gefchlecht
weitergetragen werden foll bis ans Ende der Zeiten, wird von f{einem
Haupt genommen um der Uebertretung eines einzigen gottlichen Be-
fehles willen. Sie wird auf des zweiten Konigs Haupt gelegt und
bleibt auf ihm ruhen. Dennoch: das Haus Gottes, das David f{ich zu
erbauen {ehnt, darf er nicht bauen, weil er, der frommfte aller Konige,
ein Kriegsmann, ein Mann blutiger Hinde ift! Den Tempel darf erft
Salomo, der Friedenskénig, bauen, der nicht an den Schlachten der
erften Konige teilnimmt. Und das, obwohl die Kriege Davids von

253



Gott felbft befohlene waren. Diefe gottliche Paradoxie beleuchtet in
voller Schirfe das gewaltige Problem, das der Friede in einer uner-
loften Welt bedeutet,

Gott befiehlt in diefem Augenblick Kriege; aber er tut es um des
Friedens willen. Alle diefe furchtbaren Schlachten dienen der Errich-
tung Seines Friedensreiches. Nie und nirgends, in keiner der gottlichen
Forderungen und Strafen ift das aus den Augen gelaffen. Darum
miiffen {elbft die, die {einen Krieg auf fich nehmen, dafiir biiflen, weil
fie, indem fie fein Reich herbeifithren helfen, ihm doch zugleich ent-
gegenhandeln. Und wiederum: die Bufle ift grofi; aber fie ift zeitliches
Gelchehen, das die ewige Sendung Davids nicht beriihrt.

Das Zicl des Friedens hat fich in der Gelchichte Ifraels — der
gelchichtlichen Gefamtentwicklung zum Trotz — immer klarer ent-
faltet. Nur als Mitlebende des Schickfals der fremden Volker fallen
feine einzelnen Sohne. Fiir Ifrael felbft aber ift die Zeit der Kriege
langft voriiber: Kriege konnte es fiir das gottgeftiftete Volk nur in
einer Zeit geben, in der die Verwirklichung f{einer Botichaft an ein
Stiick Land gebunden wurde, von dem es dann mit Notwendigkeit
wieder losgeriffen wurde. Denn alles Einzelne, Sichtbare hat in diefer
Gelchichte nur feine beftimmte Zeit. Selbft der Tempel, dies heif3-
erfehnte und weithin ragende, heifl bejubelte und dann nach der Zer-
ftérung wieder heifl beweinte, fichtbare Zeichen des Dienftes an Gortt,
deflen Stitte durch die erften Konige erkimpft wurde, mufl wieder
vernichtet werden. Mit dem Augenblick, wo die ftrahlende, ftrenge
Herrlichkeit des Tempelbaus wieder zerfillt, wird Ifrael wieder hin-
ausgeworfen in die unfichtbare Wirklichkeit feiner Sendung. Denn
es ift mit keinem Land — und fei es felbft das feinige — identifch.
Weil auf Erden das Heil nicht ift, darum ift auf ihr fiir Ifrael auch
keine Rafl. Raft ohne Heil wire fein Untergang, der Untergang {ei-
ner Beftimmung. Denn ihm ift ein anderer Ort angewiefen als jeder
irdifche; anders als fiir alle andern Volker lautet fiir Ifrael die Forde-
rung, anders die troftvolle Verheiflung, die der Schwere {eines irdifchen .
Schickfals entfpricht: ,,Du Elende, iiber die alle Wetter geben, und du
Troftlofe, — fiebe, ich will deine Steine wie einen Schmuck legen und
will deinen Grund mit Saphiren legen ... Du [ollft durch Gerechtig-
keit bereiter werden, du wirfl ferne [ein von Gewalt und Unrecht.

Ferne von Gewalt und Unrecht — um diefer iiber{chwinglichen
Verheiflung willen, um diefer ungeheuren Hoffnung willen ift Ifrael
da. Es hat keine andere Wirklichkeit als diefe, die noch nicht ift.
Das Volk, das Recht und Gerechtigkeit in der Welt griinden foll, darf
auf der Erde keine Heimat haben. Land und Macht {ind das natur-
hafte Element des Volkes; fie bedeuten Kampf und Streit. Aus die-
fem Element mufl das Volk Gottes herausgenommen werden; nackt
und blofi, verachtet von den reichen, gliicklicheren, im Irdifchen wur-
zelnden Volkern, fteht es in der Welk.

254



Denn dies Schickfal ift kein natiirliches Gefchehen, fondern es
liegt in ihm eine fo zermalmende Furchtbarkeit flir das irdifche
Dafein, dafl ihre Problematik fo lange beftehen wird und daf} fo
lange das jiidifche Volk felbft immer wieder fich ihr zu entzichen
fuchen wird, wie die jiidifche Gemeinfchaft iiberhaupt befteht. Denn
was mit der Zerftérung des Tempels gefchah, war ja weit mehr als
der Verluft der heiligen Stitte — es war das graufame Wunder, die
ent{etzliche Begnadung eines Gefchehens, das f{ich niemals vorher und
niemals nachher in der Volkergefchichte begeben hat. So kommt iiber
ein tief und fraglos wurzelndes Leben ein Sturm, ftirker als jeder
irdifche Gewitterfturm, reiflt es heraus aus dem Erdboden, in dem es
ftand, den Ordnungen, in denen es wurzelte: es war ein Baum, die
Welt um es her feine weite, gottlich geordnete Landichaft. Nun i es
zu einem anderen geworden, zu einem, das nicht mehr wichft noch wur-
zelt, das heimatlos in die LandfchaPc in der es ftand, und in alle
Landfchaﬁ ftarrt, weil es hinfort mit iht nicht mehr in "der ruhenden
Einheit des Gefchaffenen verbunden ift. — Und gerade wenn der
Sinn diefes Ausgerifienfeins aus der Schopfungsordnung der des un-
mittelbaren Eingepflanztwerdens in die Offenbarungsordnung: in den
reinen Dienft an Gott, am Gefetz, an der Gerechtigkeit ift, {o ift es
damit in eine Ordnung geftellt, die ihm hinfort nicht mehr naturhaft
unterbreitet ift, fondern in die es fich felbft erft durch Erfillung und
Vollziechen einbetten muf}.

So hat das jiidifche Volk immer neu erfahren miiffen, daf’ es
ur{priinglich nicht in einer Wirklichkeit, fondern in einer Aufgabe
fteht. Und diefes Stehen in einer Aufgabe, in einer unirdifchen Welt
ohne Land und Macht, hat inmitten des Lebens der andern, wurzeln-
den Volker eine immer erncute Problematik aufgeriffen, der gewach-
fen zu fein unermefilich {chwer war. Immer wieder wurden die Juden
in die Lebensform der anderen Vélker hineingeriffen, von ihr hin-
gerifien; und je gewaltiger deren Formen aufblithten, dann anfchwol-
len und fich aufblihten, um f{o ichwerer war die urfpriingliche Auf-
gabe feftzuhalten. Wieviele von den heutigen Juden, die an allen
Ordnungen und an allen Zerftorungen, an allen Entdeckungen und
Wandlungen, an allem Wahn und Wahnfinn der heutigen Volker
teilhaben, vermégen in ihrem verzweifelten Doppelichickfal den Sinn
des ewigen Ifrael noch zu vernehmen?

Und doch: gerade an dem heutigen Gelchehen flammt ja die
prophetifche Verheiffung Ifraels in ihrer ganzen Kraft und Hobheit
wieder auf. Niemals it dem Volke Ifrael deutlicher als heute
gezeigt worden, dafl thm keine Gegenwart be{chieden ift, fondern dafl
es allein in der Zukunft lebt: dafl {ein wahres Leben allein die Hoff-
nung ift. Niemals {ind die ungeheuren Vifionen der Prophetie: Vifio-
" nen von der Endzeit der Vollendung, des Friedens, der Ver{hnung,
einer Welt ferner gewefen als heute; niemals aber auch haben fie ihre

255



Bedeutung fiir die Men{chen in folcher Gewalt enthiillt wie in unferer
heutigen, von Kiriegen zerriffenen, in ihrem innerften men{chlichen
Beftande bedrohten Welt. Wohl klingen fie uns kaum mehr verftind-
lich: diefe Bilder von den Schwertern, die zu Pflugicharen, von den
Speeren, die zu Sicheln umgefchmiedet werden — von dem Lowen,
der Stroh frifit wie ein Rind, von dem Wolf, der friedlich neben dem
Lamme weidet, und von dem kleinen Knaben, der fie beide fiihrt.
Ueber{chwinglich, unermefilich fern ift uns diefe Verheiflung: Friede
in der kriegerifchen, bluttriefenden Men{chenwelt, Friede in der grau-
fam entzweiten Natur felbft: Friede, Liebe, Erlofung tiberall!

Aber liegt das nicht {iberhaupt unermeflich weit iber alle menfch-
lichen Vorftellungen hinaus? Ift es nicht blofles Bild, blofler Wunfch,
weltferner Traum der menfchlichen Seele? Was konnen die armen
kleinen Menfchen tun, um diefe iibernatiirliche Friedenswelt herbei-
zufihren? Miiflen fie nicht angefichts des Abgrundes, der die Men-
{chenwelt von ithm trennt, die Hiande finken laffen?

Aber das ift erft das ganz Wunderbare der altteftamentarifchen
Botichaft: fie follen, fie miiffen nicht nur hoften, fie dirfen, fie
konnen auch hoffen. Denn den ungeheuren prophetifchen Vifio-
nen von der meflianifchen Endzeit entfprechen als Taten, die zu
ithrer Verwirklichung von den Menichen verlangt werden, nicht
heroifche Kimpfe, gewaltfame Eingriffe, machtvolle {chopferiiche
Umgeftaltungen der Welt. Sondern den iiber{chwinglichen Vifio-
nen vom Weltfrieden entipricht als Forderung an den einzelnen
Men{ichen das Allerfchlichtefte: die Forderung der Gerechtigkeit, der
einfachen menichlichen Giite. ,,So [pricht der Herr: ,Haltet Recht
und Gerechtigkeit und errettet den Beraubten von des Frevlers Hand,
und [chindet nicht die Waifen, Witwen und Fremdlinge, und tut
niemandem Gewalt, und vergiefit nicht unfchuldiges Blut!‘“ Diefe ein-
fachen, unicheinbaren, faft felbftverftindlichen Forderungen: Forde-
rungen an die reine Menichlichkeit des Einzelnen find es, die im Zu-
fammenhang mit den prophetifchen Vifionen von der Endzeit immer
wiederkehren. Nichts anderes wird zu ihrer Verwirklichung von den
Menichen verlangt und immer wieder verlangt als Gerechtigkeit,
Liebe, einfache menfchliche Giite. Wie nach dem Pfalmwort Gerech-
tigkeit und Friede fich kiiffen, {o fiigt {ich die geringfte Tat der Ge-
rechtigkeit wunderbar in den michtigen Zufammenhang des Welt-
friedens, der Men{chheitserlofung ein. Und alle Drohungen gottlicher
Strafgerichte, graufamfter Zerftorungen: und Verwiiftungen gelten
allein dem Unterlaflen der Erfiillung jener allerfchlichteften Forderun- |
gen an den Einzelnen gegeniiber dem Einzelnen. Denn der Weg zum
Leben oder zumTode, den Gott Seinem Volke durch den Propheten vor- .
legt, ift kein anderer als der: Entfcheidung fiir oder gegen den Frieden,
zu dem der einziger Weg die {chlichte menf{chliche Gerechtigkeit ift.

Wie ift die ftille Sanftmut der gottlichen Forderungen an den Ein-

2456



zelnen zu vereinigen mit diefer ungeheuren Strenge der gottlichen
Weltgerichte?

Wenn wir beiden auf den Grund gehen, {o enthiillen fie fich als
eines und dasfelbe: das ewige ,,Hore Ifrael! Denn wohl find jene
Forderungen an den Einzelnen fanft, ftill und heilig; keineswegs aber
{ind fie anfpruchslos und befcheiden; keineswegs find fie leicht erfiill-
bar. So konnen fie nur dem f{cheinen, der fie nicht in ihrer Wahrheit
begreift und damit nicht ihre unermefliche Entfernung von allem
Wirklichen ermifit. Wir Menfchen {prechen von Liebe und Giite —
aber wiflen wir auch, was Liebe und Giite in Wirklichkeit {ind?
Wer konnte es befler verftehen als gerade wir heutigen Men{chen, dafl
diefe Forderungen, in ihrem vollen Ernft erfafit, die {chwerften des
men{chlichen Dafeins iiberhaupt {ind? Thnen gegeniiber ift alles andere
— und {ei es noch fo grofl und michtig — ein Ausweichen vor dem
letzten Ernft. Uns Menichen einer Zeit, die von der Erfiillung diefer
Forderungen durch ein diifteres, verworrenes Leben, durch Schickfale,
Note, Krifen jeder Art, durch ein graulames Maflenge{chehen ohne-
gleichen immer weiter abgetrieben werden, uns, die vom Dienft am
Tod und an toten Sachen, leblofer, angefichtslofer als die Bilder aus
Holz und Stein, vor denen einft das abtriinnige Ifrael kniete,
menfchlich mehr und mehr entkernt werden, — uns mufl die Wahr-
heit klar werden: zur vollkommenen Giite und Liebe zwif[chen Menfch
und Menfch ift der Weg genan [o weit wie zur me(fiani[chen Erléfung.
— Und das ift der unendlich tiefe Sinn der meflianiichen Bot{chaft:
Mit dem Augenblick, wo der vollkommene Menich er{cheint, ift die
Menichheit erloft.

" Der vollkommene Men{ch, der Menich nach dem Ebenbilde Gottes,
wie fieht er aus? Es ift nicht der grofle, ftarke, nicht der heldifche oder
{chopferifche, fondern es ift der gute Menich.

Der gute Men[ch — nie ift ein utopifcheres Menfchenbild iiber
der Menfchheit aufgerichtet worden. Alle Idealbilder der heidnifchen
Religionen: der Held, der Weile, {elbft der, der die Welt der Er{chei-
nungen mit dem lduternden Geift durchdringt, fie alle find natiirliche,
auf der Bafis der Natur erbaute Menichen, fie {ind im gefchichtlichen
Leben mdoglich und dagewefen. Der gute Menich in feiner vollen
Wirklichkeit: der gottebenbildliche Menfch der vollendeten Gemein-
{chaft liegt auflerhalb der Natur wie auflerhalb der Gelchichte.

Nachdem die Wafler der Siindflut fich verlaufen haben, {pricht
Gott: ,,Das Dichten des men[chlichen Herzens ift bofe von Jugend
aunf.” Der gute Menich fteht alfo gegen alles natiirliche Trachten des
Men{chen, gegen die Urtriume {eines Herzens. Der gute Men{ch muf§
erft erfchaffen werden, er mufl fich felbft erfchaffen im Widerftreit
gegen alle natiirlichen Michte. Er darf nichts mehr kennen und ver-
nehmen als das Eine. Das {ehen wir {chon im Beginn der Schrift, vor
‘der Offenbarung: in der ftummen, fraglofen Bereitichaft Abrahams

257



fiir die ungeheuerlichfte Forderung, den Gottes Geboten felbft wider-
ftreitenden Befehl, feinen eigenen Sohn zu opfern, der nicht nur der
einzige Sohn feines Alters, fondern auch die von Gott {elbft gegebene
Verheiffung fiir fein ganzes Volk ift. Aber als Abraham die Stimme
vernimmt, da erlifcht alles andere in feinem Geift, da {chweigt nicht
nur feine Llebe, feine Hoffnung, jede Regung feiner Natur und feines
Geiftes — da verftummt m ihm auch die allertieffte men{chliche
Stimme: das Gewiffen. Denn was er tun foll, das ift ja die grauen-
vollfte Siinde, ein iiber alles Denkbare hinaus furchtbarer Mord. Nir-
gends bricht die Unmoglichkeit der gottlichen Forderung gewaltiamer
auf: nirgends, {elbft im Buch Hiob nicht, {chreitet Er fraglofer iiber
die einzelne Seele und ihre Fragen, iiber ihre Schuld und Unichuld,
hinweg. Und daff Abrahams Hand dann im letzten Augenblick an-
gehalten wird, dafy der Engel Gottes ihm den Widder zeigt, den er an
Stelle des Sohnes opfern f{oll, das beftitigt nur, was Gott von Abra-
ham gewollt hat: nicht feinen Sohn, {fondern feine unbedingte Be-
reit{chaft.

Die Botichaft Gottes kann nur erfiillt, der Friede in der Menichen-
welt kann nur verwirklicht werden durch die {chrankenlofe fraglofe
Bereitfchaft zum Opfer. Aber Abraham ift noch nicht die duflerfte
Geftalt. Der gute Menich in feiner Vollendung ift uns ein einziges Mal
im Alten Teftament in einer ungeheuren Vifion im Kapitel §3 des Bu-
ches Jefaja gegeben. Hier ein einziges Mal, ichauen wir das Antlitz in
feiner fichtbar gewordenen Unfichtbarkeit. Hier ein einziges Mal bricht
die Erlofung in die Men{chenwelt herein. Wie fieht diefe Erlofung,
diefer Sieg Gottes, der Friedensfiirft, der Friede felbft, — wie ficht das
gottebenbildliche Antlitz inmitten der Menfchenwelt aus?

Das Kapitel beginnt mit den Worten: ,,Aber wer glaubt unferer
Predigt?* Ja, wer vermag ihr zu glauben? Sie ift {o fremd, fo fern von
allem, was wir uns vorzuftellen, was wir zu leben zu faflen vermogen.
Kein ftrahlendes Siegerantlitz blickt uns in dem, der den Sieg aller
Siege verfochten hat, an. Er ift ,,0hne Geflalt und Schone®, {ein Ant-
litz kaum kenntlich vor Schwiren und Wunden. ,,Er war der Aller-
verachtetfle und Unwertefte, voller Schmerzen und Krankbeit, wir
faben ihn; aber da war keine Geflalt, die uns gefallen hatte. Er war
Jo verachtet, daff man das Angeficht vor ihm verbarg™ ... ,,Aber er ift
um unferer Mifletat willen verwundet, und um unferer Siinde willen
zerfchlagen. Die Strafe liegt anf ibm, auf daff wir Frieden bitten,
und durch feine Wunden [ind wir gebeilet. .

Und diefes furchtbare Leid ift eins mit dem ungeheuren Jubel{chrei:
o»Er ift aber aus der Angft und Gericht genommen; wer will [eines Le-
bens Linge ausreden? Denn er ift aus dem Lande der Lebendzgen
weggeriffen, da er um die MifJetat meines Volkes geplagt war.” Denn
es ift der vollendete Sieg: ,,Darum, dafl [eine Seele gearbeiter hat,
wird er [eine Luft [eben, und die Fiille haben. Und durch feine

258



Erkenntnis wird er, mein Knecht, der Gerechte, viele gerecht machen;
denn er trdgt ihre Stinden.

Ja, wer vermag diefer Predigt zu glauben? Wer hat ihr je ganz
und gar bis zum Ende geglaubt? Vielleicht tberhaupt niemand;
denn in ihr ift ja das Unerreichbare, das Unmdgliche, Ereignis ge-
worden, das Antlitz Gottes in die Men{chenwelt eingetreten, das
Reich Gottes auf Erden in einer einzigen menichlichen Geftalt ver-
wirklicht. In ihr {chldgt es in einer alles Irdifche verzehrenden Flamme
herein. Die bis in den Abgrund des Leides und der Siinde, durch den
Abgrund hindurch ftellvertretende Liebe: der menichliche Erlofungs-
wille bis zur letzten gottlich erftrahlenden Erniedrigung: die Arbeit
der Seele, die nicht nur das Leid, die auch die Sé#nde in {ich durch-
wirkt bis zum Grund und fie auf fich {elbft nimmt: hochfte Reinheit,
in der alle Reinheit, {ich {elbft iiberwindend, untergeht — wer vermag
das zu Ende zu denken, wer diefer Predigt zu glauben, ihre Wahrheit
in fich nachzuleben?

Alles, woran und wovon wir leben: alle Werte der natiirlichen
und der gelchichtlichen Welt, alle Steigerungen und Erhthungen
menfchlichen Dalfeins, alle Herrlichkeit der Erfcheinung und des
Geiftes: Geftalt und Schone, find weit zuriickgefunken hinter diefem
geftaltlofen Bild. So ficht der gute Menich, die vollendete Giite und
Liebe, {fo fieht Gottes Ebenbild in der Men{chenwelt aus. Und noch
diefer Menfch {pricht zu dem, der ihn als den guten anredet: ,,Was
heifleft du mich gut? Niemand ift gut als der alleinige Gott.*

Das Alte Teftament hat den Erlofer der Menfchheit, den Melfias,
den Friedensfiirften dargeftellt in der Vollendung der Leidensfendung
des Volkes Ifrael. Die Geftalt des Meffias ift dem Alten und dem
Neuen Teftament gemeinfam. Die Stelle, in der das abfolute Opfer
alles Menfchlichen fiir Gott und die Menichen herauftaucht, ift die
Wand, in der beide Teftamente {ich berithren. In diefer Geftalt {ind
fie eins. Und es ift der einzige Unterichied, daff vom Alten Teftament
aus in der Zukunft gelehen wird, was vom Neuen Teftament aus
Vergangenbeit ift.

Und damit find beide wieder durch eine Unendlichkeit von ein-
ander gefchieden: durch die Unendlichkeit der ganzen Men{chenzeit.
Dem Juden ift diefe Geftalt Hoffnung allerfernfter Zukunft: erft am
Ende der Gelchichte, jenieits ihrer, wartet der Meflias, Dem Chriften
it fie Erinnerung an einmal Dagewefenes erlebtes Wunder auf-
gedriicktes Siegel, gewordene Gnade.

Aber beide: die chriftliche Erinnerung wie die jiidifche Hoffnung
find nicht ftarr, fondern lebendig. Die chriftliche Erinnerung bedeutet
in einer unerloften Welt immer zugleich und immer wieder Hoffnung:
Hoffnung auf das Kommen des Reiches. Und die jiidifche Hoffnung,
die fich an keine Erinnerung, an nichts je Gefchehenes anfchliefit, ift
darum nicht leere Hoffnung. Was von auflen, von den andern Val-

259



kern aus gefehen die leere Unendlichkeit einer unerfiillten Zeit ift, jene
Unendlichkeit des bloflen Nicht-Sterbenkonnens, aus deren Vorftellung
die {patmittelalterliche deutiche Legende vom ewigen Juden entftand,
das it von innen, vom echten Judentum aus gefechen, die lebendige
Hoffnung, an der jede einzelne Seele, an der der Beftand Ifraels und
der Menichheit hingt.

- Diefe Hoffnung ift nicht leeres Harren. Sie ift T'at. Sie ift Tat,
oder fie ift nichts. Nur das Wirkliche zahlt. Dafl die Zeit des Juden-
tums die Zukunfl, daR fein Inhalt die Hoffnung, daR fein Reich die
Wirklichkeit und dafl fein hochfter Wert die Tat ift — das ift eines
und dasfelbe.

Diefe Tat kann zahllofe Formen annehmen. Sie wird, um wirk-
lich zu fein, fich der Welt einfiigen miiffen, in der der Menfch jeweils
lebt. Sie wird darum in jeder Zeit ein verichiedenes Geficht haben.
Und nur eins ift unabénderlich, iber alles gewiff: fie mufl dem Frie-
den unter den Menichen dienen.

Sobald Ifrael aufhort, fich im Zeichen diefer {einer Sendung: der
Sendung des ewigen Iirael zu {ehen, ift fein Lebensrecht verwirkt.
Dann mag und mufl es untergehen. Der Weg zum Leben oder zum
Tode, den Gott feinem Volke vorlegt: der Weg zum Frieden oder
zum Untergang der Welt, flammt heute von einem blutigen Licht be-
ftrahlt fo machtvoll auf, wie nie in der Gefchichte. Es fteht mitten
in der Enticheidung.

In diefer Weltftunde muf} es fich enticheiden, ob der Gott, der fein
Volk durch Gerechtigkeit bereiten will, fiegen wird. Niemals verhiill-
ten die Wolken des Bofen fchwirzer, hoffnungslofer fein Antlitz.
Aber niemals auch zeichnete {ich der Lichtbogen der Hoffnung Ifraels
leuchtender ab als auf diefem finfteren Grunde. Schon einmal hat Gott
fein Volk und durch es die Menfchheit in diefem Zeichen wieder. an
fein Herz genommen.

Die einzige Gewihr fiir die Erfilllung feiner Hoffnung, die Ifrael
befitzt, ift fein Leid: das lebendige Leid um das Angeficht, das es aus-
fondert aus der Entwicklung einer der Sache verfallenden Welt. Ein-
fam und fliichtig, ein Fremdling auf Erden, fteht es unter den Vol-
kern. Und in diefer Stellung im Irdifchen liegt feine unfterbliche

Hoffnung auf das Heil: den Frieden der Welt.
Margarete Susman.

Wegmiihle.

Hier fteht das Haus, hier griiflen uns die Rdume,
In denen einft die teure Frau gelebt,

Dort an dem Bach, im Schatten diefer Baume,
Uns die Erinnerung an fie umichwebt.

260



	Die Friedensbotschaft des Alten Testamentes

