
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 31 (1937)

Heft: 6

Artikel: Die Friedensbotschaft des Alten Testamentes

Autor: Susman, Margarete

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-137015

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-137015
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


feinem Lichte das Vorhandene tun, erft recht tun; auf alles gefaßt
fein und doch gerade in diefer Gefaßtheit Gottes Werk verrichten, das
immer und auf alle Fälle gilt; auf den Kommenden warten und doch
dem Gegenwärtigen dienen — dem ewig Gegenwärtigen, dem überall
und immer alles dienen foil und kann. Leonhard Ragaz.

Die Friedensbotfchaft des Alten Teftamentes.

Die Frage des Friedens fteht heute im Mittelpunkt des Welt-
gefchehens. Sie ill die Entfcheidungsfrage nicht nur für Europa,
fondern für den gefamten Erdkreis, für das ganze Menfchengefchlecht.
Auch da, wo fie nicht geftellt, oder nur heuchlerilch geftellt wird, ja,
auch da, wo der Friede mit Füßen getreten, wo ihm aufs gräßlichfle
entgegengearbeitet wird, wo Blut, Bruderblut in Strömen fließt, auch
da, und gerade da, ill fie der Kern, die Entfcheidungsfrage des heutigen

Dafeins.
Darum aber, weil diefe Frage heute nicht nur von einem Meer von

Blut und Tränen, fondern auch wie vielleicht niemals noch in gefchicht-
licher Zeit von ungeheuren Wolken des Truges und der Lüge
umgeben ift, weil die heutige Menfchheit verftrickt ill in ein Netz von
ganz auf Krieg abgezielten Inftitutionen und Organifationen, weil
nicht das Leben, fondern der Tod der Beherrfcher unferer Welt ift,
dem alle Mächte und Geftaltungen in ihr letzthin dienen, darum gilt
es nicht nur, immer wieder die Stimme für den Frieden zu erheben
und alle Stimmen für ihn zu fammeln: es gilt auch, fich Rechenfchaft
abzulegen über das überaus fchwierige Problem, das der Friede nicht
nur in unferer Welt, fondern in aller Menfchenwelt überhaupt bedeutet.

Denn der Friede ill keine felbltverftändliche Lebensform, kein mit
unferer Natur gegebener Zuftand. Die Gefchichte des Friedens unter
den Menfchen ill dunkel genug. Es ill die Gefchichte feltener Lichtblicke

und kleiner Infein in einem Meer verwüllender Kriege, die zu
immer furchtbareren, unmenfchlicheren Formen angefchwollen find.
Und weniger noch als in der Gefchichte ill der Friede in der Natur
zu finden. Die Gefchichte zeigt wenigftens Anfätze zu ihm; der Natur

als folcher ill er völlig fremd. Die Natur weiß nichts von Frieden;

fie ift bis in die fcheinbar fo fanfte, fo ftille Pflanzenwelt hinein
voller Kampf und Streit. Alles naturhafte Dafein kennt nur das eine
Gefetz der Selbfterhaltung und Selbltentfaltung jeder lebendigen Form,
des Sich-Ausbreitens nach dem Wachstumsgefetz, das jedem lebendigen
Wefen, vom befcheidenften Pflänzchen bis zum höchften uns bekannten

Organismus: dem menfchlichen, innewohnt. Das Zufammen -
beftehen diefer zahllofen verfchiedenen Gefetze bedeutet darum immer
zugleich einen Kampf um Lebensraum, ein Verdrängen anderer
Lebewefen, und damit Unruhe und Streit.

246



Aus diefer Erkenntnis heraus haben alle Philofophen aller Völker
und Zeiten immer wieder von einer Urfchuld alles individuellen Da-
feins gefprochen, die getilgt werden muffe durch den Tod. „Die
Dinge zahlen einander Strafe und Buße nach der Zeit Ordnung" — fo
hat in der griechifchen Frühzeit Anaximander das große kosmifche
Urgefetz des Werdens und Vergehens alles Einzelnen in feiner
unerbittlichen Gerechtigkeit ausgefprochen. Und ein wenig fpäterer großer

Grieche hat die Wirkung diefes Gefetzes zufammengefaßt in dem
Wort: „Der Krieg ift der Vater aller Dinge."

So lange man fich innerhalb der natürlichen Ordnung hält, ift
diefe Wahrheit unumflößlich. Was mußte der Menfchheit
widerfahren, damit der aller Natur gegenüber völlig paradoxe, d. h. ihr
radikal entgegengefetzte Gedanke des Friedens in ihr Wurzel fchlagen

konnte?
In der Tat etwas völlig Unausdenkbares. Un-ausdenkbar im

genauen Sinne des Wortes. Kein Denken irgendeiner Art reicht an
diefe Erfahrung des Menfchengefchlechtes heran. Was in ihr gefchah,
das ift eine lebendige Revolution in den gefamten Fundamenten des
Menfchendafeins. Es ill die Revolution aller Revolutionen: eine
Revolutionierung des irdifchen Lebens von einem Punkt außerhalb
feiner. Diefe gewaltigfte Revolution der Weltgefchichte, die Revolutionierung

der Menfchennatur felbft um eines außerhalb ihrer gelegenen
Zieles willen verdanken wir dem Alten Teftament.

„Den Heiden eine Torheit", hat der Apoftel Paulus den Chriften-
glauben genannt. Aber dasfelbe Wort wäre auch fchon auf die
Grundwahrheit des Judentums anzuwenden. Denn was kann und
konnte den Heiden, dem bis in die höchfte Spitze der Geiftigkeit hinauf

naturgebundenen, von Naturgottheiten ohne Zahl durchwalteten
Heidentum die Botfchaft und Forderung des Einen, unfichtbaren, über-
finnlichen Gottes bedeuten?

Nicht die Erkenntnis des Einen Gottes ill ja im Alten Teftament
das Entfcheidende; auch die Weifen der anderen, gereifteren Völker
der antiken Welt hatten erkannt, daß es nur Einen Gott geben kann.
Aber ihr Erkennen blieb Erkennen. Hier, im Alten Teftament zum
erften Male ift der Eine der lebendige Gott. Er ift der, der nicht vom
menfchlichen Erkennen oder Denken gefunden ift, der von ihm
gar nicht erreicht wird, fondern der als die Wirklichkeit des Lebens
und Todes felbft, das ganze Menfchenleben einfordernd über die
Menfchen hereinbricht. Denn was das Judentum von allen übrigen

Erkenntnis- und Erlöfungswegen der Menfchheit, von aller heid-
nifchen Weisheit fcheidet, ift, daß hier zum erften Male in der Men-
fchengefchichte die Unendlichkeit des Lebens und Todes, in der das
Staubkörnlein Menfch fich vorfindet, nicht mehr das Unendliche ift,
fondern der Unendliche; daß aus der Vielheit waltender Mächte, aus
dem Chaos hin- und herreißender Stimmen, in die das Menfchenleben

247



verftrickt ift, plötzlich der Eine hervorgetreten ift, der das Wort
fpricht: „Höre, Ifrael, ich bin der Einzige, dein Gott."

Man muß einmal alle Gewohnheit abftreifen und verfuchen, fich
einen Augenblick lang unmittelbar vor das zu ftellen, was in diefem
Aufruf gefchehen ift: Inmitten einer heidnifchen Welt voller Bild und
Befchwörung, Zauber und Magie, in einer Welt, die zu einer Vielheit
finnlich wahrnehmbarer Götter betet, in der nicht nur jede
Landfchaft, jeder Ort, in der auch jede Leidenfchaft ihren eigenen Gott
hat, in der damit ein ganzes Netz einander widerftreitender Gewalten,
Antlitze, Geifter, Verzauberungen über die Welt, durch die Natur,
durch die Herzen gefpannt ill — erhebt fich plötzlich der unfichtbare
Eine, der allein alle Göttlichkeit des Lebens in fich faßt und aus
unerreichbarer Höhe und Ferne allein durch feine Stimme, fein Wort,
ein nie gehörtes, ein finnlich unhörbares Wort fich den Menfchen
offenbart und fie bedingungslos einfordert.

Denn in dem „Höre Ifrael!" ift im Grunde fchon die ganze
Forderung enthalten, in Wahrheit Jude, d. h. Menfch unter dem Einen
Gott zu fein. „Höre Ifrael!" das bedeutet: Nimm die Stellung zu
Deinem Gott ein, die allein Ihm und dir gebührt. Denn dies Hören
ift kein bloßes läffiges Hinhören; es bedeutet nicht, daß ich hören foil,
wie ich auf das höre, was Menfchen fprechen oder was fonft um mich
her ift, was mir felbftverftändlich ins Ohr dringt. Es heißt im Gegenteil,

daß ich nur hören kann, wenn ich all dies nicht höre — wenn ich
es von mir tue, um ganz Ohr zu werden für das Eine, das — von
Millionen Stimmen der Menfchen und Dinge übertäubt und verwirrt
unendlich fchwer vernehmbar über den Abgrund aller Abgründe her-
überdringt. So Hill und lautlos herüberdringt, daß es im Grunde
überhaupt nicht zu vernehmen ift, fondern daß ich es erft mit der Sammlung

meiner ganzen Kraft herausreißen muß aus dem Stimmengewirr
um mich her — herausreißen muß durch eine Bereitfchaft, ein Geöffnetfein

mit Leib und Seele für die ferne und verhüllte Stimme des Einen.
Denn was dem „Höre Ifrael!" folgt, was der Menfch vernehmen

foil: „Ich bin der Einzige, dein Gott!" das ill der gewaltigfte Aufruf
zur Sammlung aller menfchlichen Kräfte aus dem Vielen zum Einen,
aus der Verworrenheit des Vielen, von dem der Menfch hin- und her-
geriffen ift, zur ruhigen Klarheit des einen Ganzen. Es ill derfelbe wie
der Aufruf: „Ganz follft du fein mit dem Ewigen, deinem Gotte!" Und
beide Worte haben denfelben Sinn: Gehorfam gegen die Urforderung
des Alten Teftamentes, die am Anfang der Schöpfungsgefchichte
ausgefprochen ift: „Gott fchuf den Menfchen Ihm zum Bilde; zum Bilde
Gottes fchuf Er ihn."

Zum Bilde Gottes. Was bedeutet dies überfchwängliche Wort?
Was bedeutet es, daß das winzige, fchwache, vielfältige, Sterbliche
Wefen Menfch zum Ebenbild des allmächtigen Einen, ewigen Gottes
gefchaffen ift? Ift diefe Forderung nicht eine unmögliche? Und wird

248



fle nicht unmöglicher noch, wird fie nicht zum vollendeten Paradox
dadurch, daß es kein fichtbarer Gott, kein wahrnehmbares Bildnis wie
das der Götter aller anderen Völker ill — daß es das unfichtbare
Antlitz des Einen ift, dem der Menfch fich entgegenbilden foil? Ein
fichtbares Antlitz wäre wieder nur ein Antlitz neben anderen; es

könnte nicht das Eine, das All und Eine Antlitz fein. Darum liegt
darin, daß wir das Antlitz nicht fehen können, dem wir uns entgegenbilden

follen, die unbedingte Strenge und Unerreichbarkeit, die irdifche
Unmöglichkeit der göttlichen Forderung. Auf dem Anblick des
göttlichen Angeflehtes fteht der Tod. Lebend kann kein Menfch das
Angefleht erreichen, dem er fich entgegenbilden foil.

Kein Gedanke, keine Idee, kein Traum, keine Geftalt — ein Antlitz

fteht über Ifrael. Ein Antlitz, das wir nicht fehen können, aber
das uns unabläffig anfleht. Die Religion Ifraels ill die Religion des

Angeflehtes. „Der Herr laffe dir leuchten fein Antlitz!" ift ihr eigen-
fler Segen. — Antlitz — das ift das Leben, das alles Tote, alles, das nur
Sache ift, hinter fich gelaffen hat: lebendigfles, aus lebendigem Mittelpunkt

emporwachfendes Leben. Leben, das erwachen will aus dem bloßen

Sein zum Geift, zum Sinn, zu Gott: zum Sinn eingefchmolzenes,
umgefchmolzenes Chaos. Leben, das wir nicht nur anblicken, fondern
das uns anblickt, das uns ruft, uns fordert, jedes einzelne ein Anfpruch
an unfer getarntes Dafein.

Das unfichtbare Antlitz des Einen ill die Vollendung des
Angeflehtes: alles deffen, was im Menfchenantlitz erft angelegt ift. Nur
noch Selbftfein, nur noch Wachheit, nur noch Sinn und Ueberfinn,
nur noch Ruf, lebendig an fich reißendes Leben. Antlitz von fo
übermächtiger Gewalt, daß fein Abglanz fchon uns 'tödlich ift, dennoch
uns zugewendet, wie uns das Leben nur im Antlitz zugewendet
ift! Auf uns blickend, uns anblickend, Aug' in Auge, uns
rufend, aufrufend, indem es uns aller Angeflehter Anfpruch an unfer
Dafein in feinem übermächtigen Glanz entgegenhält! Rufend,
fordernd als der Inbegriff alles deffen, was Antlitz hat und ift: Urbild,
Vorbild alles Angeflehtes, Aufruf zur Menfchwerdung ohnegleichen! —

Kaum etwas Abfurderes ift darum denkbar, als in der Religion
Ifraels eine bloße Ethik, eine rein menfchliche Sittenlehre zu fehen.
Die Ethik ftürzt erft als der klare Strom aus der unermeßlichen Tiefe
ihres göttlichen Quells hervor. Die Gebote des Einen Gottes zeigen
in ihrem Urfprung klar genug, daß fie nicht Gebote einer menfchlichen

Vernunft, eines irdifchen Gefetzgebers find, daß es ihnen letzthin
nicht um den Menfchen geht, fondern um Gott — und um den Menfchen

nur, foweit er zum Ebenbild Gottes umgefchmolzen werden foil.
Darum kommen die Gebote Gottes zu den Menfchen nicht als

faßliche, menfchlich erwägbare Gefetze und Vorfchriften; fle fchlagen
mit der furchtbaren, rauchenden Gewalt des Sinaiwunders auf die
betäubten Menfchen ein. In die heidnifche Welt des Vielen, die die

249



des Erreichbaren ift, flammt die jüdifche Welt des Einen, die die des

Unerreichbaren ift, fremd und übermächtig herein. Und weil es der
Eine ift, darum ill die Forderung der Geftaltung nach dem Ebenbilde
Gottes eins mit der, fich kein Bild oder Gleichnis von Ihm zu machen.
Schüfe der Menfch fich Gleichniffe feiner, fo wäre er wieder an
Einzelnes, an Vieles hingegeben; er fchüfe anderes als das Eine Leben im
Dienft des Einen Gottes, das ihm aufgegeben ill. Darum wendet fich
die Forderung zur Geftaltung nach dem Ebenbilde Gottes nicht an
eine fchöpferifche Kraft des Menfchen; fie will nicht Werk, fondern
Wirklichkeit, nicht Bilden, fondern Tun. Jeder Geftalt Gottes ent-
fagen, fich Gott ganz hingeben und ganz Menfch werden ift eins. Die
unerreichbare Forderung des Einen Gottes enthüllt fich fo als der
gewaltigfle Aufruf zur menfchlichen Wirklichkeit.

Nie und nirgends ill im Alten Teftament etwas anderes gefordert
als Wirklichkeit. Kein Traum, keine Neigung, kein Werk, ja, kein
Glaube — das alles bleibt vor den Toren. Allein das Wirkliche zählt.
Nur das Reich des Wirklichen liegt auf dem Weg zum Reiche Gottes,
dem das ganze Alte Teftament dient.

Diefer Weg ift der Weg zum Frieden. Das Antlitz, das alles
Leben in fich verlohnt und eint, ift Friede. „Der Herr laffe dir leuchten

fein Antlitz und gebe dir feinen Frieden!"
Der Aufruf des Einen Gottes zur Einigung aller menfchlichen

Kräfte ift der Aufruf aus dem natürlichen Kampf und Streit zum
Frieden. Der Friede, die reine Verwirklichung menfehlicher Gemeinfchaft

bis hin zum Endziel der Einen im Frieden geeinten Menfchheit
ift das Ziel, das allein dem Willen deffen entfpricht, der dem Menfchen

das Aeußerfte auferlegte, das je von ihm gefordert wurde: die
Geftaltung nach dem Ebenbilde Gottes.

Friede — niemals vorher in der Menfchengefchichte hatte dies
Wort diefen Klang — diefen Pofaunenklang überweltlichen Jubels
und göttlichen Gerichts. Denn Friede bedeutet dem Alten Teftament
nicht jenes heitere Gleichgewicht der Kräfte, das die Griechen Har-
monia oder Sophrosyne1) nannten. Er bedeutet etwas Ueberfchwäng-
liches. Sein Gegenfatz ill nicht wie dort Unordnung und Verwirrung,
fondern er ift Unruhe und Streit, Sünde und Verzweiflung. Die
jüdifche Idee des Friedens ill nicht Ordnung, Ausgleich und
Gleichgewicht, fondern fie ill Gnade, göttliche Verföhnung und Erlöfung.
Friede bedeutet Vollkommenheit, ill der Heilsbegriff des Alten
Teftamentes, überwächft das Irdifche, ill Ziel einer unendlichen Zukunft,
ift als meffianifche Idee der Vollendung zur Einen gottebenbildlichen
Menfchheit das von Gott gefetzte Ziel aller Menfchengefchichte.

Diefer Friede ill nirgends in der Welt gegeben. Fremd der Natur
wie der Gefchichte, ragt er als ein Stück Göttlichkeit in die von

x) Sophrofyne Befonnenheit, Weisheit. Die Red.

250



Kämpfen und Kriegen zerriffene Menfchenwelt herein. Er fteht am
Ende der Zeit, in der reinen Zukunft. „Das Volk, das im Finfleren
wandelt, fleht ein großes Licht", lautet das Prophetenwort. Es felbft
lebt im Dunkel, in irdifcher Finfternis; nicht in ihm, vor ihm ift das
große Licht. Aber es ift keine bloße Erfcheinung; es fteht in
Beziehung zu ihm; es weift und leitet; es ill ein Ziel. Es ift nicht Harre
Ewigkeit, es ift an fich reißende Zukunft; es ift nicht das kühle Gellirn
der Idee im überhimmlifchen Raum, es ill lebendige Hoffnung: Hoffnung,

die allen Zeiten, aller irdifchen Zeit überhaupt voranleuchtet.
Das Volk Ifrael ill erwählt zum ftellvertretenden Träger der höchften
menfchlichen Hoffnung.

Zu diefer übergroßen, zu diefer graufam fchweren Aufgabe hat
Gott fein Volk erfehen. Ifrael ift der Weg Gottes in die Welt; feine
Hoffnung ill der Teppich, den es Ihm auf Seinem Weg immer neu
unter die Füße breiten muß. Darum muß es ihn unverfehrt bewahren.
Ein Wort des Talmud fagt, daß die einzige Frage, die von dem
himmlifchen Richter an jede Seele, die vor ihm erfcheint, geftellt wird,
lautet: „Haft du gehofft auf das Heil?" Nach der Antwort auf diefe
Frage wird unfere Seele gerichtet. Damit kehrt fich die Bedeutung der
Hoffnung für das menfchliche Leben um: nicht mehr wir fragen nach
der Hoffnung, fondern die Hoffnung fragt nach uns. Es ift uns nicht
freigeftellt, die Hoffnung preiszugeben; fie preiszugeben wird zur
Sünde; zu der Einen großen Sünde, die alle anderen Sünden in fich
fchließt; in unferer Hoffnung liegt unfere Bewährung. Das Fefthalten-
können an der Hoffnung wird zum Prüfftein für unfere Erlösbarkeit.

Die Hoffnung ift Hoffnung auf das Heil: auf den Frieden. Darum

geht fie von keiner irdifchen Erfahrung aus, ift fie ein reines
Dennoch, eine reine Kraft der Seele. Der göttliche Aufruf ergeht
zunächft an ein Volk. Das Volk foil der Träger der Botfchaft fein.
Dadurch ift es Volk in einem ganz befonderen und einzigen Sinne, in
einem unendlich vertieften Sinn: Volk durch Gott, Volk von Gott
aus, Volk zu Ihm hin — ift es mit dem Prophetenwort „nicht ein
Volk wie andere Völker".

Im Buch Jefaja ift das, was es von den anderen Völkern fcheidet,
von Gott felbft ausgefprochen: „Wer hat Solches je gehört? Wer hat
Solches je gefehen? Kann auch, ehe denn ein Land die Wehen kriegt,
ein Volk geboren werden? Nun hat ja doch Zion ihre Kinder ohne
die Wehen geboren." — Und noch ungeheurer geht die Frage Gottes
weiter: „Sollte ich andere laffen die Mutter brechen und felbft nicht
auch gebären? fpricht der Herr. Sollte ich andere laffen gebären und
felbft verfchloffen fein? fpricht dein Gott."

Dies Letztere freilich ill fchon Verheißung der Wiedergeburt
Ifraels. Aber diefe ill nur die letzte Entfaltung und Vollendung der
mit der Geburt des Volkes felbft angelegten Lebensform. Nicht ein
Land hat in kriegerifchen Kämpfen und Wehen das Volk Ifrael her-

251



vorgebracht: Gott felbft hat fein Volk geboren: er ill es, der an
feinem Urfprung fteht. Darum kann nie ein Land feine Heimat fein.
Wie die Volkwerdung Ifraels inmitten der WüftenWanderung ohne
irdifche Heimat, ohne Land und Macht rein aus der Offenbarung des

Gefetzes gefchah, fo ift Ifraels wahre Wirklichkeit nie und nirgends
ein Land, fondern feine Sendung. Nur von ihr aus läßt fich die ganze
Gefchichte des jüdifchen Volkes begreifen. Es ift das Einzige an diefer
Gefchichte, daß fie als die ganze Wirklichkeit des menfchlichen Da-
feins, von. ihrem Urfprung bis zum heutigen Tage, in der Erfüllung
wie im Abfall, ausfchließlich in der Forderung des Einen Gottes wurzelt,

daß fie, mag fie fich noch fo unermeßlich weit von Ihm entfernen,
mag fie ihn verlieren, mag fie felbft Seinen Namen leugnen, ihrem
Sinn, ihrer Wahrheit nach, nie und nirgends um etwas anderes als um
deren Verwirklichung kreift. Nichts in diefer Gefchichte, kein Ereignis

und kein Schwertftreich, keine Tugend und keine Sünde, kein Heil
und kein Unheil, ja kein Glaube und kein Unglaube, kann verftanden
werden ohne dies: daß es der Eine Gott ift, der fich in ihr fein Volk
fchafft, durch das fein Reich verwirklicht werden foil.

Auch kein Schwertftreich. Es wird von den um den Frieden
bemühten Menfchen immer wieder die Frage geftellt, wiefo das Alte
Teftament, das doch eine einzige Botfchaft des Friedens, des Weltfriedens

ift, fo voller blutiger Kriege fei. Aber in diefer Frage liegt ein
Mißverftändnis. Denn das Alte Teftament gibt ja nicht die
Darfteilung einer erlöften Welt (das tut es nur in einigen wenigen
Verheißungen der Propheten, und ganz nur in den Büchern Jefaja),
fondern es gibt Gefchichte, menfchliche, von Gott erleuchtete Gefchichte.
Es ill die Erzählung von Wirklichkeiten, Begebniffen zwifchen Völkern
und Menfchen, in die die Wirklichkeit Gottes hereinbricht, um ihr
Richtung und Ziel zu geben. Noch ift die Welt eine durchaus uner-
löfte, durchdringend der Erlöfung bedürftige und ihrer harrende, in
ihrem innerften Kern zwar ganz und gar auf fle ausgerichtete, doch
voller Leidenfchaften und Stürme eines fich eben erft der Nacht
entringenden wilden, heißblütigen Volkes. Noch zieht Gott in der Wüften-
wanderung feinem Volke nur als dunkle und flammende Wolkenfäule
voran; noch ifl das Ziel des Friedens nicht recht begriffen, gefchweige
denn verwirklicht.

Wäre die Gefchichte nicht voller Abfall, voller Unruhe und Streit,
voller falfchen Dienftes, würde die Sendung, zu der Gott fein Volk
aufgerufen hat, nicht immer wieder vergeffen, fo bedürfte es der
Propheten nicht, die immer erneut das Volk aus feinen Verirrungen
aufrufen. Aus dem meffianifchen Friedensziel felbft und dem immer
erneuten Abfall von ihm entfpringt das Gericht Gottes über fein Volk,
das fie immer neu verkünden. Jedesmal markiert darum die Erfcheinung

eines Propheten, gefchichtlich gefehen, dasfelbe: die auf einen
Gipfel geftiegene Verzweiflung, den radikalen Abfall und die radikale

252



Strafe des Volkes. Gerade aus den Zeiten fchwerfter Verfehlung,
dumpffter Finfternis flieg immer die Flamme der prophetifchen Frie-
densverkündung am mächtigften empor. Und in den Kriegen felbft
vollzieht fich das Gericht.

Darum gibt es im Alten Teftament — und hier liegt das weit
tiefere Problem — auch von Gott felbft befohlene Kriege. Um die
volle Bedeutung diefer Kriege herauszuarbeiten, bedürfte es einer
gründlichen Unterfuchung, vor allem der beiden Bücher Samuelis —
und an ihr würde fich zweifellos das Problem der Gewalt oder der
Gewaltlofigkeit, wie es uns heute fo mächtig bedrängt, überhaupt
klären. Hier kann nur andeutend gefagt werden: die von Gott
befohlenen Kriege dienen in einem beftimmten gefchichtlichen Augenblick
dem Herauskämpfen des Gottesreiches aus einer in Götzendienft, Magie,
in Lafter aller Art tief verftrickten Welt. Und zwar zunächft in einem
ganz räumlichen Sinne. Ifrael, das wandernde, von Verwilderung
bedrohte, muß für eine beftimmte Zeitfpanne einen Flecken Erde haben,
den es für die Verkündung und Verwirklichung feiner Botfchaft reinigen
und rein halten kann. Es muß einen Ort finden, wo es feinen Tempel
bauen kann. Denn der Prophet Samuel erfcheint in einer Zeit, wo
die Botfchaft des Einen Gottes zu erlöfchen droht, wo fie nicht nur
von den umliegenden Völkern nicht gekannt, wo ihr nicht mehr
nachgelebt wird, fondern wo fie auch in Ifrael wieder fall
vergeffen ift. Darum ill hier alles ein Schlagen von Pfaden in den
Urwald, eine mühfelige Wiedereroberung von Verlorenem. Die Kriege
find wie die Könige felbft, die Gott dem Volk auf fein Drängen gibt,
nur ein Zugefländnis Gottes an das unreife, vergeßliche, halsftarrige
Volk. — Aber der Radikalismus der göttlichen Forderung verllummt
auch in diefer Zeit der Zugeftändniffe keineswegs. Er nimmt nur eine
andere Form an. Gott macht die Zugeftändniffe felbft: die Könige
wie die Kriege, zu feinen mächtigften Mitteln, durch die er fich überall
unmittelbar offenbart. Darum ifl es nicht das Gefetz in feiner Ganzheit

und Allgemeinheit, das der Prophet Samuel, der erfte der
Propheten, dem Volke verkündet, fondern er verkündet klar und
eindeutig in jedem einzelnen Augenblick, in jeder Situation den Königen
felbft den befonderen Befehl und die befondere Strafe Gottes. Darum
fchlägt hier alles blitzartig ein. Die meffianifche Botfchaft, die auf
das Haupt des erften Königs gelegt wird und durch fein Gefchlecht
weitergetragen werden foli bis ans Ende der Zeiten, wird von feinem
Haupt genommen um der Uebertretung eines einzigen göttlichen
Befehles willen. Sie wird auf des zweiten Königs Haupt gelegt und
bleibt auf ihm ruhen. Dennoch: das Haus Gottes, das David fich zu
erbauen fehnt, darf er nicht bauen, weil er, der frömmfle aller Könige,
ein Kriegsmann, ein Mann blutiger Hände ill! Den Tempel darf erft
Salomo, der Friedenskönig, bauen, der nicht an den Schlachten der
erften Könige teilnimmt. Und das, obwohl die Kriege Davids von

253



Gott felbft befohlene waren. Diefe göttliche Paradoxie beleuchtet in
voller Schärfe das gewaltige Problem, das der Friede in einer
unerlöften Welt bedeutet.

Gott befiehlt in diefem Augenblick Kriege; aber er tut es um des

Friedens willen. Alle diefe furchtbaren Schlachten dienen der Errichtung

Seines Friedensreiches. Nie und nirgends, in keiner der göttlichen
Forderungen und Strafen ifl das aus den Augen gelaffen. Darum
muffen felbft die, die feinen Krieg auf fich nehmen, dafür büßen, weil
fie, indem fie fein Reich herbeiführen helfen, ihm doch zugleich
entgegenhandeln. Und wiederum: die Buße ift groß; aber fie ift zeitliches
Gefchehen, das die ewige Sendung Davids nicht berührt.

Das Ziel des Friedens hat fich in der Gefchichte Ifraels — der
gefchichtlichen Gefamtentwicklung zum Trotz — immer klarer
entfaltet. Nur als Mitlebende des Schickfals der fremden Völker fallen
feine einzelnen Söhne. Für Ifrael felbft aber ill die Zeit der Kriege
längft vorüber: Kriege konnte es für das gottgeftiftete Volk nur in
einer Zeit geben, in der die Verwirklichung feiner Botfchaft an ein
Stück Land gebunden wurde, von dem es dann mit Notwendigkeit
wieder losgeriffen wurde. Denn alles Einzelne, Sichtbare hat in diefer
Gefchichte nur feine beftimmte Zeit. Selbft der Tempel, dies heiß-
erfehnte und weithin ragende, heiß bejubelte und dann nach der
Zerftörung wieder heiß beweinte, fichtbare Zeichen des Dienftes an Gott,
deffen Stätte durch die erften Könige erkämpft wurde, muß wieder
vernichtet werden. Mit dem Augenblick, wo die ftrahlende, ftrenge
Herrlichkeit des Tempelbaus wieder zerfällt, wird Ifrael wieder
hinausgeworfen in die unfichtbare Wirklichkeit feiner Sendung. Denn
es ill mit keinem Land — und fei es felbft das feinige — identifch.
Weil auf Erden das Heil nicht ift, darum ift auf ihr für Ifrael auch
keine Raft. Raft ohne Heil wäre fein Untergang, der Untergang feiner

Beftimmung. Denn ihm ill ein anderer Ort angewiefen als jeder
irdifche; anders als für alle andern Völker lautet für Ifrael die Forderung,

anders die troftvolle Verheißung, die der Schwere feines irdifchen
Schickfals entfpricht: „Du Elende, über die alle Wetter gehen, und du
Troftlofe, — fiehe, ich will deine Steine wie einen Schmuck legen und
will deinen Grund mit Saphiren legen... Du follft durch Gerechtigkeit

bereitet werden, du wirft ferne fein von Gewalt und Unrecht."
Ferne von Gewalt und Unrecht — um diefer überfchwänglichen

Verheißung willen, um diefer ungeheuren Hoffnung willen ift Ifrael
da. Es hat keine andere Wirklichkeit als diefe, die noch nicht ift.
Das Volk, das Recht und Gerechtigkeit in der Welt gründen foil, darf
auf der Erde keine Heimat haben. Land und Macht find das naturhafte

Element des Volkes; fie bedeuten Kampf und Streit. Aus
diefem Element muß das Volk Gottes herausgenommen werden; nackt
und bloß, verachtet von den reichen, glücklicheren, im Irdifchen
wurzelnden Völkern, fteht es in der Welt.

254



Denn dies Schickfal ift kein natürliches Gefchehen, fondern es

liegt in ihm eine fo zermalmende Furchtbarkeit für das irdifche
Dafein, daß ihre Problematik fo lange beliehen wird und daß fo
lange das jüdifche Volk felbft immer wieder fleh ihr zu entziehen
fuchen wird, wie die jüdifche Gemeinfchaft überhaupt befteht. Denn
was mit der Zerftörung des Tempels gefchah, war ja weit mehr als
der Verluft der heiligen Stätte — es war das graufame Wunder, die
entfetzliche Begnadung eines Gefchehens, das fich niemals vorher und
niemals nachher in der Völkergefchichte begeben hat. So kommt über
ein tief und fraglos wurzelndes Leben ein Sturm, ftärker als jeder
irdifche Gewitterfturm, reißt es heraus aus dem Erdboden, in dem es

ftand, den Ordnungen, in denen es wurzelte: es war ein Baum, die
Welt um es her feine weite, göttlich geordnete Landfchaft. Nun ill es

zu einem anderen geworden, zu einem, das nicht mehr wächft noch wurzelt,

das heimatlos in die Landfchaft, in der es ftand, und in alle
Landfchaft Harrt, weil es hinfort mit ihr nicht mehr in der ruhenden
Einheit des Gefchaffenen verbunden ift. — Und gerade wenn der
Sinn diefes Ausgeriffenfeins aus der Schöpfungsordnung der des
unmittelbaren Eingepflanztwerdens in die Offenbarungsordnung: in den
reinen Dienft an Gott, am Gefetz, an der Gerechtigkeit ift, fo ill es

damit in eine Ordnung geftellt, die ihm hinfort nicht mehr naturhaft
unterbreitet ift, fondern in die es fich felbft erft durch Erfüllung und
Vollziehen einbetten muß.

So hat das jüdifche Volk immer neu erfahren muffen, daß es

urfprünglich nicht in einer Wirklichkeit, fondern in einer Aufgabe
fteht. Und diefes Stehen in einer Aufgabe, in einer unirdifchen Welt
ohne Land und Macht, hat inmitten des Lebens der andern, wurzelnden

Völker eine immer erneute Problematik aufgerufen, der gewachfen

zu fein unermeßlich fchwer war. Immer wieder wurden die Juden
in die Lebensform der anderen Völker hineingeriffen, von ihr hin-
geriffen; und je gewaltiger deren Formen aufblühten, dann anfchwol-
len und fich aufblähten, um fo fchwerer war die urfprüngliche Aufgabe

feilzuhalten. Wieviele von den heutigen Juden, die an allen
Ordnungen und an allen Zerstörungen, an allen Entdeckungen und
Wandlungen, an allem Wahn und Wahnfinn der heutigen Völker
teilhaben, vermögen in ihrem verzweifelten Doppelfchickfal den Sinn
des ewigen Ifrael noch zu vernehmen?

Und doch: gerade an dem heutigen Gefchehen flammt ja die
prophetifche Verheißung Ifraels in ihrer ganzen Kraft und Hoheit
wieder auf. Niemals ill dem Volke Ifrael deutlicher als heute
gezeigt worden, daß ihm keine Gegenwart befchieden ift, fondern daß
es allein in der Zukunft lebt: daß fein wahres Leben allein die Hoffnung

ift. Niemals find die ungeheuren Vifionen der Prophétie: Vifionen

von der Endzeit der Vollendung, des Friedens, der Verföhnung,
einer Welt ferner gewefen als heute; niemals aber auch haben fie ihre

255



Bedeutung für die Menfchen in folcher Gewalt enthüllt wie in unferer
heutigen, von Kriegen zerriffenen, in ihrem innerften menfchlichen
Beftände bedrohten Welt. Wohl klingen fie uns kaum mehr verftändlich:

diefe Bilder von den Schwertern, die zu Pflugfeharen, von den

Speeren, die zu Sicheln umgefchmiedet werden — von dem Löwen,
der Stroh frißt wie ein Rind, von dem Wolf, der friedlich neben dem
Lamme weidet, und von dem kleinen Knaben, der fie beide führt.
Ueberfchwänglich, unermeßlich fern ift uns diefe Verheißung: Friede
in der kriegerifchen, bluttriefenden Menfchenwelt, Friede in der graufam

entzweiten Natur felbft: Friede, Liebe, Erlöfung überall!
Aber liegt das nicht überhaupt unermeßlich weit über alle menfchlichen

Vorftellungen hinaus? Ill es nicht bloßes Bild, bloßer Wunfeh,
weltferner Traum der menfchlichen Seele? Was können die armen
kleinen Menfchen tun, um diefe übernatürliche Friedenswelt
herbeizuführen? Muffen fle nicht angefichts des Abgrundes, der die
Menfchenwelt von ihm trennt, die Hände linken laffen?

Aber das ift erft das ganz Wunderbare der altteftamentarifchen
Botfchaft: fie follen, fie muffen nicht nur hoffen, fie dürfen, fie
können auch hoffen. Denn den ungeheuren prophetifchen Vifionen

von der meffianifchen Endzeit entfprechen als Taten, die zu
ihrer Verwirklichung von den Menfchen verlangt werden, nicht
heroifche Kämpfe, gewaltfame Eingriffe, machtvolle fchöpferifche
Umgeftaltungen der Welt. Sondern den überfchwänglichen Vifionen

vom Weltfrieden entfpricht als Forderung an den einzelnen
Menfchen das Allerfchlichtefte: die Forderung der Gerechtigkeit, der
einfachen menfchlichen Güte. „So fpricht der Herr: ,Haltet Recht
und Gerechtigkeit und errettet den Beraubten von des Frevlers Hand,
und fchindet nicht die Waifen, Witwen und Fremdlinge, und tut
niemandem Gewalt, und vergießt nicht unfchuldiges Blut!'" Diefe
einfachen, unfeheinbaren, faft felbftverftändlichen Forderungen:
Forderungen an die reine Menlchlichkeit des Einzelnen find es, die im
Zufammenhang mit den prophetifchen Vifionen von der Endzeit immer
wiederkehren. Nichts anderes wird zu ihrer Verwirklichung von den
Menfchen verlangt und immer wieder verlangt als Gerechtigkeit,
Liebe, einfache menfchliche Güte. Wie nach dem Pfalmwort Gerechtigkeit

und Friede fich küffen, fo fügt fich die geringfte Tat der
Gerechtigkeit wunderbar in den mächtigen Zufammenhang des
Weltfriedens, der Menfchheitserlöfung ein. Und alle Drohungen göttlicher
Strafgerichte, graufamtier Zerftörungen- und Verwüftungen gelten
allein dem Unterlaffen der Erfüllung jener allerfchlichteften Forderungen

an den Einzelnen gegenüber dem Einzelnen. Denn der Weg zum
Leben oder zum Tode, den Gott Seinem Volke durch den Propheten
vorlegt, ift kein anderer als der: Entfcheidung für oder gegen den Frieden,
zu dem der einzige Weg die fchlichte menfchliche Gerechtigkeit ift.

Wie ill die ftille Sanftmut der göttlichen Forderungen an den Ein-

256



zelnen zu vereinigen mit diefer ungeheuren Strenge der göttlichen
Weltgerichte?

Wenn wir beiden auf den Grund gehen, fo enthüllen fie fich als
eines und dasfelbe: das ewige „Höre Ifrael!" Denn wohl find jene
Forderungen an den Einzelnen fanft, flill und heilig; keineswegs aber
find fie anfpruchslos und befcheiden; keineswegs find fie leicht erfüllbar.

So können fie nur dem fcheinen, der fie nicht in ihrer Wahrheit
begreift und damit nicht ihre unermeßliche Entfernung von allem
Wirklichen ermißt. Wir Menfchen fprechen von Liebe und Güte —
aber wiffen wir auch, was Liebe und Güte in Wirklichkeit find?
Wer könnte es beffer verftehen als gerade wir heutigen Menfchen, daß
diefe Forderungen, in ihrem vollen Ernft erfaßt, die fchwerften des
menfchlichen Dafeins überhaupt find? Ihnen gegenüber ift alles andere
— und fei es noch fo groß und mächtig — ein Ausweichen vor dem
letzten Ernft. Uns Menfchen einer Zeit, die von der Erfüllung diefer
Forderungen durch ein dufteres, verworrenes Leben, durch Schickfale,
Nöte, Krifen jeder Art, durch ein graufames Maffengefchehen
ohnegleichen immer weiter abgetrieben werden, uns, die vom Dienft am
Tod und an toten Sachen, leblofer, angefichtslofer als die Bilder aus
Holz und Stein, vor denen einft das abtrünnige Ifrael kniete,
menfchlich mehr und mehr entkernt werden, — uns muß die Wahrheit

klar werden: zur vollkommenen Güte und Liebe zwifchen Menfch
und Menfch ift der Weg genau fo weit wie zur meffianifchen Erlöfung.
— Und das ill der unendlich tiefe Sinn der meffianifchen Botfchaft:
Mit dem Augenblick, wo der vollkommene Menfch erfcheint, ift die
Menfchheit erlöft.

Der vollkommene Menfch, der Menfch nach dem Ebenbilde Gottes,
wie fieht er aus? Es ift nicht der große, Harke, nicht der heldifche oder
fchöpferifche, fondern es ift der gute Menfch.

Der gute Menfch — nie ill ein utopifcheres Menfchenbild über
der Menfchheit aufgerichtet worden. Alle Idealbilder der heidnifchen
Religionen: der Held, der Weife, felbft der, der die Welt der Erfcheinungen

mit dem läuternden Geift durchdringt, fie alle find natürliche,
auf der Balis der Natur erbaute Menfchen, fie find im gefchichtlichen
Leben möglich und dagewefen. Der gute Menfch in feiner vollen
Wirklichkeit: der gottebenbildliche Menfch der vollendeten Gemeinfchaft

liegt außerhalb der Natur wie außerhalb der Gefchichte.
Nachdem die Waffer der Sündflut fleh verlaufen haben, fpricht

Gott: „Das Dichten des menfchlichen Herzens ifl böfe von Jugend
auf." Der gute Menfch fteht alfo gegen alles natürliche Trachten des

Menfchen, gegen die Urträume feines Herzens. Der gute Menfch muß
erft erfchaffen werden, er muß fich felbft erfchaffen im Widerftreit
gegen alle natürlichen Mächte. Er darf nichts mehr kennen und
vernehmen als das Eine. Das fehen wir fchon im Beginn der Schrift, vor
der Offenbarung: in der ftummen, fraglofen Bereitfchaft Abrahams

257



für die ungeheuerlichfte Forderung, den Gottes Geboten felbft wider-
ftreitenden Befehl, feinen eigenen Sohn zu opfern, der nicht nur der
einzige Sohn feines Alters, fondern auch die von Gott felbft gegebene
Verheißung für fein ganzes Volk ift. Aber als Abraham die Stimme
vernimmt, da erlifcht alles andere in feinem Geift, da fchweigt nicht
nur feine Liebe, feine Hoffnung, jede Regung feiner Natur und feines
Geiftes — da verftummt in ihm auch die allertieffte menfchliche
Stimme: das Gewiffen. Denn was er tun foil, das ill ja die grauen-
vollfte Sünde, ein über alles Denkbare hinaus furchtbarer Mord.
Nirgends bricht die Unmöglichkeit der göttlichen Forderung gewaltfamer
auf: nirgends, felbft im Buch Hiob nicht, fchreitet Er fraglofer über
die einzelne Seele und ihre Fragen, über ihre Schuld und Unfchuld,
hinweg. Und daß Abrahams Hand dann im letzten Augenblick
angehalten wird, daß der Engel Gottes ihm den Widder zeigt, den er an
Stelle des Sohnes opfern foil, das beftätigt nur, was Gott von Abraham

gewollt hat: nicht feinen Sohn, fondern feine unbedingte
Bereitfchaft.

Die Botfchaft Gottes kann nur erfüllt, der Friede in der Menfchenwelt

kann nur verwirklicht werden durch die fchrankenlofe fraglofe
Bereitfchaft zum Opfer. Aber Abraham ift noch nicht die äußerfte
Geftalt. Der gute Menfch in feiner Vollendung ill uns ein einziges Mal
im Alten Teftament in einer ungeheuren Vifion im Kapitel 53 des
Buches Jefaja gegeben. Hier ein einziges Mal, fchauen wir das Antlitz in
feiner fichtbar gewordenen Unfichtbarkeit. Hier ein einziges Mal bricht
die Erlöfung in die Menfchenwelt herein. Wie fieht diefe Erlöfung,
diefer Sieg Gottes, der Friedensfürft, der Friede felbft, — wie fieht das

gottebenbildliche Antlitz inmitten der Menfchenwelt aus?
Das Kapitel beginnt mit den Worten: „Aber wer glaubt unferer

Predigt?" Ja, wer vermag ihr zu glauben? Sie ill fo fremd, fo fern von
allem, was wir uns vorzuftellen, was wir zu leben zu faffen vermögen.
Kein ftrahlendes Siegerantlitz blickt uns in dem, der den Sieg aller
Siege verfochten hat, an. Er ill „ohne Geftalt und Schöne", fein Antlitz

kaum kenntlich vor Schwären und Wunden. „Er war der Aller-
verachtetfle und Unwertefle, voller Schmerzen und Krankheit, wir
fahen ihn; aber da war keine Geftalt, die uns gefallen hätte. Er war
fo verachtet, daß man das Angefleht vor ihm verbarg" „Aber er ifl
um unferer Miffetat willen verwundet, und um unferer Sünde willen
zerfchlagen. Die Strafe liegt auf ihm, auf daß wir Frieden hätten,
und durch feine Wunden find wir geheilet..."

Und diefes furchtbare Leid ill eins mit dem ungeheuren Jubelfchrei:
„Er ifl aber aus der Angft und Gericht genommen; wer will feines
Lebens Länge ausreden? Denn er ift aus dem Lande der Lebendigen
weggeriffen, da er um die Miffetat meines Volkes geplagt war." Denn
es ift der vollendete Sieg: „Darum, daß feine Seele gearbeitet hat,
wird er feine Luft fehen, und die Fülle haben. Und durch feine

258



Erkenntnis wird er, mein Knecht, der Gerechte, viele gerecht machen;
denn er trägt ihre Sünden."

Ja, wer vermag diefer Predigt zu glauben? Wer hat ihr je ganz
und gar bis zum Ende geglaubt? Vielleicht überhaupt niemand;
denn in ihr ill ja das Unerreichbare, das Unmögliche, Ereignis
geworden, das Antlitz Gottes in die Menfchenwelt eingetreten, das
Reich Gottes auf Erden in einer einzigen menfchlichen Geftalt
verwirklicht. In ihr fchlägt es in einer alles Irdifche verzehrenden Flamme
herein. Die bis in den Abgrund des Leides und der Sünde, durch den

Abgrund hindurch ftellvertretende Liebe: der menfchliche Erlöfungs-
wille bis zur letzten göttlich erftrahlenden Erniedrigung: die Arbeit
der Seele, die nicht nur das Leid, die auch die Sünde in Sich durchwirkt

bis zum Grund und fle auf fleh felbft nimmt: höchfte Reinheit,
in der alle Reinheit, fich felbft überwindend, untergeht — wer vermag
das zu Ende zu denken, wer diefer Predigt zu glauben, ihre Wahrheit
in fich nachzuleben?

Alles, woran und wovon wir leben: alle Werte der natürlichen
und der gefchichtlichen Welt, alle Steigerungen und Erhöhungen
menfchlichen Dafeins, alle Herrlichkeit der Erfcheinung und des
Geiftes: Geftalt und Schöne, find weit zurückgefunken hinter diefem
geftaltlofen Bild. So fieht der gute Menfch, die vollendete Güte und
Liebe, fo fieht Gottes Ebenbild in der Menfchenwelt aus. Und noch
diefer Menfch fpricht zu dem, der ihn als den guten anredet: „Was
heißeft du mich gut? Niemand ift gut als der alleinige Gott."

Das Alte Teftament hat den Erlöfer der Menfchheit, den Meffias,
den Friedensfürften dargeftellt in der Vollendung der Leidensfendung
des Volkes Ifrael. Die Geftalt des Meffias ift dem Alten und dem
Neuen Teftament gemeinfam. Die Stelle, in der das abfolute Opfer
alles Menfchlichen für Gott und die Menfchen herauftaucht, ift die
Wand, in der beide Teftamente fich berühren. In diefer Geftalt find
fie eins. Und es ift der einzige Unterfchied, daß vom Alten Teftament
aus in der Zukunft gefehen wird, was vom Neuen Teftament aus
Vergangenheit ift.

Und damit find beide wieder durch eine Unendlichkeit von
einander gefchieden: durch die Unendlichkeit der ganzen Menfchenzeit.
Dem Juden ill diefe Geftalt Hoffnung allerfernfter Zukunft: erft am
Ende der Gefchichte, jenfeits ihrer, wartet der Meffias. Dem Chriften
ift fie Erinnerung an einmal Dagewefenes, erlebtes Wunder,
aufgedrücktes Siegel, gewordene Gnade.

Aber beide: die chriftliche Erinnerung wie die jüdifche Hoffnung
find nicht ftarr, fondern lebendig. Die chriftliche Erinnerung bedeutet
in einer unerlöften Welt immer zugleich und immer wieder Hoffnung: '

Hoffnung auf das Kommen des Reiches. Und die jüdifche Hoffnung,
die fich an keine Erinnerung, an nichts je Gefchehenes anfchließt, ift
darum nicht leere Hoffnung. Was von außen, von den andern Völ-

259



kern aus gefehen die leere Unendlichkeit einer unerfüllten Zeit ift, jene
Unendlichkeit des bloßen Nicht-Sterbenkönnens, aus deren Vorftellung
die fpätmittelalterliche deutfehe Legende vom ewigen Juden entlland,
das ift von innen, vom echten Judentum aus gefehen, die lebendige
Hoffnung, an der jede einzelne Seele, an der der Beftand Ifraels und
der Menfchheit hängt.

Diefe Hoffnung ift nicht leeres Harren. Sie ill Tat. Sie ill Tat,
oder fie ill nichts. Nur das Wirkliche zählt. Daß die Zeit des Judentums

die Zukunft, daß fein Inhalt die Hoffnung, daß fein Reich die
Wirklichkeit und daß fein höchfler Wert die Tat ift — das ift eines
und dasfelbe.

Diefe Tat kann zahllofe Formen annehmen. Sie wird, um wirklich

zu fein, fich der Welt einfügen muffen, in der der Menfch jeweils
lebt. Sie wird darum in jeder Zeit ein verfchiedenes Geficht haben.
Und nur eins ift unabänderlich, über alles gewiß: fie muß dem Frieden

unter den Menfchen dienen.
Sobald Ifrael aufhört, fich im Zeichen diefer feiner Sendung: der

Sendung des ewigen Ifrael zu fehen, ill fein Lebensrecht verwirkt.
Dann mag und muß es untergehen. Der Weg zum Leben oder zum
Tode, den Gott feinem Volke vorlegt: der Weg zum Frieden oder
zum Untergang der Welt, flammt heute von einem blutigen Licht be-
llrahlt fo machtvoll auf, wie nie in der Gefchichte. Es fteht mitten
in der Entfcheidung.

In diefer Weltftunde muß es fich entfcheiden, ob der Gott, der fein
Volk durch Gerechtigkeit bereiten will, fiegen wird. Niemals verhüllten

die Wolken des Böfen fchwärzer, hoffnungslofer fein Antlitz.
Aber niemals auch zeichnete Sich der Lichtbogen der Hoffnung Ifraels
leuchtender ab als auf diefem fintieren Grunde. Schon einmal hat Gott
fein Volk und durch es die Menfchheit in diefem Zeichen wieder an
fein Herz genommen.

Die einzige Gewähr für die Erfüllung feiner Hoffnung, die Ifrael
befitzt, ift fein Leid: das lebendige Leid um das Angefleht, das es aus-
fondert aus der Entwicklung einer der Sache verfallenden Welt. Einfam

und flüchtig, ein Fremdling auf Erden, fteht es unter den
Völkern. Und in diefer Stellung im Irdifchen liegt feine unfterbliche
Hoffnung auf das Heil: den Frieden der Welt.

Margarete Susman.

Wegmühle.

Hier fteht das Haus, hier grüßen uns die Räume,
In denen einft die teure Frau gelebt,
Dort an dem Bach, im Schatten diefer Bäume,
Uns die Erinnerung an fie umfehwebt.

260


	Die Friedensbotschaft des Alten Testamentes

