
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 31 (1937)

Heft: 6

Artikel: Die beiden Möglichkeiten : Wachet! Denn keiner weiss, an welchem
Tage euer Herr kommt (Evang. Matth. 24, 42)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-137014

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-137014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die beiden Möglichkeiten.
Wachet! Denn keiner weiß, an welchem Tage

euer Herr kommt. Evang. Matth. 24, 42.

In der Beurteilung der heutigen 'Weltlage und der Stellungnahme
dazu lloßen wir immer wieder auf zwei Möglichkeiten.

Wenn wir auf die ungeheuren Entfaltungen des Böfen in all feinen
ftets neuen Formen blicken, dann gelangen wir immer wieder zu dem
Punkte, wo wir fagen muffen: „Es ift keine Hoffnung mehr, es bleibt
nur die Kataftrophe übrig. Für Europa, für die Chriftenheit, für die
Welt, vielleicht auch befonders für einzelne Völker. Schon die fittliche
Weltordnung fcheint es zu fordern. Muß nicht vernichtendes Gericht
kommen, über Europa, über die Chriftenheit, über die Welt, vielleicht
über einzelne Völker befonders? Können wir auch nur wünfchen, daß
es ausbleibe? Aber wenn dem fo ift, dann ift es offenbar ganz finnlos
und nutzlos, innerhalb diefer dem nahen Untergang geweihten Welt
im Ganzen oder im Einzelnen etwas fchaffen und bauen zu wollen.
Dann bleibt doch nur Eins übrig: diefe Welt zufammenbrechen zu
laffen und der neuen zu harren, feinen Sinn ganz auf diefe ein-
ftellend."

Damit ill fchon eine Haltung angedeutet, die nur dem Glauben
möglich ift. Auf feinem Boden trifft man fie denn auch befonders häufig

an. Hier heißt es: „Es ill oberflächlich und fließt aus einem
Optimismus, der dem eschatologifchen, das heißt auf das Letzte, auf
das Ende gerichteten Geift des Neuen Teftamentes, widerfpricht, für
diefe Welt Befferung zu erwarten, Hoffnung zu hegen, darin Krieg und
foziales Unrecht zu überwinden, die Abrüftung durchzufetzen, einen
Völkerbund zu fchaffen, der feinen Namen verdiente, oder gar die
Sache Chrifti von Grund aus zu erneuern. Diefe Welt ill dem
Gericht verfallen. Auch find heute die Uebel fo furchtbar geworden,
daß ohnehin jeder Gedanke, ihrer durch menfchliche Anftrengung
Herr zu werden, eitel ift. Nur die Wiederkunft Chrifti kann uns helfen.

Auf fie gilt es fich in Wachen und Beten einzuftellen. Komm,
Herr Jefu!" — Das ift, fo fcheint es, die Haltung und Stimmung der
Offenbarung Johannis. Und es ill etwas Großes und Beruhigendes
darin. Man ift damit ein für allemal über alles Hoffen und Bangen
hinaus. Man bemüht fich nicht krampfhaft und erfolglos, diefe ftürzen

de Welt zu halten, zu ftützen und da und dort neu zu bauen; man
läßt fie ftürzen und blickt fieghaft und getroft auf den neuen Himmel
und die neue Erde, die mit Chriftus kommen.

241



Eine großartige Haltung, wenn fie echt ift, nicht bloß erkünftelt,
theologifch konftruiert und anempfunden. Auch uns drängt es zu ihr.
Auch wir möchten darin Ruhe finden. Auch uns fcheint fie die allein
dem Sachverhalt genügende, die tiefe, die entfchloffene, die charaktervolle.

Auch uns erfcheint die Welt immer mehr reif für eine neue
Sintflut. Auch wir flehen unter der Wahrheit des prophetifch in-
fpirierten Schauens der Offenbarung Johannis, das über all diefes Sich-
Äufbäumen und Stürzen der Welt und all den Anfturm der Hölle,
des Antichrift und des Satans nur noch auf das Kommen Chrifti
blicken mag.

Aber können wir in diefer Haltung verharren? Ill das die einzige
Möglichkeit? Ill es nicht doch möglich, daß es trotz dem Wüten der
Mächte des Böfen auch in diefer Welt zu kämpfen und zu fiegen gäbe?
Dürfen wir nicht doch auf den Sturz des Kapitalismus und den
Sieg des Sozialismus hoffen? Gibt es dafür nicht gerade auch heute
Verheißung? Trotz alledem? Erft recht? Dürfen wir nicht auf den
Sturz des Militarismus und Nationalismus und den Sieg einer Ordnung

des Rechtes und Friedens im Völkerleben hoffen? Ja, dürfen
wir nicht hoffen, daß inmitten diefer Welt und ihrem Kampf die
Sache Chrifti Sich in neuer Geftalt fiegreich erhebe? Fühlen wir uns
nicht immer wieder aufgefordert, um das alles zu ringen — doch wohl
von Gott aufgefordert; denn wir wiffen, daß wir es nicht von uns aus
tun, aus irgend einem menfchlichen Idealismus, Aktivismus oder gar
Titanismus heraus, wie die Pharifäer und Schriftgelehrten meinen.
Haben wir dafür nicht gerade heute eine Verheißung? Sollen wir
diefe einem eschatologifchen Dogma zuliebe mißachten? Sollen wir die
Hände in den Schoß legen? Sollen wir „kühl bis ans Herz hinan" am
Strome der Weltnot fitzend feinem Ablauf zufchauen? Ich fürchte,
das wäre nicht „Wachen", fondern Träumen und Einfchlafen. Denn
nur der Arbeitende und Kämpfende bleibt wach. Nur er kann auf
Gott warten. Nur er hat Oel in der Lampe und kann den Herrn
erkennen und grüßen, wenn er kommt. Das andere aber ift gerade
menfchliches Machen, menfchliches Zurechtlegen, menfchliches Syftem.
Und wenn man gar die Art beobachtet, wie in manchen frommen und
theologifchen Kreifen die Wiederkunft Chrifti fozufagen gehandhabt
wird, um fich in diefer dem Untergang gewidmeten Welt fehr behaglich

einzurichten und fich nicht nur den Kampf mit den widergöttlichen

Mächten zu erfparen, fondern fie fogar zu billigen, zu ftärken, ja
fich mit ihnen zu verbünden, wie auch eine fcheinbar bloß auf hohen
Bergfpitzen eschatologifcher Betrachtung fitzende Theologie fich in der
Ebene diefer verachteten Welt nicht bloß Hütten, fondern fogar Villen
zu bauen verfteht, dann verliert man vollends den Mut und die Luft,
fich in diefer einen Haltung feftzulegen.

Aber wie? — foil denn diefe andere Haltung, diefe erfte Möglichkeit
nicht gelten? Sollte fie aber auch gelten, kommen wir dann nicht

242



in einen unerträglichen Widerfpruch hinein? Ich geftehe, daß ich diefen

fcheinbaren Widerfpruch immer wieder empfinde. Aber ill es

Widerfpruch im Sinne der Ausfchließung des Einen durch das Andere
oder bloß Antinomie, Spannung, Polarität? Gibt es nicht eine
Aufhebung des bloßen Gegenfatzes?

Ich möchte die Antwort anhand von großen biblifchen Gefichts-
punkten zu geben verfuchen.

Zum Erften: „Wachet! Denn ihr wiffet nicht, an welchem
Tage euer Herr kommt." Wir wiffen nicht, wie und wann das
Ende kommt. Das ill ein beherrfchender Gefichtspunkt der neu-
teftamentlichen Botfchaft. „Was aber jenen Tag oder jene Stunde
betrifft", heißt es weiter vorn in dem Kapitel, aus dem jenes Wort
ftammt, „fo kennt keiner fle, auch nicht die Engel des Himmels, auch
nicht der Sohn, fondern nur der Vater allein." Alfo dürfen wir dafür
keinen Zeitpunkt feftlegen, von keiner Weltlage fagen: „Nun haben
wir die entfcheidende eschatologifche Situation." Das ill in keines Menfchen

Vollmacht. Das kann und toll auch nicht aus der Bibel
errechnet werden. Das weiß der Vater allein. Darum aber haben wir
zu wachen (und zu beten). Und das heißt: arbeiten. Und das
heißt: die Aufgaben diefer Welt anfäffen. Und zwar nicht bloß als
„Demonflration" (wie eine theologifche Ausflucht lautet), ohne daß
man an den Sinn folchen Tuns für Gottes Sache glaubte; das ill keine
Arbeit, das ift bloß Spiel und Spielerei und eine theologifche Ironi-
fierung Gottes, deffen Aufgaben bitterer Ernft find. Und es gehört
dazu, daß wir in gewiffem Sinne auch auf Erfolg, auf Sieg hoffen
dürfen. Ohne das kann man nicht arbeiten. Aber das alles ifl
zugleich eine Vorbereitung auf das Kommen des Herrn, ein Wachen
(und Beten) auf ihn hin. In dem allem follen wir auf ihn achten.
Das alles darf nicht ein menfchliches Spielen oder Machen fein,
fondern feinen Sinn von ihm aus bekommen. Das alles muß aus dem
Gebot und der Hoffnung des Reiches flammen und zu ihm hinführen.
Darin hat es aber Sinn, auch das Kleinfte. Es bereitet dem Herrn
den Weg und geht mit hinüber. Kein folches Bemühen geht
verloren. „Wer Ohren hat zu hören, der höre!"

Der zweite große Gefichtspunkt, der diefes Problem aufhellt und
die beiden Möglichkeiten verbindet, wird mir vor allem durch die
Offenbarung Johannis gegeben. Er fcheint mir überragend wichtig:
Es ifl gar nicht richtig, es ift gar nicht neuteftamentlich, daß das Kommen

Chrifti fich nur im Zufammenfturz vollziehe, vielmehr gehen
dabei Zufammenfturz und Aufbau Hand in Hand. Darauf weift
namentlich das großartige, fo viel mißdeutete und mißbrauchte Symbol
vom taufendjährigen Reiche. Es will fagen: Mitten in die Kataftrophen

hinein, die das Kommen des neuen Aeon begleiten und freilich
zu dem Ende hinführen, kann es auch gewaltige Siege und Entfaltungen

des Reiches geben. Sie können kleine oder große Perioden aus-

243



füllen. Sie können der Welt für lange ein neues Leben aus Gott
verleihen. Sie können für lange genügen: denken wir an das Beifpiel
der Reformation des fechzehnten und fiebzehnten Jahrhunderts. Nachher,

wenn fie ihre göttliche Mitgift an Wahrheit und Leben
aufgebraucht haben — wie heute ficher jene Reformation — mag von
neuem die Krife und Kataftrophe einfetzen. Die Menfchen find dann
für einen neuen Kampf und Sieg des Reiches vorbereitet. So leiten
die fiegreichen Durchbrüche des Gottesreiches in feinem Kampfe mit
dem Reich der Welt zu dem letzten Durchbruch hin, welcher der
Durchbruch fein wifd.

Solche Durchbrüche gibt es! Aber auch hier dürfen wir keine
Fixierung vornehmen, keine Periode feftlegen, etwa als die des tau-
fendjährigen Reiches. Das taufendjährige Reich ill nicht eine Periode,
fondern ein Prinzip, es ill eben die Verheißung, daß wir immer wieder

inmitten der kleineren oder größeren, der chronifchen oder der
akuten Kataftrophen, die das Ringen des Gottesreiches mit dem Weltreich

begleiten, auf Siege des Reiches, auf Durchbrüche rechnen dürfen,

im Großen wie im Kleinen, im Kleinen wie im Großen. Solche
Durchbrüche entfprechen dem Geift und der Verheißung der Bibel und
find keinem Hohn der Theologen und der Frommen erreichbar.

Wenn man aber nicht auf die Offenbarung Johannis hören will,
dann blicke man auf Chriftus felbft. Hat er bloß auf das müßige
Warten auf das Reich abgeftellt und fich mit feiner Jüngergemeinde
aus der Welt herausgezogen? Hat er nicht vielmehr fich mitten in
diefe Welt geftellt, die er doch als eine auf Abbruch gefetzte kannte?
Hat er nicht das Volk gelehrt, die Kranken geheilt, die Zöllner und
Sünder begnadigt, den Armen die frohe Kunde gebracht? War nicht
die Umkehr ein ungeheures Tun? Vollzog fie fich, als das Reich Gottes
„mitten unter uns", nicht gerade in diefem Tun? Wurde das gefpann-
tefte Harren nicht zur fiegreich erfüllteften Gegenwart?

So foil es auch bei uns fein — im Kleinen wie im Großen, im
Großen wie im Kleinen. Wir follen wachen (und beten), und das
heißt: arbeiten, nicht bloß auf den zerftörenden, fondern auch auf den
aufbauenden Chriftus hin. Wachen (und beten), und das heißt:
Aufpaffen. Und Aufpaffen heißt: merken, daß Gott kommt und wie
er kommt. Das heißt: ihm nicht vorfchreiben, daß er gerade fo,
gerade in diefer Geftalt und in diefem Zeitpunkt komme, daß er unbedingt

nur zerftörend oder nur in einer beftimmten Form fchaffend
komme, fondern ihn fo erkennen und anerkennen, wie er kommt,
und fo mit ihm zu feinem Felle gehen.

Sollte das nicht die Auflöfung jenes fcheinbaren Widerfpruches
fein? Sollten nicht fo die beiden Möglichkeiten fich verbinden? Und
follte nicht das Geheimnis der Verbindung fcheinbarer Gegenfätze, wie
immer, darin beliehen, daß wir, die menfchlichen Schablonen laffend,
die wir machen und die wir auch in die Bibel hineinfehen, uns an den

244



Lebendigen felbft halten? Dann fehen wir freilich die ungeheuren
Mächte des Böfen in unferer Zeit mit ganz wachen Augen. Und es
fteht uns fell, daß nur Gott fie befiegen kann, durch fein Kommen in
Chriftus. Die erfte Möglichkeit erfüllt uns alfo ganz. Wir kommen
in ihr zur Ruhe. Gewiß. Wir blicken durch all den dämonifchen
Wirbel diefer Tage immer wieder fieghaft und getroft auf den, der in
alledem, über alledem und durch all das kommt — über den
vergehenden Himmel und die vergehende Erde der Ungerechtigkeit auf
den neuen Himmel und die neue Erde, darinnen Gerechtigkeit wohnt
(2. Petri 3, 13). Aber es ill keine müßige Ruhe, fondern eine tätige,
fogar erft recht eine tätige. Nichts ill uns zu klein dafür. Es kann
dazu gehören. Freilich wird fich eine Auswahl in unferem Tun
vollziehen, wenn es unter diefem Lichte fteht. Es wird wirklich wegfallen,
was bloß Machen ift, was bloß aus dem Drange gefchieht, überhaupt
etwas zu tun. Diefes Fieber, diefe Beraufchung werden gekühlt und
geftillt durch das Warten auf Ihn. Aber aus diefem quillt dafür eine

ganze Welt des Tuns, im Kleinften wie im Größten. Und alles wird zum
Felle. Auch das Schwere. Denn es ill das Harren auf den Bräutigam;
denn es ift die Wegbereitung für den Hochzeitstag des Reiches.

Was aber die Frage betrifft, ob es mehr in die Kataftrophe oder
mehr in den Aufbau hineingehe, oder gar, ob Chriftus fchon ganz
nahe fei, nahe das Ende, oder ob fich noch große Perioden, vielleicht
Aeonen, Zwilchen das Jetzt und dem Ende fchieben, fo möchte ich
darüber fagen: Wir wiffen es nicht, follen nicht tun, als ob wir es

wüßten. Wenn die Schrecken allzu groß und die Offenbarungen des

Böfen allzu furchtbar werden, fo ift es natürlich, daß wir nach dem
Letzten ausfchauen. Vielleicht ift es wirklich nahe. Vielleicht! Und ficher
wird Chriftus kommen, muß Chriftus kommen, um die Uebermacht
des Böfen niederzuwerfen und die Schrecken der Offenbarung des Böfen

durch den Glanz der feinigen zu überwinden. Aber ob fchon zum
Letzten? Wir wollen auch darauf gerüftet fein. Wir wiffen nicht, zu
welcher Stunde der Herr kommt, bedeutet ja auch: Wir follen nicht
zu wiffen glauben, daß und wann er nicht kommt. Aber wir follen in
beiden demütig fein: in der Erwartung des Endes und in der Erwartung,

daß es noch nicht das Ende fei. Und — darauf kommt alles an!
— arbeiten. Arbeiten, und wenn es auch fchon eine Viertelftunde vor
dem Ende wäre. Arbeiten was zu arbeiten ift. Arbeitend foil er uns
finden und nicht fchlafend. Nur arbeitend können wir feinen Schritt
hören und uns aufmachen, ihn zu empfangen. Freilich nicht betäubt
und beraufcht arbeiten, fondern fo, daß wir ihn hören können! Und
wenn uns Verheißung entgegenkommt, Verheißung von Sieg, ja von
Durchbruch, dann nicht im Namen eines eschatologifchen Dogmas
ablehnen, was Gott felbft anbietet.

So, meine ich, können wir die beiden Möglichkeiten erfüllen, die
beiden Linien des Ausblicks verbinden: das Letzte fehen und doch in

245



feinem Lichte das Vorhandene tun, erft recht tun; auf alles gefaßt
fein und doch gerade in diefer Gefaßtheit Gottes Werk verrichten, das
immer und auf alle Fälle gilt; auf den Kommenden warten und doch
dem Gegenwärtigen dienen — dem ewig Gegenwärtigen, dem überall
und immer alles dienen foil und kann. Leonhard Ragaz.

Die Friedensbotfchaft des Alten Teftamentes.

Die Frage des Friedens fteht heute im Mittelpunkt des Welt-
gefchehens. Sie ill die Entfcheidungsfrage nicht nur für Europa,
fondern für den gefamten Erdkreis, für das ganze Menfchengefchlecht.
Auch da, wo fie nicht geftellt, oder nur heuchlerilch geftellt wird, ja,
auch da, wo der Friede mit Füßen getreten, wo ihm aufs gräßlichfle
entgegengearbeitet wird, wo Blut, Bruderblut in Strömen fließt, auch
da, und gerade da, ill fie der Kern, die Entfcheidungsfrage des heutigen

Dafeins.
Darum aber, weil diefe Frage heute nicht nur von einem Meer von

Blut und Tränen, fondern auch wie vielleicht niemals noch in gefchicht-
licher Zeit von ungeheuren Wolken des Truges und der Lüge
umgeben ift, weil die heutige Menfchheit verftrickt ill in ein Netz von
ganz auf Krieg abgezielten Inftitutionen und Organifationen, weil
nicht das Leben, fondern der Tod der Beherrfcher unferer Welt ift,
dem alle Mächte und Geftaltungen in ihr letzthin dienen, darum gilt
es nicht nur, immer wieder die Stimme für den Frieden zu erheben
und alle Stimmen für ihn zu fammeln: es gilt auch, fich Rechenfchaft
abzulegen über das überaus fchwierige Problem, das der Friede nicht
nur in unferer Welt, fondern in aller Menfchenwelt überhaupt bedeutet.

Denn der Friede ill keine felbltverftändliche Lebensform, kein mit
unferer Natur gegebener Zuftand. Die Gefchichte des Friedens unter
den Menfchen ill dunkel genug. Es ill die Gefchichte feltener Lichtblicke

und kleiner Infein in einem Meer verwüllender Kriege, die zu
immer furchtbareren, unmenfchlicheren Formen angefchwollen find.
Und weniger noch als in der Gefchichte ill der Friede in der Natur
zu finden. Die Gefchichte zeigt wenigftens Anfätze zu ihm; der Natur

als folcher ill er völlig fremd. Die Natur weiß nichts von Frieden;

fie ift bis in die fcheinbar fo fanfte, fo ftille Pflanzenwelt hinein
voller Kampf und Streit. Alles naturhafte Dafein kennt nur das eine
Gefetz der Selbfterhaltung und Selbltentfaltung jeder lebendigen Form,
des Sich-Ausbreitens nach dem Wachstumsgefetz, das jedem lebendigen
Wefen, vom befcheidenften Pflänzchen bis zum höchften uns bekannten

Organismus: dem menfchlichen, innewohnt. Das Zufammen -
beftehen diefer zahllofen verfchiedenen Gefetze bedeutet darum immer
zugleich einen Kampf um Lebensraum, ein Verdrängen anderer
Lebewefen, und damit Unruhe und Streit.

246


	Die beiden Möglichkeiten : Wachet! Denn keiner weiss, an welchem Tage euer Herr kommt (Evang. Matth. 24, 42)

