Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 31 (1937)

Heft: 5

Artikel: Die zwei Methoden

Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-137007

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-137007
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die zwei Methoden.

Trachtet am Erften nach dem Reiche Gottes una feiner
Gerechtigkeit, fo wird euch folches zufallen. Matthius 6, 32.

Und ich heilige mich fiir fie, damit auch fie geheiligt
feien in der Wahrheit, Johannes 17, 19.

Es ftreiten {ich {eit langem, und wohl in gewiflem Sinne feit jeher,
zwei Methoden miteinander. Die eine fagt ,Aendert die Verhiltnifle
und ihr dndert damit auch die Menfchen®, die andere: ,,Aendert die
Menfchen und ihr indert damit auch die Verhiltiffe!* Daf fowohl
die Verhiltniffe als auch die Menichen gedndert werden follen, fteht
dabei feft; der Streit dreht fich bloff um die Frage, an welchem Ende
man anfaflen miiffe, um diefe Aenderung herbeizufiihren. Diefer Streit
{pielte bei der Verhandlung des Verhiltniffes zwifchen dem Chriften-
tum und der {ozialen Frage eine grofie Rolle. Der Sozialismus, befon-
ders der fich marxiftiich nennende, legte allen Nachdruck auf die Aende-
rung der Verhdltniffe und hatte einen utopifchen Glauben an die vollige
Aenderung der Men{chen und der menfchlichen Kultur, welche aus die-
fer Aenderung der Verhiltniffe von felbft hervorgehen miiffe. Alle
fittliche Ermahnung und Erziehung kam ihm l4cherlich vor. Die biirger-
lich-chriftliche Denkweife aber trat ihm mit der Lofung entgegen, es
gelte, zuerflt andere Menichen zu {chaffen, dann wiirden die Verhilt-
nifle von {elbft anders und dann allein hitten verdnderte Verhiltnifle
einen Sinn — und lie} die Verhiltniffe im groflen und ganzen in-
zwifchen fein, wie fie waren. Der gleiche Streit wiederholte fich bei
{pezielleren Fragen etwa beim Kampf gegen den Alkoholismus oder
gegen den Krieg. Heute nun hat er eine neue, vertiefte und erhchte
Form angenommen. Diesmal fteht der Streit fo, dafl es zunichft
um die Frage geht: Wie werden die Verbiltniffe geﬁndert? Und zwar
handelt es fich namentlich um zwei grofle Probleme: die politifche
und foziale Umgeftaltung im allgemeinen und im befondern die Ueber-
windung des Krieges. Auch {pielt fich der Streit diesmal auf einem
gemeinfamen Boden ab: dem Glauben an Chriftus und fein Reich.
Es hat eine Bewegung gegeben und gibt fie noch — fie ift immerfort
im Wachfen — welche jene Probleme: die foziale Umgeftaltung, die
{ich in der Ueberwindung des Kapitalismus konzentriert, und die Be-
fiegung von Krieg und Militarismus, als von Gott geﬂ:ellte Fragen und
Aufgaben in den Mittelpunkt der Sache Chrifti riickt und fozufagen
einen Frontalangriff auf diefe Gegner im Namen Gottes und Chrifti
verlangt. Wozu dann gewif} auch eine entiprechende Geftaltung des
eigenen Lebens kommen foll. Aber wie jener marxiftifche Sozialismus,
und der Sozialismus iiberhaupt, nur weniger einfeitig und ohne die
fittliche Verantwortung des Einzelnen zu leugnen, ift {ie geneigt, bei der
Beurteilung und Behandlung von Siinden und Fehlern einzelner Men-

193



{chen oder ganzer Schichten zuerft nach den fozialen Zufammenhingen
zu fragen. Ich mufl den Namen diefer Bewegung nicht nennen. Und
ebenfowenig den der andern, heute als grofle Erweckung, wenigftens
der Abficht nach, durch die Welt gehenden, die ihrerfeits erklirt: ,,Nein,
das ift eine falfche Taktik. Thr Sozialiften und Pazififten wollt den
Kapitalismus und Militarismus iiberwinden ohne Chriftus, genauer ge-
{agt: ohne daf} ihr zuerft bei Euch {felbft in Eurem Herzen und in Eurem
Alltag angefangen hittet, jene Michte zu liberwinden, welche ihr in
der Welt bekdmpft. Es mufl umgekehrt gehen: Wir miiffen bei uns
felbft anfetzen, wenn wir die Welt {iberwinden wollen. Chriftus mufl
tiber unfer Herz und unferen Alltag Herr werden, wenn er — durch
uns — Herr der Welt werden {oll. Alfo laflen wir zunichft jene poli-
tifchen und {fozialen Fragen, auch die Kriegs- und Friedensfrage, auf
der Seite und fangen einmal am anderen Ende an. Nicht Frontalangriff,
fondern Umgehung!

Nur mit diefer befonderen Geftalt des alten Streites wollen wir uns
hier — in Kiirze — befaffen. Wer hat recht? Welche Methode gilt?

Ich mochte, als Einer, der zunichft als Vertreter der erften Art und
Methode gilt, der zweiten keineswegs alles Recht abfprechen. Die dimo-
nifchen Michte, welche die Welt beherrichen, dadurch bekdmpfen und
ihre Herrichaft zu brechen {uchen, dafl man fie zunichft im eigenen
Herzen befiegt: das ift der konlgllche Weg der grofien Ueberwinder
gewelen. Nur eine Vorausfetzung mache ich dabei, und die ift freilich
enticheidend: Jene Mdichte miifJen erkannt und geflellt [ein, ibre enge
Beziehung zum Reiche Gottes, und das bedeutet: ihre Feind[chaft gegen
diefes, und die Notwendzg/eezt des Kampfes gegen [ie miifJen anerkannt
Jein. Dann, ja dann mag jener Weg der befte {ein, und auch viele unter
uns andern find ihn gegangen, {o gut wir konnten wenn auch gewif}
keiner in der ndtigen Grofle und Vollmacht. Aber wie, wenn man nun
erklirt, man lafle ,,die Politik auf der Seite, auch die Kriegs- und
Militirfrage, und kiimmere fich vorliufig nur um die eigene Aenderung:
wo it denn die Orientierung {iber die Aufgaben des Kampfes? In der
,»Fihrung®, d. h. den Winken fiir fein Tun, die man, befonders in
Augenblicken der ihm geweihten Stille, von Gott bekommt? Ja, aber
ob dann die ,,Fiihrung® nicht duflerfte Willkiir und Illufion werden
kann? Unfere Aufgaben miiflen wir doch in dem Sinne von Gott emp-
fangen, dafl wir {feinem Reiche dienen. Alles andere ift felbftgemacht,
willkiirlich und wertlos. Wir miiffen alfo die groflen Aufgaben diefes
Reiches vor Augen haben und in ihrem Lichte unferen Kampf kimpfen,
{o wie es befonders grofiartig die beiden Blumhardt getan- haben. Der
Zufammenhang ift, {cheint mir, {ehr klar und einleuchtend — ganz un-
widerleglich klar und einleuchtend. Wenn wir, um bei diefen zwel
Beifpielen zu bleiben, unfer perfonliches Leben fo einftellen {ollen, dafl
wir damit das {oziale Unrecht und den Krieg iiberwinden, dann miiffen
wir diefe Michte griindlich kennen, miiffen alfo uns mit ihnen be-.

194



[chéfligt, mit thnen gerungen haben. Erft auf diefem Hintergrund und
Untergrund bekommt dann unfere perfonliche Haltung ihren ganzen
Sinn und ihre ganze Bedeutung. Alfo diirfen wir die ,,Politik* und
{peziell die Kriegs- und Friedensfrage nicht auf der Seite laflen, {on-
dern haben uns {ehr ftark, fehr tief, fehr leidenfchaftlich mit ithnen zu
befaffen, und dann kénnen wir an ihre tieffte Ueberwindung: die in uns
felbft und um uns herum, gehen. Und dann erft gibt es auch echte ,,Fiih-
rung®, echten ,,Ruf* — fonft aber ift die Gefahr iibergrof}, daf} wir in
eigenes Machen geraten, wahrend wir meinen, es mit Gott zu tun zu
haben, dafl wir uns in Trdume und Einbildungen des eigenen Herzens
verlieren und uns {elbft betriigen. Weiter: Wenn wir jene grofen Dinge
aus dem Auge laffen und bei uns felbft anfangen, was bleibt dann
tibrig? Unfere privaten Angelegenheiten, und oft {ogar ldcherlich kleine,
fiir die wir wirklich — man erlaube mir den Ausdruck, ohne ihn zu
mifldeuten; ich weid ja, dafl man, recht verftanden, Chriftus zu allem
braucht! — nicht Chriftus brauchen, die die Heiden auch leiften kénnen.
Wir geraten, mit anderen Worten, in einen Moralismus hinein, dem
die Gefahr der Selbftgerechtigkeit allzu nahe liegt. Und damit kommen
wir zum Letzten und vielleicht Gewichtigften: Die tieffte Erfahrung des
fittlichen Ringens aller Zeiten wie auch unferes eigenen zeigt uns, dafl
es gerade mit dem ,,bei fich {elbft anfangen™ nicht geht. Wir werden
gerade mit uns {elbft nicht fertig. Das ift die Erfahrung des Paulus: dafl
das Geletz uns nicht erléft. | Nicht das Gute, das ich will, tue ich, fon-
dern das Bofe, das ich nicht will, tue ich.... Ich unfeliger Menfch,
wer wird mich von diefer Todesgeftalt erlofen? — ,,Selbftverftandlich
Chriftus, antwortet ihr. ,,Nicht wir {elbft wollen uns erlofen, fondern
Chriftus wird der Herr {iber unfern Alltag.” Ich frage aber: ,,Welcher
Chriftus? Der Chriftus des Reiches, fiir den Krieg und {oziales Un-
recht wahrhaftig keine Nebenfache find, oder ein privater Chriftus?
Auch der private Chriftus erloft euch nicht. Es ift eine Tatfache, feft
wie das elementarfte Naturgefetz, dafy wir auch von unferen per{on-
lichen Fehlern und Mangeln, um von Siinden nicht zu reden, nicht erlsft
werden dadurch, dafl wir bei uns felbft anfangen, fondern durch eine
Sache, die groﬁer ift als wir felbft — durch Gott, der uns aber als leben-
diger nur in feiner Sache begegnet. Um den groﬁten Ausdruck fiir
diefen Sachverhalt zu brauchen, fagen wir: Es gibt keine Nachfolge ohne
das Reich — und langen damit bei der Grundregel aller ,,Taktik* an:
»» Lrachtet am erflen nach dem Reiche Gottes und feiner Gerechtigkeit,
fo wird euch folches zufallen.*
Wir gelangen alfo zu dem paradoxen Ergebms dafl die zweite
Methode ein grofles Recht hat, aber nur unter Vorausfetzung der erften!
Aber die erfte Methode hat nur recht, wenn fie {ich in der zweiten
vollendet. Denn es ift durchaus richtig und ganz auflerordentlich wich-
tig, dafl der Kampf gegen gewifle Weltmichte —greifen wir wieder den
Kapitalismus und Militarismus heraus — - citel und ohnmichtig ift, wenn

195



er nicht auch in unferem privaten Leben gefiihrt wird, dafl unfer Be-
kenntnis zu groflen Zielen des offentlichen Lebens n1chtig wird, wenn
unfer Alltag davon unberiihrt bleibt. Und wer wollte leugnen, 'daf8 es
einen f{olchen Sozialismus und Pazifismus gibt? Und dafl er in fich
felbft zufammenbricht — zufammengebrochen ift?

Es ift wohl gut, wenn wir diefe Streitfrage nochmals Chriftus {elbft
vorlegen. Wir haben fein Wort gehort, dafd es gelte, zuerft nach dem
Reiche Gottes und {einer Gerechtigkeit zu trachten, worauf uns folches,
das heifdt: die Erléfung und Heiligung unferes Selbft und feiner Welt,
zufalle. Aber nun gibt es auch das hochbedeutfame Wort Chrifti aus
{feiner Ab{chiedsrede: ,,Und ich heilige mich felbft fiir fie, damit auch
fie in der Wahrheit geheiligt werden.” Chriftus, der Heilige, heiligt fich
felbft, ringt nach immer vollkommenerem Gehorfam — auch er lernte
ja, nach dem Wort des Hebraerbriefes (5, 8), im Leiden Gehorfam —
damit dadurch fein Werk gefordert und auch die Jinger dafiir taug-
licher gemacht wiirden. Und wir wiflen noch mehr: wir wiffen, daf}
er am Beginn feines Weges in der Gefchichte der Verfuchung die
Michte, die er in der Welt befiegen follte, in fich felbft befiegt hat.
Freilich — was wohl zu beachten ift! — nicht diefe Michte ,,zunéchft
bei Seite laffend”, fondern ihnen ins Auge {chauend, Bruft an Bruft mit
ithnen ringend. Aber er hat fie in fich {elbft {iberwunden und immer wie-
der diefen Kampf gekidmpft, bis nach Gethfemane hinein, Und wie
gefagt: alle groflen Ueberwinder {ind diefen Weg gegangen.

Es it fo: Wir konnen nicht recht Sozialiften und Pazififten {ein,
wenn wir blo den Kapitalismus und Militarismus draxflen bekdmp-
fen, wenn diefer Kampf nicht auch unfer eigenes innerftes Wefen er-
faflt, wenn er nicht — um wieder mit Kierkegaard zu reden — zu
einer Sache der ganzen ,,Exiftenz wird, wenn er nicht unferen Alltag:
ich fage nicht geflaltet — das wire zu viel gefagt — aber doch bean-
{prucht und beunruhigt.

Aus einer Reihe von Griinden nicht.

Einmal: Wie man nicht in feinem per{onlichen Leben um die Ueber-
Wmdung von Krieg und allem fozialen Uebel ringen kann, ohne diefe,
im pragnanten Sinne des Wortes, zu kennen, {o kann man umgekehrt
fie nicht kennen, wenn man nicht auch in feinem perfonlichen Leben
mit ihnen ringt. Man bleibt dann auf der Oberfliche. Man durchichaut
und erfahrt nicht thre ganze Macht, ihren ganzen Zufammenhang, ihre
ganze Tragweite. Man ftellt fich die Aufgabe zu leicht vor. Man meint
vielleicht, fie mit bloflen Griinden der Vernunft, mit rein politifchen,
juriftifchen, wirtichaftlichen Maflregeln befiegen zu konnen. Erft wenn
man den letzten Sinn, die tiefften Wurzeln und die dimonifche Macht
des Egoismus, Mammonismus und Gewaltgeiftes — der letzten Ur-
{fachen von Krieg und fozialem Uebel — in fich {elbft erlebt hat, weif}
man, wie allein fie auch in der Welt iiberwunden werden konnen und
miuffen. Erft jetzt kennt man fie!

196



- Wir kénnen fonft aber auch nicHt einmal recht an den Sozialismus
und Pazifismus glauben. Denn an eine blofle Theorie, und fei fie
noch fo grofd und {chon, kann man im tieferen Sinne des Wortes nicht
glauben. Man begeiftert {ich dafiir, fo lange fie Ausfichten auf Erfolg
und Sieg hat, und 143t fie fahren, wenn die Zeit der Niederlage kommt.
Womit wir wohl das tieffte Geheimnis des Zulammenbruchs von Sozia-
lismus und Pazifismus, den wir erleben, enthiillt haben. Wer zwar mit
Leiden{chaft in der Friedensbewegung mitmacht und gegen den Mili-
tarismus eifert, aber im Alltag, in der Familie und in anderen privaten
Bezichungen, nur den Geift der friedlofen Rechthaberei oder gar Ge-
walttdtigkeit kennt, der wird verzagen, wenn der Pazifismus in die
Enge gerit; wer aber, bei aller Unzulidnglichkeit, die auch bei ihm
bleibt, vielleicht im Kampf mit einem widerftrebenden Temperament,
doch dem Frieden, und zwar dem rechten, der mit Gerechtigkeit, Wahr-
heit und Freiheit verbunden ift, einen Platz, und zwar einen zentralen,
in feinem Herzen einrdumt, der wird an den Frieden glauben, auch
wenn die Tage dunkel geworden find. Wer fiir den Sozialismus
kidmpft, jede Woche eine {ozialifti{che Verfammlung befucht und jeden
Tag eine {ozialiftifche Zeitung lieft, aber im Kreife {einer Familie und
Kamerad{chaft einen kalten Egoismus und eine fehr ausgelprochene
,»Biirgerlichkeit herrfchen l4if3t, der wird, wenn die fozialifti{che Kon-
junktur plétzlich nicht mehr vorhanden ift, fich im ftillen nach etwas
anderem umfehen; wem aber der Sozialismus perfonlichfte Gefinnung,
Liebe, Hoffnung, Sehnfucht des Herzens und Forderung des Gewiflens
ift, wer, wieder in aller Schwiche und Unvollkommenheit, vielleicht
auch durch die Verhilmifle ftark gehemmt, verfucht hat, mit dem So-
zialismus im Alltag ernft zu machen, der wird am Sozialismus feft-
halten, auch wenn die Reaktion in hohen Wellen anftiirmt, der wird an
den Sozialismus glauben — trotz allem und erft recht! Denn nur fo
entfteht Glauben. Wieder bekommt Kierkegaard Recht: Glauben gibt
es nur in der ,,Exiftenz®, in der Nachfolge.

Aber es ift nicht bloff fubjektiv fo, daff unfer Glaube an die grofie
Sache fich nur bildet und erhilt in dem Mafle, als fie auch eine per{on-
liche Sache wird, fondern diefe Haltung hat auch eine grofle objektive
Bedeutung. Chriftus fagt: ,,Ich heilige mich felbft fiir fie, auf dafl auch
fie geheiliget werden in der Wahrheit.“ Er heiligt fich felb{’c fo diirfen
wir das Wort auslegen, weil nur {o ein heiligender Einfluf} auf die Ge-
meinde ausgeht, dafl fie die Wahrheit echt vertreten und das Werk
recht tun konnen. Er heiligt fich damit felbft fiir fein Werk.

Und das it von ganz gewaltiger Bedeutung. Fiir jedes rechte
Werk mufl man fich ,heiligen”. Das heifit zundchft: fich zufammen-
nehmen, fich fammeln, von allem abfehen, was ablenkt, zerftreut, ver-
unreinigt, {chwicht. ,,Ein Wettkdmpfer enthilt fich alles Dings.” Wie
hat Blumhardt der Vater gefaftet und gebetet, als er den ent{cheidungs-
vollen Kampf mit den Dimonen kdmpfte! Auch Chriftus hat vierzig

197



Tage gefaftet, bevor er den Verfucher befiegte. Nur im ,,Faften® kann
man die Verfuchung erkennen, nur im ,,Faften® fie befiegen.

Aber nicht davon wollen wir diesmal reden. Und auch nicht von
dem Selbftverftindlichen, daff eine grofie Sache, namentlich eine Sache,
bei der es fich um eine Verkiindigung, eine Botichaft, eine Haltung,
einen Glauben, eine Lebens- und Weltgeftaltung handelt, nur in dem
Mafle Eindruck macht, als das Beifpiel ihrer Verkiinder und Vertreter
ihr entfpricht. Das ift zwar wichtig genug, aber man weif} es ja, im
allgemeinen, auch wenn man es nicht befolgt, Wir wollen vielmehr auf
etwas hinweifen, was gerade im Zufammenhang unferes Problems
befonders wichtig ift und gelangen damit wieder zu {einer vollen Ho6he
und Tiefe: Eine Sache wird wefentlich durch den perf[onlichen Einfatz
durchgefetzt — durch Arbeit, Glauben, Leiden, Opfer ihrer Trager. Das
ift das offene Geheimnis. Nicht durch feine Lehre hat Jefus die Welt
tiberwunden, obichon fie notwendig und tief dazu gehort, {ondern
durch feine Tat, die fich am Kreuze vollendet. Und fo ift es immer
gegangen. Das ift das Grundgefetz der Arbeit und des Kampfes fiir
die Verdnderung der Welt. In diefem Sinne mufl der Kampf und Sieg
bei uns {elbft ,,anfangen®. Und das ift ja auch grofle Botichaft fiir alle
die, welche im oOffentlichen Leben nicht viel bedeuten oder dort aus
irgend einem Grunde nicht kimpfen kdnnen. Sie konnen trotzdem —
ja erft recht! — einen {ehr groflen Kampf kimpfen. Und wir alle kon-
nen diefen Kampf kidmpfen, auch wenn der andere gechemmt it —
follen thn gerade in folchen Zeiten erft recht lernen. Der grofite und
hochfte Ausdruck fiir diefe ,,Methode aber ift: Obne Nachfolge kein
Reich. Das Reich verwirklicht fich nur in der Nachfolge und durch fie.

Wenn wir nun das Recht der beiden Methoden ab{chliefend beurtei-
len und in das richtige Verhiltnis {fetzen wollen, fo mochte ich fagen:
Nachdem durch die eine Bewegung auch die politifchen und f{ozialen
Dinge, die gewaltigen Weltmichte, die heute dem Reiche Gottes ent-
gegenftehen, vor allem das foziale Problem und das Kriegsproblem,
fagen wir allgemeiner und mehr negativ: das Reich des Mammons und
der Gewalt, in das Licht der Sache Chrifti geftellt und zu einer An-
gelegenheit des Reiches Gottes geworden f{ind, hat es einen guten Sinn,
wenn nun eine Bewegung einfetzt, die am andern Ende anfaffen will.
Aber nur am andern Ende der gleichen Aufgabe, nur diefe Aufgabe vor
Augen habend, fie anfaflend, mit ihr ringend. Anders gefagt: die eine
Bewegung hat vielleicht mehr das Reich im Auge gehabt, ohne iibrigens
die Bedeutung der Nachfolge zu iiberfehen, und den perfonlichen Ein-
fatz als felbftverftandlich betrachtend, die andere betont, vom Reiche
wiflend, etwas einfeitig die Nachfolge. Das ift wohl der Sinn der bei-
den Bewegungen, zum hochften und tiefften Ausdruck gebracht. Aber
das Reich und die Nachfolge gehoren zufammen: Keine Nachfolge ohne
das Reich, kein Reich ohne die Nachfolge. ~ Leonhard Ragaz.

198



	Die zwei Methoden

