
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 31 (1937)

Heft: 2

Artikel: Gewalt und Gewaltlosigkeit. I., Zur Diskussion im "Aufbau" ; II., Das
Problem der Gewalt (Thesen)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136994

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136994
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Socin, Kantonsrat, Zürich. Dr. Robert Meyer, Rechtsanwalt, Zürich.
Prof. Dr. Hans Nabholz, Zollikon. Dr. Hans Oprecht, Nationalrat,
Verbandsfekretär, Zürich. Prof. Leonhard Ragaz, Zürich. Werner
Schmid, Lehrer, Zürich. Ph. Schmid-Ruedin, Nationalrat, Zürich.
El. Thommen, Schriftftellerin, Zürich. Dr. Ed. Zellweger, Rechtsanwalt,

Zürich. Dr. E. Zürcher, Rechtsanwalt, Zürich.
Diefen Aufruf können Schweizerbürger unterzeichnen (Männer und Frauen

vom 18. Altersjahr an). Weitere Exemplare des Aufrufs fowie Unterfchriftenbogen
können in beliebiger Anzahl gratis bezogen werden vom Schweizerifchen
Freiheitskomitee, Poftfach Zürich-Riesbach.

Für freiwillige Beiträge zur Deckung der Unkoften find wir dankbar und
erbitten Sie auf Poftjcheckkonto VIII 20 626 (Schweizerifches Freiheitskomitee).

Gewalt und Gewaltlofigkeit.
I. Zur Diskuffion im „Aufbau".

Durch mehrere Nummern des „Aufbau" zieht fich eine Diskuffion
über Gewalt und Gewaltlofigkeit, befonders über das Problem der
Gewalt im Bürgerkrieg, veranlaßt durch die ablehnende Stellung des
Redaktors zu der Politik Blums in bezug auf Spanien. Auch er hat eine
Zenfur des „totalen Pazifismus" erhalten.) Ich möchte dazu nicht etwa
ausführlich und gründlich Stellung nehmen, um fo weniger, als ich
jetzt und früher zu dem Thema mich genügend geäußert habe und es

wieder zu tun gedenke. Aber einiges muß, damit nicht böfe Irrtümer
fich feltfetzen, doch noch bemerkt und feftgeftellt werden.

1. Es ift eine arge Verfchiebung ja Entflellung des Problems, um
das es fich handelt, wenn man das Urteil über die Spanien-Politik
Blums mit der antimilitariftifchen Stellung zum Bürgerkrieg verwech-
felt, wie das nun durch die „Totalen" unter den Diskutierenden
gefchehen ift. Das find zwei fehr verfchiedene Dinge. Es muß
feftgeftellt werden, daß niemand unter uns behauptet hat, wir Antimilitariften

follten an einem Bürgerkrieg auf Seiten des Rechten mit den
Waffen teilnehmen. Das ill keinem eingefallen und für den Schreibenden

wie für alle feine Freunde kein Problem. Man follte doch einmal
lernen, zwifchen dem, was man felbft für richtig hält und dem, was
man andern zumuten darf, neblt der Art, wie man über fie urteilt, zu
unterfcheiden. Wenn wir es ablehnen, über die mit Waffen kämpfende

Volksfront zu Gericht zu fitzen — was uns allzu wohlfeil
vorkäme — oder gar den meuchlings Ueberfallenen mit dem Mörder in
den gleichen Tiegel zu werfen, bloß weil er auch eine Waffe in der
Hand hat, fo bedeutet das, wie wir übrigens deutlich genug erklärt
haben, auf keine Weife, daß wir nicht einen andern Weg für beffer
hielten. Das fteht, wie gefagt, ganz außer Diskuffion. Etwas anderes
aber ift es, wenn uns im Namen des Pazifismus verboten werden foil,
eine Politik zu verurteilen, welche nach unferer wohlbegründeten Ueber-

68



zeugung den Weltkrieg direkt herbeilockt, und inzwifchen einen grauenvollen

Bürgerkrieg (der auch fchon Weltbürgerkrieg in nuce ift) mit
gegen 300,000 Toten mindeftens ftark mit verfchuldet hat — eine
Politik, die, was die „totalen Freunde" hartnäckig ignorieren, gar
nicht pazififlifch ift, die felbft aufs ungeheuerfte ruftet, die fofort
bereit ift, kriegerifch zu werden, fobald es dem eigenen „Intereffe"
felbft an die Haut geht und deren pazififtifches Verdienft wefentlich
darin befteht, daß fie diejenige Partei, deren Sieg ficher im höchften
Intereffe des Friedens läge, in Nachteil verfetzt, fie gegen alles Völkerrecht

mit räuberifchen Aufrührern auf gleichen Fuß behandelt, mit ihr
abgefchloffene rechtsgiltige Verträge bricht und mit alledem diejenige
Macht begünftigt, welche den Krieg will und gerade durch ihr fpa-
nifches Vorgehen den Weltkrieg bewußt vorbereitet. Daß wir unter
Verleugnung unterer politifchen Einficht eine folche Politik der
Verblendung und des Selbltmordes billigen follten, als Sozialiflen,
Demokraten, Antimilitariften, bloß um ihres pfeudopazififtifchen Mäntelchens

willen, das nur Egoismus, Feigheit und Illufionismus zudeckt —
bloß weil die Dogmatik eines nach unferem Urteil fchlecht orientierten
„totalen Pazifismus" es zu verlangen fcheint: uns ein folches sacrifizio
dell'intelletto zuzumuten, wäre einfach eine Abfurdität und ein
Mißbrauch des Pazifismus. Die Frage, ob die fpanifche Politik Blums gut
fei oder nicht, ift nicht dogmatifch, fondern politifch, d. h. unter dem
Gefichtspunkt politifcher Richtigkeit und Weisheit, zu beurteilen. Sie
hat, was betont werden muß, gar keine grundfätzliche Bedeutung und
könnte nur von einem unklaren Denken oder einem pazififtifchen
Dogmatismus (und Pharifäismus — offen geftanden!) zu einer folchen
gemacht werden.

2. Es muß noch gegen ein Zweites Einfprache erhoben werden:
Man hat in diefer Diskuffion getan, als ob das Problem der Stellung
des Antimilitarismus zum Bürgerkrieg, fpeziell zum fozialen, von uns
bisher gar nicht gefehen worden wäre und wir dafür gar keine Lofungen

gefucht und gefunden hätten. In Wirklichkeit haben wir feit nun
wohl etwa zwei Jahrzehnten damit aufs Ernftefte gerungen, haben
Lofungen zu finden gemeint und fie auch ausgefprochen, auch zu
praktifchen Maßregeln aufgefordert. Aber es ill damit offenbar gegangen
wie mit allerlei anderem: man hat das alles, man erlaube den
Ausdruck, verfchlafen, und nun, da das Problem auf die Nägel brennt,
fährt man auf und behauptet, niemand habe bis jetzt daran gedacht.
Es ill wenig erbaulich und weift auf einen fchweren Mangel der
antimilitariftifchen Bewegung hin: daß fie im Enthufiasmus des Gefühls
und im Drang nach „Taten" die Verarbeitung der Probleme durch
folides Denken vernachläffigt hat.

3. Und noch Eins! Es möchte nach der Diskuffion im „Aufbau"
und anderem, was einem fo entgegentritt, faft fcheinen, als ob nun die
Antimilitariften plötzlich in zwei Lager zerfielen: im einen ftünden, in

69



makellofem Weiß, die „Totalen", die von keinem Hauch der Gewalt
Berührten, Kompromißlofen, Abfoluten, im andern aber die
Relativen, durch Zugeftändniffe Befleckten, mit der Gewalt Paktierenden,
wenn nicht gar Liebäugelnden. Liebe Freunde! So fieht der Trennungsstrich

nicht aus. Es gibt z. B. im Lager der „Totalen" Leute, die den

paffiven Luftfchutz ganz oder teilweife mitmachen, den wieder die
vermeintlichen „Kompromißler" verabfcheuen. Diefe fprechen hoffentlich

jenen Andern deswegen nicht den ehrlichen Haß des Krieges ab,
dagegen beanfpruchen fie, nicht von jenen des ganzen oder halben
Abfalls befchuldigt zu werden, wenn fie die „pazififtifche" Politik eines

mächtig aufrüftenden sozialiftifchen Minifterpräfidenten, der eine

gewaltige, trotz ihren Mängeln und Sünden herrliche Freiheits- und
Friedensbewegung abwürgen läßt, um felbft „ficher" zu bleiben, nicht
wunderbar finden. Weg mit allem Pharifäismus! Es gibt unter uns
nicht „abfolute" und „relative", „integrale" und „fragmentarifche",
„totale" und „partiale" Pazififlen, fondern lauter Leute, die es gleich
eifrig und ehrlich mit dem Kampf gegen den Krieg und dem Ringen
um den Frieden meinen und von denen keiner „abfolut" ift.

So viel zur Klärung des Problems. Ueber dieles felbft dann
vielleicht ein andermal mehr. Denn gewiß gibt es für uns Probleme —
wer hat das geleugnet? Und ill es ein fchlechtes Zeichen für unfere
Sache?

Habe ich nun etwa zu wenig pazififlifch milde geredet? Gut, dann
fage ich: ich halte es für lebenswichtig, daß der Pazifismus ehrlich und
deutlich rede, wie andere Leute. Ich bin für einen männlichen
Pazifismus.

II. Das Problem der Gewalt1)

(Thefen.)
i.

Das Problem der Gewalt, aus dem fo viele Einwände gegen den

religiöfen Antimilitarismus erwachten, wird nicht fowohl durch begriffliche

Unterfcheidungen geklärt, als durch die Erkenntnis der Gewalt
als einer „Macht" im biblilchen Sinne und als einer befonderen Form
des Abfalls von Gott.

2.

Die biblifche Ablehnung der Gewalt beruht auf der Grundwahrheit
der biblifchen Verkündigung von der Herrfchaft Gottes über alle
Wirklichkeit. Aus diefer fließt auf dem Boden des Alten Teftamentes

1) Es begegnet einem immer wieder, daß man des Abfalls von einem Standpunkt

angeklagt wird, den man in Wirklichkeit nie eingenommen hat. Darum, und
auch als Beitrag zu dem wichtigen Thema überhaupt, veröffentliche ich die Thefen
zu dem Vortrage, den ich im Jahre 1931 an dem Internationalen Kongreß der
antimilitariftifchen Pfarrer in Zürich gehalten habe. Das war und ift mein Standpunkt.

D. R.

70



das unverletzliche, in der Ehrfurcht anerkannte heilige Recht jeder
Kreatur, welches auf dem Boden des Neuen Teftamentes das befonders
durch die Bergpredigt und das Kreuz erläuterte freie Gefetz der Liebe
wird.

3-

Das Problem der Gewalt verliert bei diefem Verftändnis feinen
kafuiflifcben und gefetzlichen Charakter. An die Stelle der dogmatifch-
doktrinären tritt die genetifch-dynamifche Methode: der Kampf gegen
die Gewalt wird zum freien Ringen um die Herrfchaft Gottes und
zum Warten auf fein Reich.

4-

Daraus ergibt fich eine undoktrinäre, durch die Freiheit des Chriftenmenfchen

beftimmte Stellung zum Recht, zur Notwehr, zum fozialen
Kampf, zur Revolution und zu ähnlichen Problemen. Es handelt fich dabei

überall nicht um Kafuiftik, fondern um Gefinnung und um den
Sinn für des lebendigen Gottes Auftrag.

5-

Neben diefer mehr evolutionären ill aber eine mehr revolutionäre
Haltung im Kampfe gegen die Gewalt möglich und notwendig. Diefer
Kampf begleitet das Vordringen des Reiches Gottes. Solche revolutionäre

Haltung bedeutet die Dienftverweigerung, aber auch die franzis-
kanifche Armut. Denn die Gewalt in Form des fozialen Bürgerkrieges
unblutiger oder blutiger Art ill heute ebenfo bedrohlich wie die des

Völkerkrieges. Befonders auch ihr gegenüber enthüllt der Kampf gegen
die Gewalt feinen letzten Sinn als Nachfolge Chrifti in unferer Zeit.

6.

Wenn die Rechtfertigung der Gewalt letzten Endes auf einer
Philofophie (befonders auch Natur- und Gefchichtsphilofophie) oder
einer beftimmten Auffaffung des Chriftentums beruht, fo umgekehrt
auch ihre Bekämpfung. Diefer Kampf vollendet fich darum in einer
tiefgehenden Umwälzung befonders des religiöfen Denkens und Tuns.

Leonhard Ragaz.

Ein Denkmal.
Zu den Geftalten, die leuchten, gehört für den Schreibenden in

vorderster Linie Emma Pieczynska. Am i o. Februar find es zehn Jahre,
feit fie diefen irdifchen Schauplatz verlaffen hat. Wenn man von „großen

Seelen" als von einer befonderen Art von Menfchen redet, fo
gehört fie jedenfalls dazu. Etwas Kleinliches war bei ihr einfach
unvorstellbar. Und ebenfo etwas Unlauteres. Nicht zufällig lautet der
Titel ihres fchönften Buches: „Schule der Reinheit" („Ecole de la
pureté"). Sie felbft war, ohne daran zu denken, eine verkörperte
Schulung zur Reinheit. Wie des großen Sinnes. Sie hätte bei diefer

71


	Gewalt und Gewaltlosigkeit. I., Zur Diskussion im "Aufbau" ; II., Das Problem der Gewalt (Thesen)

