Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 31 (1937)
Heft: 2
Artikel: Reformation nach Vorwarts oder nach Ruckwarts? (Fortsetzung). 11.,

Die Existenz - nicht die Lehre! ; 12., Rechtfertigung aus dem Glauben

oder Nachfolge? ; 13., Gott und Mensch ; 14., Aber ist das nicht

Titanismus?
Autor: Ragaz, Leonhard
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136992

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-136992
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

das rechte Verhidltnis der beiden finden. (Denn muf} ich noch fagen, dafl
es nie, oder doch felten, nur ein Nein oder Ja fein wird, fondern meiftens
eine Milchung von beiden?) Wir werden nicht Gott ablehnen, fondern
das, was nicht aus ihm, ja gegen ihn ift. Wir werden alfo eigentlich iiberall
Ihn bejahen, auch im Nein. Aeuflerfte Schirfe it dadurch nicht aus-
gefchloflen, ja fie ift oft notig, wie fie ja bei allen groflen Propheten
und Zeugen Gottes vorhanden ift, und am meiften bei ihm, der Gottes
Wort iff. Es gibt ein erlaubtes, gebotenes Eifern um Gott. Aber —
aber! — es ift heilig nur, wenn es aus Gott ftammt, und nur in dem
Mafle, als es dies tut.

Gott ift das rechte Ja und das rechte Nein, Darum konnen wir mit
dem, was wir nun angedeutet haben — denn mehr ift es nicht! —,
zwar nicht das leiften, was viele fo gern hitten: nicht einen Apparat
aufftellen, den man nur zu drechen brauchte, um in jedem einzelnen
Falle die reche Enticheidung zu finden. Das glbt es zwar in der ,,Re-
ligion®, aber nicht im Reiche Gottes. Hier muf}, wie gerade der {chein-
bare Widerfpruch unferer beiden Lofungen zeigt, von Fall zu Fall um
Ja oder Nein gerungen werden. Das ift das Ringen um Gott, um {eine
Wahrheit und feinen Dienft. Aber auch umgekehrt: je mehr wir ihn
recht verftehen und ihm recht gehorchen, finden wir auch das wahre
Ja und das- wahre Nein. Leonhard Ragaz.

Reformation nach Vorwirts oder nach Riickwirts? .
(Fortfetzung.)

11. Die Exiftenz — nicht die Lebre!

Wir kommen aber von diefen Hinweifen auf die Bedeutung und
Rolle der Tat fofort in den Mittelpunkt des Kierkegaardichen Kamp-
fes um die Reformation, wenn wir zu {einer Bot{chaft von der fun-
damentalen Bedeutung der Exiflenz gelangen.

Wieder ftoflen wir auf einen Bauftein der dialektifchen Theologie
aus dem Steinbruch Kierkegaards. Und wieder — welcher falfche
Gebrauch! %)

Doch horen wir zuerft Kierkegaard! Was ihn zu diefer Kategorie
der Exiftenz veranlafit hat, ift {fein Kampf gegen das ,,Syflem
gewelen. Unter Syftem verftand er eine Geiftesform, welche die Wahr-
heit in einer {fogenannten Objektivitit haben will und diefe Objektivi-
tat in einem abgerundeten Ganzen von f{e’s philofophifchen, fei’s
theologifchen Begriffen und Sitzen zu haben glaubt. Sein Angriff galt
ur{priinglich dem Hegelichen Syftem, das fir ihn (mit Recht) der

1) Die Dialektiker find auch mit der Betonung des Exiftentiellen, wie in faft
allem an fich Wertvollen ihres Syftems, nicht die Erften gewefen (noch abgefehen
von Kierkegaard), aber fie haben die geiftige Konjunktur fiir fich gehabt und haben
es auch meifterhaft verftanden, fich in Szene zu {etzen.

56



Typus des Syftems und der Objektivitit iiberhaupt ift; erft {piter hat
er dann diefen Angriff auch auf die Theologie, und hier auf die Ortho-
doxie, iibertragen, um fich zuletzt in der gleichen Stofirichtung mit
prophetifcher Wucht gegen die Kirche zu wenden.

- Was meint Kierkegaard mit feiner Lehre von der Exiftenz? Etwas
fehr Einfaches: das Chriftentum ift nicht Lehre, fondern per{énliche
Tat, per{onliche Lebenshaltung, und wenn es unter den Men{chen ver-
treten werden {oll, {o nicht bloff durch Lehre, fondern durch die Exi-
{tenz. Es hat es darin {elbftverftindlich mit dem Einzelnen und {einer
Enticheidung zu tun (denn nur der Einzelne kann wirklich den Ent-
Jchluf faflen, die Wahl treffen, die Entfcheidung fillen — Kollektivi-
titen konnen es bloff, wenn und {oweit die in thnen befafiten Einzel-
nen es tun), wihrend die falfche Objektivitit einer an fich giiltigen
Lehre von Tun und Ent{cheidung des Einzelnen auf die Anonymitit
der Maffe, des Kollektivs, ablenkt, heifle diefes nun Kirche oder Staat.
In diefem Sinne (nur in diefem!) heifit es dann: ,,Die Subjektivitdt ift
die Wahrheit.* So allein kann man auch wirklich Glauben haben;
die Exiftenz allein ift dafiir der taugliche Priifftein. |

Bevor wir wieder Kierkegaard felber das Wort geben, muf} ein
naheliegendes doppeltes Miffverfleben abgewehrt werden.

Es konnte nach dem nun Angedeuteten {cheinen, dafl Kierkegaard
keine fefle Wabrheit, fondern nur {ubjektive Anfichten gelten laffen
wolle, mit andern Worten, daf} er keine abfolute Wahrheit kenne,
fondern bloff relative Wahrheiten. Man konnte Kierkegaard nicht
arger verkennen. Das genaue Gegenteil ift richtig. Mit leidenichaft-
lichem Nachdruck erklart er es als feine Aufgabe, wieder gegen das
,,bis zu einem gewiflen Grade* das Abfolute zur Geltung zu bringen,
»die Ideale wieder aufzurichten®. Aber das gelchieht nun eben nicht
durch ein Credo, das blofl den Intellekt erfaf3t und die Wahrheit auf
das Geleife einer falichen Objektivitit leitet, wo fie zu einer groflen
Liige wird. Glaunbe ift im Gegenfatz dazu ein die ganze Perfonlichkeit
und eigentlich iiberhaupt erft die Perfonlichkeit erfaffender Akt (denn
die Perionlichkeit kommt nur im Willen und Ent{chlufl zur Geltung),
und das allein verfteht das Neue Teftament, im Gegenfatz zur Ortho-
doxie, unter Glauben.") a

Es handelt fich alfo nicht um die Auflofung der feften Wahrheit in
einen bloflen Subjektivismus, fondern um die rechte Art, die Wabrbeit
zur Geltung zu bringen, darum, dafl die Wahrheit wirklich in Wahr-
heit und als Wahrheit vertreten werde. Im ibrigen hat feit den Tagen
der Reformation aufler Blumhardt wohl keiner fo viel getan, die
W abrbeit der Sache Chrifti wieder an den Tag zu bringen, wie gerade
Kierkegaard. Dabei war ihm auch die rechte Lebre wichtig. Er war

1y Nichts ift bezeichnender, als dafl die neuefte Schrift von Karl Barth den Titel
,»Credo® trigt.

57



wirklich auch (fozufagen im Nebenamt) ein grofler Theologe, ein
»Schriftgelehrter fiirs Reich Gottes gelehrt®.

Man konnte jedoch denken, daf Klerkegaard wenigftens das Dogma
verworfen hitte. Aber auch das ftimmt keineswegs; das Gegenteil ift
der Fall: keiner hat wie er — auch Schleiermacher nicht ausgenommen —
Sinn und Kraft des Dogmas wieder verftanden und aufgedeckt. Aber
auch hier, und hier erft recht, gilt: die Wahrheit des Dogmas wird
nicht durch ein intellektuelles Credo ausgedriickt und vertreten, fon-
dern als Glaube — als Tat, Ent{cheidung, Hingabe des ganzen Men-
{chen, die eben in feiner ganzen Stellung zu Gott und Welt, in feiner
»Exiftenz®, zum Ausdruck kommen.

Vielleicht 148t fich diefer Sachverhalt auch, von uns aus, fo aus-
driicken: Die Orthodoxie fafit das Dogma [latifch auf. Es ift eine ratio-
nale T heorie, in fich felbft wertvoll, in Formeln ruhend. Das ift im
Grunde eine philofophifche und intellektualiflifche Auffaflung. Sie ent-
{pricht der griechifchen Anichauung, wonach die Wahrheit in einer -
rubenden Idee zum Ausdruck kommt. In der Bibel aber ift die Wahr-
heit der lebendige Gott und fein Chriftus, der fich in 7ar und
Schépfung kundtut, nicht in Lehre. Das, was im Dogma der Ortho-
doxie von feinem lebendlgen Zufammenhang losgetrennt, abftrakt, in-
tellektualiftifch, zum Ausdruck kommt, ift darum in der Bibel einer-
feits ein Bericht von Taten Gottes, anderfeits der Glaube an folche
Taten, immer aber Glaube an den lebendig [chaffenden Gott. Nur im
lebendigen Kampf des Reiches Gottes bekommt das Dogma darum {ei-
nen Sinn. So einft, um das Zentraldogma zu nennen, das von der
,,Gottheit Chrifti im Kampf gegen den Anfpruch der Heidengotter,
des Jupiter und des Zafar und heute im Kampfe mit dem Anfpruch des
totalen Staates, der aus dem Neuheidentum fliefdt. Aber was foll die
,Gottheit Chrifti der Dogmatiken? Das ift eine Mumie.

Was aber von diefem Zentral-Dogma gilt, das gilt auch von allen
ibrigen. Nur in der lebendigen Gelchichte des Reiches und in {einem
praktifchen Kampf {ind fie felbft lebendig.") Diefer Kampf aber ift
,extflentiell,

Die Art, wie diefe, wie mir {cheint, fundamental wichtige neue
Auffaflung des Dogmas von der Theologle vollftindig ignoriert wor-
den ift, {cheint mir fiir fie kennzeichnend.

Lafen wir nun, nachdem wir verfucht haben, einem Mifiverftehen
von vornherein den Weg zu verfperren, wieder Kierkegaard felbft
reden:

') Etwas ausfiihrlicher habe ich diefen Sachverhalt in meinem Boller Vortrag:
»Ueber Religion, Chriflentum, Dogma, T heologie, Kirche, Bibel — mit belonderer
Beriickfichtigung des fogenannten Gottlofenproblems” dargeftellt. (Er it auch als
zweiter Teil der Schrift: ,,Die Botfchaft vom Reiche Gottes von Robert Lejeune
und Leonhard Ragaz erfchienen.)

58



»Im allgemeinen ftellt man es fo dar, daff man erft den Glauben haben
und dann ein Exiftieren nachfolgen miiffe. Auch dies hat dazu beigetragen,
die ungeheure Verwirrung zu erzeugen, als wire es moglich, Glauben ohne
die Exiftenz zu haben... Die Sache ift ganz einfach: Um den Glauben zu
bekommen, mufl erflt eine Exiftenz, eine exiftentielle Beftimmung her. Das
it es, was ich nicht genug einfchirfen kann. Um den Glauben zu bekom-
men — fogar damit bloff die Rede davon fein kann, den Glauben zu be-
kommen, mufl eine Situation her. Und diefe Situation mufl durch einen
exiftentiellen Schritt durch das Individuum zuweggebracht werden...

Siche, das ift das, was erforderlich ift: Hinaus follft du, hinaus auf die
70 0oo Faden Wafler. Das ift die Situation. Nun kann die Rede davon fein,
den Glauben zu bekommen oder zu verzweifeln.

Etwas Verdienftliches entfteht gleichwohl nicht; denn du wirft fo durch-
einandergeriittelt werden, daff du noch lernft, das Verdienftliche fahren zu

laffen.”

»Dann ift da wieder ein zweites Exiftieren, das dem Glauben folgt. Aber
diefes Erfte darf nicht vergeflen werden — oder das Chritentum ift rein
verriicke.”

»Chriflus will gerade das Objektive nicht haben — daher fein dauerndes
Anftoflen dem Sabbath gegeniiber; denn diefer war nach jidifchen Begriffen
ein Objektives, und Chriftus wollte darum gerade Gott dienen — dadurch,
daf} er den Sabbath brach.”

,»Chriftus fagt: ,Tue nach dem, was ich fage und du follt erfahren.
[Vgl. Ev. Joh. 7, 14—17.] Alfo erft eine ent{cheidende Handlung. Durch
deren Hilfe wird dann dein Leben in Kollifion mit dem ganzen Dafein
kommen und du wirft an anderes zu denken haben, als zu zweifeln, und
du wirft fowohl in einem wie im andern Sinne das Chriftentum notig haben;
fowohl als Vorbild wie als Gnade,

Nun dreht man die Sache anders: ,Das Chriftentum ift eine objektive

. Lehre — bevor ich mich darauf einlafle, mufl es fich erft vor mir rechtferti-
gen. Gute Nacht, Chriftentum! Nun hat der Zweifel gefiegt. Diefer
Zweifel kann nie {o durch Griinde angehalten werden, die [vielmeht] blof}
den Zweifel nihren. Nein, aber der Zweifel kann durch die Nachfolge
angehalten werden.” ‘

- Wenn man diefe Kierkegaard{che Kategorie von der Exiftenz ver-
ftanden hat, dann ift klar, daff die dialektifche Theologie wieder kein
Recht hat, diefen Bauftein aus Kierkegaards Steinbruch zu verwenden,
dafl ihre ganze Tendenz vielmehr auf das genaue Gegenteil abzielt. Zum
mindeften in ihrer jetzigen Geftalt und bei Karl Barth. Denn auf der
einen Seite {trebt fie — mit Erfolg! — zu einer neuen Orthodoxie und
beneidet die zweite Hilfte des {echzehnten Jahrhunderts, auf der an-
dern driangt fie recht mit Leidenfchaft ihre Anhadnger von jedem exi-
ftenticllen Verhalten ab in die ,,Objektivitit des Wortes, der Kirche
und auch des Staates (wenn er nicht durch feine allzu grofle Totalitdt
die Kirche geniert) hinein. Aber damit ift fie von Chriftus, und {ogar
von Paulus, wie vom wirklichen Aergernis des Kreuzes, abgekommen,
“auch von dem, was an den Reformatoren ,.exiftentiell war. Sie ift
_nicht den {chweren Weg der Reformation gegangen, fondern der Linie

59



des geringften Widerftandes folgend den der Reaktion. Sie ift riick-
wirts gegangen. 1 'heodor Haecker hat (in feinem letzten Stadium)
Kierkegaard zur Apologie der romifchen Kirche, Karl Barth zur
Reftauration der proteftantiichen Dogmatik benutzt., Die kommende
wirkliche Reformation wird auf dem von Kierkegaard angedeuteten
Wege vorwidrts gehen.

12, Rechtfertigung aus dem Glauben oder Nachfolge?

Das Wort von der Exiftenz vollendet fich in dem von der Nach-
folge. Denn die angemeflene Exiftenz des Chriften (die mit einer
s»theologifchen Exiftenz heute nicht zu verwechfeln ift!) ift eben die
Nachfolge. Auf fie miiffen wir nun noch befonders zu {prechen
kommen.

Das Reich und die Nachfolge — in diefen zwei Worten ift das
ganze Neue Teftament befafit. Daran dndert der Umftand nichts, dafi
das Wort Nachfolge nicht entiprechend hiufig ift; die Sache ift A
und O. Und der Jéinger it ja eo ipso Nachfolger.

Und nun wieder die Tatfache, daf} diefe Lofung im Proteflantis-
mus faft verftummt, diefe Hilfte der Wahrheit beinahe erlofchen ift.
Daran ift wieder die Rechtfertigung aus dem Glauben allein fchuld.
Und dafl man das Reich vergeflen hat! Ohne Reich aber gibt es keine
Nachfolge. Daf} die dialektifche Theologie diefe Hauptfache in Kierke-
gaard auf die Seite gelaflen und {eine Kategorie der ,,Exiftenz* blof}
zur Auffrifchung der Dogmatik, ftatt zur FErweckung des Lebens
benutzt hat, gehort zu ihrer ,,Riickkehr zur Reformation®. Die wirk-
liche Reformation aber wird mit der Botichaft vom Reiche wieder die
Forderung der Nachfolge auf den Leuchter ftellen.

»Es ift die Nachfolge (fiir die Lehre leiden und was dazu gehért), die
wieder hervorgebracht werden foll... Und warum foll die Nachfolge her-
vorgebracht werden? Etwa um den Gewiflen ein Joch aufzulegen, oder in
der Bedeutung von asketilcher Selbftplagerei, fo dafl wir nichts von dem
Zuriickgelegten gelernt hitten? Nein, die Nachfolge foll hervorgebracht
werden, um womdglich ein wenig Juftiz in der Chriftenheit zu halten und
um womdglich wieder ein wenig Sinn in das Chriftentum zu bringen.*

»Die Nachfolge hat man ja rein abgeichafft, und im Maximum hilt man
an - der Lumpigkeit: der biirgerlichen Gerechtigkeit, feft. Darum konnen
die Menfchen nie fo gedemiitigt werden, dafl fie das Bediirfnis der Grade

~ recht empfanden; denn die Forderung ift ja nicht mehr als biirgerliche Ge-
rechtigkeit, und die 16fen fie einigermaflen ein. Und ferner: da die Nach-
folge nicht gefordert wird, fo bietet fich {o gute Gelegenheit, objektiv zu
bleiben und fowohl das Chriftentum als Chriftus in das direkte Gegenteil
zu verwandeln: Chriftus auch zu {o einem Lehrer [zu machen], der vom
Publikum beurteilt werden foll und der deshalb fehen mufi, wie er fich und
feine Lehre rechtfertige.

Anders mit Luthers Verhiltnis zu {einer Zeit. Da war gerade die Nach-
folge in voller Fahrt und in einer fallchen Richtung. Jetzt dagegen ift die

60



Nachfolge ganz abgelchafft; fie mufl deswegen wieder hervorgezogen wer-
den, dialektifch wohl belehrt von all den alten Irrtiimern.*

»Das, worauf die ganze Kunft des Chriftentums beftindig ausgeht, ift
die Abfchaffung der Nachfolge . .. '

Die Nachfolge ift [aber] das, was wieder behauptet werden muff. Nun
allerdings nicht in der faft komifchen falfchen Richtung des Mittelalters —
nein, die Nachfolge im Sinne des Zeugens fiir die Wabrbeit und des Leidens
fir fie.

Hier wird dann iibrigens die Askefe des Mittelalters ufw. ihre Bedeu-
tung bekommen. Um nimlich Wahrheitszeuge {ein zu kdnnen, ift es nétig,
zum Entbebren erzogen zu werden ufw. Der Fehler des Mittelalters war,
die Askefe und Aechnliches zum abfoluten Telos [— Endzweck, Selbftzweck]
zu machen, fo dal das Mittelalter Chriftus mehr kopierte als ihm nachfolgte.
Kopieren heifdt, gerade die duflere Form erfaffen. Chriftus hat nicht Armut
an und fiir {ich gelehrt, fondern Armut, um fir die Wahrheit zeugen zu
konnen.”

13. Gott und Menfcb.

Der Gegenfatz der beiden Denkweifen, die in bezug auf das Ver-
ftindnis deflen, was Chriftus ift, miteinander ringen, fithrt zuletzt, wie
wir gefehen haben, auf den einen zuriick: Reich Gottes fiir die Welt
oder ,,Rechtfertigung aus dem Glauben allein® (,,aus der Gnade allein®)
fiir den Einzelnen. Er fteht auch hinter dem von Jefus und Paulus,
Werken und Glauben. Man kann ihn aber auch fo formulieren — und
kommt damit im Grunde doch auf das gleiche hinaus —, daf} es fich
um ecinen Unterfchied in der Auffaffung des Verhiltnifles von Gott
und Menfch handelt.

Hier ftoflen wir auf den Punkt, der in der dialektifchen Theologie
befonders hervortritt und worin fie auch befonders ein Recht vertrat:
die Betonung der Kluft zwifchen Gott und Menfch. Sie bedeutet eine
Betonung der Souverinitit Gottes gegeniiber aller Kreatur, alfo auch
der Kreaturhaftigkeit des Menfchen, was dann auf ecinen ftarken
Pe[[imismus in bezug auf die menichliche Moglichkeit, Gottes Willen zu
tun und fiir fein Reich zu arbeiten, hinauslauft, wie er befonders in
dem Schlagwort zum Ausdruck kommt, daf alles Tun des Menfchen,
auch das auf das Gute eingeftellte, {iindig und ,,gerichtet* fei. Es wird
alfo von diefem Punkte aus das Tun des Menichen entwertet.

Fiir diefe Trennung von Gott und Men{ch, oder befler: diefe Be-
tonung der Souverinitit Gottes kann fich die dialektiiche Theologie
auf Calvin berufen: auf das Soli Deo gloria!, das in der Pradeftinations-
lehre feinen Fuflerften und paradoxeften Ausdruck findet. Aber vor
allem ift es Kierkegaard gewelen, von dem fie auch hierin den Impuls
empfangen hat; zu Calvin ift fie erft {pater gekommen, auf der ,,Riick-
kehr zur Reformation®. Kierkegaard it es, der in einer gewiflen
Periode feines Wirkens immer wieder betont, dafl Gott ,,qualitativ
anders® fei als der Menich, nicht nur graduell von ihm ver{chieden;

daf der Unterichied unendlich, abfolut fei. Er felbft ift zu der Schirfe
61



diefer Denkweife und Formulierung auf zwei Wegen gekommen, von
denen freilich der zweite die Fortletzung des erften war: durch das
ibermichtige Erlebnis der Schuld, [einer Schuld und durch den Kampf
gegen das in Hegel verkorperte ,,Syﬁem , in dem er, mit Recht, einen
feinen Pantheismus, eine Vergottung der Welt, befonders des Staatcs,
erblickte. Wie recht er damit hatte, erweift fich eigentlich erft fo ganz
in unferen Tagen, wo uns diefe Vergottung der Welt befonders in ver-
{chiedenen riefigen Formen politifch maskierter Bewegungen entgegen-
tritt: als Vergottung des Volkes (Nationalismus), als Vergottung des
- Staates (Fafchismus) und als Vergottung der Gefell{chaft (Kommunis-
mus), in allen dreien aber als Vergottung des Kollektiv-Men{chen. In-
{ofern hat die dialektifche Theologie Recht gehabt, gerade die Souverini-
tat Gottes zu betonen. Sie ift gegen die Gotzenmachte unferer Zeit mit
Leidenichaft geltend zu machen, und darin wird dann der echte ,,neue
Calvinismus beftehen. Aber man tite der dialektifchen Theologie zu-
viel Ehre an, wenn man fie blof} in diefem Lichte betrachtete. Gerade
diefe Gotzenmaichte 133t fie in Ruhe, ja unterftiitzt fie zum Teil —
und zwar nicht nur in der Perfon der ,,Sdule Friedrich Gogarten!
Sie verhShnt den Kampf dagegen als ,, Titanismus“ und ftellt ihn, fo-
weit er pofitiv etwa im Sozialismus zum Ausdruck kommt, gar auf
einen Boden mit dem — National{ozialismus. Alles liegt diefer Theo-
logie ferner als das Prophetifche. Ihre {charfe Trennung von Gott und
Menf{ch ift nicht, wie bei Kierkegaard, aus dem prophetifchen Spiirfinn
fiir fich ankiindende Gefahr entftanden, fondern hat eine viel trivialere
Urfache und ift viel wohlfeiler gewefen: fie ift namlich eine Folge des
durch den Krieg erzeugten Peflimismus. Sie gehort auf die Linie jener
jetzt die Luft erfiillenden und doch {o geiftlofen und gefchichtlich un-
wahren Lofungen von der ,,Autonomie der Welt, welche durch die
Aufklirung und die franzofifche Revolution zur Herrichaft gekom-
men fei, und fo fort. (Als ob diefe, rein gefchichtlich betrachtet, nicht
eine Frucht der Orthodoxie und des Jefuitismus wiaren!) Sie ift auch
hierin Kriegsgewinnlerin. Es fehlt ithr an jedem weiteren und tieferen
Blick fiir den Sinn diefer Entwicklungen. Und das eben, weil {ie vom
Reiche nichts verfteht und im Grunde keinen lebendigen Gott kennt.
Denn diefer it nicht bloff von der Welt getrennt, fondern greift {ehr
weltlich in die Gefchichte ein und hat fehr mit der Welt zu tun. Und
weil das {o ift, bleibt diefe Theologie gerade den Michten gegeniiber, im
Kampfe gegen welche fie {ich bewihren miifite, hilflos; fie fetzt fich bei
Karl Barth und andern erft zur Wehr, wenn fie bis zur Kirchentiir
vordringen.

Bei alledem bleibt die Geltendmachung des Soli Deo gloria im
Recht. Nur ift noch zweierlei zu {fagen: Man hat nicht auf die dialek-
tifche Theologie warten miiffen, um das zu erkennen und zu tun. Die
religios-foziale Bewegung ift von Anfang an unter diefer Lofung

geftanden. Thre Predigt it Bufpredigt, ihre Botichaft die Umkebr

62



gewefen: ,,Das Reich Gottes ift nahe herbeigekommen; darum kehret
um und horet auf die Kunde!“ Blumbardt hat eine Periode gehabt, wo
ein leiden{chaftliches, Kierkegaard an Schirfe nichts nachgebendes Nein
feinem {pdteren Ja vorausging, deflen Vorausfetzung es geblieben
ift. Hier it es nicht ein leeres Theologumenon (eine theologifche
Theorie), die wieder ins Leere fithrte, {ondern die Bot{chaft vom
Reiche, die ein Ja und ein Nein zugleich ift, und ein Nein, weil ein Ja.

Und nun Kierkegaard {elbft! Da ift nun wieder das Paradoxe, dafl
Kierkegaard gar nicht ,Dialektiker* ift, eben weil er Dialektiker ift.
Mit andern Worten: Es fallt Kierkegaard nicht ein, bei jener Trennung
von Gott und Men[ch ftehen zu bleiben. Es ift ihm zu f{elbftverftand-
lich, daf} das hiefle, das Eigentiimliche des Evangeliums aufheben und
fogar noch iiber das Alte Teftament hinaus zu jener {charfen Scheidung
von Gott und Welt (den Menfichen inbegriffen) gelangen, die dem
Heidentum eignet, das keinen lebendigen Gott hat, fondern blof} eine
hochfte Idee, deren Reinheit es gegen alle Berithrungen mit der Welt
zu {chiitzen gilt. |

Es fei jedenfalls feftgeftellt: Das Evangelium ift: ,,Und das Wort
ward Fleifch und wohnete unter uns!* Damit ift die dialektifche Theo-
logie abgetan.

Und nun horen wir wieder Kierkegaard:

,»In unferer Zeit [!] kommt es befonders darauf an, das Kindliche wieder
zu bekommen; dafl es fich doch machen lifit, daf} fich ein Menfch, ein ein-
zelner Menich, in Wabrheit zu Gott verhilt hinfichtlich der Angelegenheiten
feines bifichen Lebens. Denn es ift ja doch ganz im allgemeinen gegeben, dafl
Gott etwas unendlich Erhabenes ift, fo dafl es doch jetzt keinem einzigen
Men{chen einfallen kdnnte, {o ohne weiteres mit Gott Kamerad f{pielen zu
wollen. Aber das Ungliick ift, dafl die Erhabenheit, die von Gott ausgefagt
wird, eine Trivialitit und eigentlich ein Ablaff [!] vom Gottesverhiltnis
geworden ift. Und wie geflagt, hier kann die ftrengfte Orthodoxie fo leicht
dazu kommen, fich felbft zu betriigen mit ihrer Lehre, dafl Gott es ift, der
alles bei uns tut, dafl wir gar nichts vermdgen; denn die Inkommenfura-

bilitdit [Unvergleichlichkeit] kann ja auch Ablaf} {ein.*

Weil man ja, fiigen wir hinzu, fagen kann, wie die dialektifche
Theologie tut: ,,Diefem Gott, der fo ganz anders ift, kann man doch
nicht dienen. Es ift doch alles gerichtet, was man tut; jeder Verfuch,
Gottes Reich zu bauen Ueberhebung, Hyberis, Titanismus, Eritis sicut
Deus. Alfo tun wir das Uebliche — in Demut! — worauf man dann
hiibfch wieder bei einer etwas raffinierteren Biirgerlichkeit anlangt und
damit aufs neue die Tragik des Proteftantismus vollzieht. Doch horen
wir Kierkegaard:")

1) Die Begriffe der Logik, die Kierkegaard anwendet, brauchen uns nicht zu
ftéren. Der Sinn ift auch ohne fie ganz klar. Statt divisio fagt man gewohnlich:
»Oberfatz“ (in einem Schlufle) und ftatt subdivisio ,,Unterfatz®.

63



»Dies ift das Gefetz zwilchen Gott und Menfch im Gottes- Verhiltnis:

Divisio: Da ift ein unendlich klaffender qualitativer Unterfchied zwifchen
Gott und Menich.

Dies bedeutet oder der Ausdruck dafiir ift: der Menfch vermag gar

nichts, es ift Gott, der ihm alles gibt, er, der dem Menfchen {chenkt zu
glauben ufw. ’

Dies ift die Gnade und hier liegt das Erfte des Chriftentums. Subdivisio:
Daf}, wiewohl jede Handlung, welche auch immer unbedingt nichts Ver-
dienftliches haben konnte, fo wenig wie der Glaube etwas Verdienftliches
fein konnte... es doch gilt, fich kindlich mit Gott einlaflen zu diirfen.)

Soll die divisio alles fein, dann wird Gott fo unendlich erhaben, daf
es gar kein eigentliches oder wirkliches Verhiltnis zwifchen Gott und dem
Menfchen gibt. Man mufl daher fo genau auf die subdivisio achten, ohne
die das Leben des Einzelnen eigentlich keinen Schwung bekommt,

Ueberhaupt muff man genau zuhdren, wer es iff, der redet. Denn die
divisio oder das in ihr Enthaltene, kann fo gefagt werden, daf} es Ausdruck
der tiefften Gottesfurcht ift, aber auch fo, daf es im Grunde ein Betrug
ifl, Gott [o hinaufzuf[chrauben. Es kann fo fein, entweder um die Erlaubnis
zu bekommen, zu leben, ganz wie man felbft will, in weltlicher Auffaflung
des Lebens, oder doch um die Erlaubnis zu bekommen, ein religidfes Still-
leben zu fithren, ohne recht in die Gefahren hinauszukommen.*

Sagen wir es auch {o: Zwifchen die divifio und die {ubdivifio tritt
Chriflus — er verbindet, als Gott-Menfch (das Wort ift unendlich
bedeutungsvoll) Gott und Menich und damit Gott und Welt und fiihrt
zu dem Reiche und der Nachfolge. '

14. Aber ift das nicht Titanismus?

Die dialektifche Theologie erklirt es als ,,Titanismus®, wenn der
Menich etwas fein will, etwas tun will — und auch wenn er es in
Gottes Namen ift und tut. ,, Titanismus® ift es auch, wenn er {ich gegen
die Gotzenmichte (allo die ,, Titanen*“ der Bibel!) wendet, wenigftens
{obald er es nicht blof im ,,Kirchenraum® und aus neutraler Ferne tut.
Namentlich ift alles pofitive Streben, das auf das Reich zielt, ,,Optimis-
mus®, ,,Idealismus®, ,,Selbftvergottung®, ,,Autonomie” und wie die
Schlagworter alle lauten mogen.

Da ift es denn wieder hochbedeutfam, mit diefem Geift und Sinn
der Epigonen den Groflen f{elbft zu horen. Es ift zum Staunen! Man
bedenke: es redet ein Mann, in dem die Demut gegen Gott, die Emp-
findung, ,,dafl wir gegen Gott immer Unrecht haben®, ein Grund-
element des ganzen Welens ift, wie bei wenigen.

»Wenn Chriftus das Vorbild ift, wenn jeder Einzelne flreben foll — es
ilt Leiden, hier ftreben zu follen. Darum war es wohl nétig, dafl befohlen
wird: ,Du follft!’* Anders geht es nicht. Nun hat man das Verhiltnis ver-

1) Die Schlufifolgerung (conclusio) miisste also etwa lauten: ,,Folglich gibt es
trotz dem unendlichen Unter[chied zwilchen Gott und Menfch eine unendlich innige
Verbindung zwilchen ihnen (durch Chriftus!).”

64



riickt: nach dem Ideal ftreben zu wollen, das ift Arroganz, unverfchimter
Hochmut [,Hybris’, ,Titanismus‘] — f{o reden wir. [Damals Profefior
Heiberg, heute Profeflor Barth.] Sieh, hier haben wir wieder die Heuchelei.
Man befreit fich nicht nur von der Anftrengung, man macht die Anftrengung
zu Hochmut, fo dafl es alfo eine lcbenswerte Anftrengung ift, fich frei zu
machen! Wenn da nun einer im Streben nach dem Ideal fich hinauswagen
wollte — was foll daraus werden? Das, was ithm helfen follte, wenn die
Leiden beginnen, war gerade dies: ,Du follft! Da gibt’s kein Gerede, dar-
um: Du follt und jeder Menich foll!* Statt deflen heiffit es nun: Abicheu-
licher Hochmut! Aber darum find die Leiden auch verdiente, Strafe fiir
Hochmut.”

»Gott und das Chriftentum rechnen genau: Jeder einzelne Menich foll
fich zum Ideal verhalten. Dies dient dazu, daff das Chriftentum die
Generalaufficht iber diefe Millionen fithren kann. Das proteftantifche Be-
wufltlein [aber], das it ver[chwenderiich mit Menfchen, rechnet mit fehr
groflen runden Summen, befreit uns Alle von dem Streben nach dem Ideal
und macht das Gelchlecht zu dem, was fich verhilt, doch wohl nicht zum
Ideal, denn das kann das Gefchlecht nicht (en masse kann man fich nicht
zum Ideal verhalten), macht alfo das Ideal zu einer Idee, einer abftrakten

Idee — und wie weit ift es noch davon entfernt, dafl das Chriftentum
Mythologie ift, die Rede vom Chriftentum ,Stimmung und dichterifcher
Ergufi?*

Und nun noch etwas mitten in unfere Zeit hinein:

»Die Art Religiofitit, welche die lutherifche [dialektifche, neu-theolo-
gifche] ift, befonders wenn es in der zweiten ufw. Generation ift [!!], ift
unleugbar die, welche uns Men{chen am meiften behagt; fie it nidmlich die:
vor uns und vor Gott zu winfeln — und dann ift es gut. ,Was ift ein
Men{ch? Ein armer Tropf! Er vermag nichts ufw.” Aber wenn ich im
Neuen Teftament lefe, bekomme ich vielmehr den Eindruck, daff der Menich
nach Gottes Meinung ein Gigant ift — aber er {oll angeftrengt werden und

nicht gefchont.*

Ein Gigant — oder ein Titan! Denn das ift das gleiche. Wenn
unfereins das gefagt hitte! Welch ein Gefchrei! Aber es hilft nichts:
im Neuen Teftament ift der Menich der Sohn Gottes (fo z. B. Mat-
thius 5, 9 und Romer 8, 14 im Urtext), auch Gottes Mitarbeiter und
Hausgenofle (fo z. B. 1. Korinther 4, 4 und Ephefer 2, 19). Ja noch
mehr, noch iiber die Titanen und Giganten hinaus: ,,Ihr feid Goétter*
(Ev. ]oh. 10, 34). Arme Tropfe (Siinder!) und Gotter — beides!

(Schlufl folgt.) Leonhard Ragaz.

An das Schweizervolk!?)

Kurz nach Auseinandergehen der Bundesverfammlung und un-
mittelbar vor Weihnachten, am 23. Dezember 1936, hat der Bundesrat
das Schweizervolk und die Welt mit der de-jure-Anerkennung der

1) Vgl. ,,Zur {chweizerifchen Lage® (Schlufi!).

65



Das Bedenklichfte waren wohl Mottas Erklirungen iiber das Hitler-Interview.
Die wohl das Licht {cheuenden Hintergriinde diefer Aktion find durch diefe Er-
klirungen nicht aufgehellt worden. Es ift blof} eine Einlullung gefchehen. Dagegen
benutzte Motta den Anlaff, Hitler und Muflolini ein Lob zu fingen, das in den
Riten einer {chweizerifchen Eidgenoflenfchaft nicht ohne einen icharfen Proteft
hdtte hingenommen werden diirfen. Ein f{olcher Proteft ift nicht erfolgt.

Daran reiht {ich die Behandlung der Haltung Mottas in der Abeffinienpolitik.
Hier ift es eigentlich nur Nicole gewefen, der der Wahrheit die Ehre gab, Die Frak-
tion der ehemaligen Sozialdemokratie hat durch den Mund Grimms eine lahme
Erklirung abgegeben, worin die de-jure-Anerkennung des abeffinifchen Raubkrie-
ges nur als ,voreilig® bezeichnet wurde und die im iibrigen die Linie einhielt,
welche jetzt die welentliche ,,Richtlinie” diefer Partei ift: nichts zu fagen, das den
Einzug in den Bundesrat gefihrden konnte.

Dann das ,,Staats[chutzgefetz. Es ift zunichft vom Stinderat behandelt
worden, der in folchen Dingen jetzt immer zuerft drankommt, damit der Wider-
ftand fich abftumpfe. Diefe bundesritliche Jafager-Garde hat fich nicht gefcheut,
der Vorlage die Dringlichkeit zuzuerkennen, und es ift zu fiirchten, daff der Natio-
nalrat nicht Riickgrat genug aufbringe, es anders zu halten, wenn im Mai die
‘Rethe an ihn kommt. Eines war befonders emp6rend: Es wurde, auch von Bundes-
rat Baumann, ftark mit dem Argument gearbeitet, man fehe an Spanien, wie es
gche, wenn man den Kommuniften freie Hand laffe, und keiner, auch kein Sozia-
lift, ift aufgeftanden und hat diefen Rednern die Wahrheit ins Geficht gefchleudert,
dafl die Militdrs, verbiindet mit hohen Beamten, der Kirche und dem Befitz, alfo
gerade die Michte, welche diefe Redner vertreten, in Spanien ,,Unordnung® ge-
{chaffen haben, und dafl nicht die Hand Moskaus diefe Flamme geichiirt hat, fon-
dern die Hand Hitlers und Muflolinis, der vom Sprecher des Bundesrates Gefeierten.

Am miferabelften war die Antwort Mottas auf die Interpellation Nicole in
Sachen A Prato. Motta nannte die Schweizer Regierung ,,im hochften Grade ftabil®.
Darin hat er leider recht. 16. Mirz.

Berichtigungen, Im Februarbefl ift, neben kleinerem, folgendes zu korrigieren:
S. 54, Z. 14 und 15 von oben mufl es heiflen ,konnen in ihrem* (ftatt ,kann in
feinem*); S. 59, Z. 14 von unten, ift ,,Kategorie der Exiflenz* (ftatt ,Kategorie
von der Exiftenz*) zu lefen; S. 64, Z. 11 von unten, ,,vergleichen (ftatt ,horen);
S. 73, Z. 21 von oben, ,fekundiert ibm* (ftatt ,,ihn“); S. 78, Z. 14 von unten, ift
»ibm zu ftreichen.

Endlich ift noch ein fachlicher Fehler zu tilgen. Das Buch ,,Vie de Madame
Emma Pieczynska®, das der Verfafler jener Notiz {ehr gut kennt, ift nicht von
Germaine Melon, fondern von Noémi Regard. Eine Reithe von Umftinden hat
diefen Gedichtnisfehler verurfacht.

Religios-Soziale Vereinigung.
Die Lefer der ,,Neuen Wege mochten wir nochmals auf unferen
Ferienkurs

aufmerkfam machen. Er findet vom 5. bis 1o. April in Waldhwil
am Zugerfee ftatt.
Thema: Die Chriflusfrage.
Kursleiter: Leonhard Ragaz, unter Mitwirkung von Hermann
Bachmann, Robert Lejeune, Paul Trautvetter u. A.
Fiir Programme und nihere Auskunft wende man f{ich an das
Sekretariat der Religios-Sozialen Vereinigung, Gartenhofflr. 7, Ziirich 4.

T44



	Reformation nach Vorwärts oder nach Rückwärts? (Fortsetzung). 11., Die Existenz - nicht die Lehre! ; 12., Rechtfertigung aus dem Glauben oder Nachfolge? ; 13., Gott und Mensch ; 14., Aber ist das nicht Titanismus?
	Anhang

