
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 31 (1937)

Heft: 2

Artikel: Für oder Wider?

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136991

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136991
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Für oder Wider?
Spricht zu ihm Johannes: „Herr, wir wiffen Einen, der in

deinem Namen Dämonen austreibt und der nicht mit uns geht
und wir haben ihn verhindert, weil er nicht mit uns ging."
Jetus aber Iprach: „Hindert ihn nicht. Denn keiner, der in
meinem Namen Macht erweift, wird fofort mich fchmähen.
Sondern wer nicht wider uns ift, der ift mit uns. Denn wer
euch mit einem Becher Waffer tränkt, in meinem Namen, weil
ihr zu Chriftus gehört, wahrlieh ich fage euch: er wird feinen
Lohn nicht verlieren. Markus 9, 38—41.

Wer nicht mit mir ift, der ill wider mich, und wer nicht mit
mir fammelt, der zerftreut. Lukas 11, 23.1)

Der fcheinbar ganz fchroffe "Widerfpruch zwifchen den beiden
Worten Jefu, von denen wir ausgehen, hat die Gedanken immer wieder

befchäftigt. Manchmal hat er auch Aergernis erregt: „Es kann
doch nicht in der Bibel das Entgegengeletzte als richtig hingeftellt werden?

Es kann doch jedenfalls im Munde Jefu keinen Widerfpruch
geben?" Man verfällt dann etwa darauf, an der einen Stelle eine
falfche Ueberlieferung anzunehmen. Das ift ja ein Behelf, den man
nur zu oft angewendet hat, wo man hätte flillhalten und fich tiefer
befinnen follen.

Diefer fcheinbare Widerfpruch markiert ja in "Wirklichkeit nur ein
Problem, das uns viel zu fchaffen macht, ein Grundproblem aller
Einftellung, fei's im mehr privaten Leben, fei's im Dienft einer befonderen
Sache, fei's im Verhältnis zur Wahrheit und im Dienfte Gottes
überhaupt: "Wo follen wir Ja fagen und wo Nein? "Wo follen wir gelten
laffen, wo bekämpfen? Von allen Seiten drängen Menfchen und Dinge
an uns heran und fordern unfere Zuftimmung oder unfern "Widerfpruch.

Die Entfcheidung erfcheint nicht fchwer, wo fie dem, was wir
find und wollen, diametral entgegenftehen. Aber wo Sie ähnlich find,
oder wenigftens behaupten, es zu fein? Dürfen wir, follen wir dann
einfach Ja lagen? Und wenn der Fall eintritt, daß etwas gefchieht,
was eigentlich unferem Tun entfpricht, aber fich nicht auf uns beruft
oder fich doch uns nicht anfchließt? "Was follen wir dazu fagen? Aber
auch wo es uns entgegengefetzt ift, genügt da ein bloßes Nein? Noch
einmal: "Wo follen wir Ja fagen, wo Nein? "Wie follen wir uns ftellen?
Wo gelten laffen, wo ablehnen oder vielleicht fogar beftreiten?

I.

„Wer nicht wider uns ifl, der ifl für uns!" Das ift die eine der
möglichen zwei Grundhaltungen. "Wo ill fie am Platze?

*) Man lefe die ganze Stelle Lukas 8, 14—26, nach.

49



Es ift gut, wenn wir die Situation bedenken, aus der heraus und in
die hinein Jefus diefe Löfung ausgegeben hat. Die Jünger kommen
erregt zu Jefus und berichten ihm, daß Einer in feinem Namen
Dämonen austreibe und doch nicht mit ihnen gehe, fich nicht als fein
Jünger und Nachfolger gebe. Sie haben ihm Einhalt geboten und fie
fordern von Jefus, daß er ihn ebenfalls an feinem Tun verhindere,
daß er ihm verbiete, feinen Namen zu brauchen, ohne fich als feinen
Jünger zu bekennen. Sie bekommen von Jefus die offenbar unerwartete
Antwort (unerwartet, weil fie ihn nicht kennen — Jünger meinen ja
leicht, der Meifter muffe immer denken wie fie felbft, ganz als ob fie
Meifter wären und er bloß ihr Mund): „Hindert ihn nicht; denn es ill
nicht möglich, daß Einer in meinem Namen Kräfte entfaltet und hand-
kehrum mich fchmäht. Denn wer nicht wider uns ill, der ift für uns!"

Jefus nimmt offenbar an, daß jener Andere ehrlich, wenn auch ohne
die Verbindung mit ihm durch ausgefprochene Jüngerfchaft, das tue,
was er tut, „in feinem Namen", das heißt: berührt von der Kraft, die
von ihm ausgeht, ergriffen von feiner Sache und alfo wohl auch in
Zuftimmung zu feiner Perfon. Warum foil er das nicht? In Gottes Reich
gibt es keine Monopole; Gott läßt fich nicht an Namen und Bewegungen

binden, fogar dann nicht, wenn es fich um Jefus handelt. Und das

ill gerade der Geift Jefu: Die Dinge und Menfchen muffen nicht ein
„label" tragen, wie man es beftimmten Waren anheftet, um fie kenntlich

zu machen; fie find reichsunmittelbar — vorausgefetzt immer, daß
fie echt find. Jener Andere ift jedenfalls nicht gegen fie. Er wird nicht
eines Tages übel von dem reden, in deffen Geift und Kraft er wirkt.
Er ift alfo für fie. Wo es fich um einen Namen und eine Sache handelt,

die fo umftritten ift wie Jefus, feine Perfon, fein Werk, da
bedeutet ein Auftreten „in feinem Namen" im Grunde fchon eine
Stellungnahme für fie. „Laffet ihn alfo ruhig machen und freuet euch
darüber, daß Gott am Werke ift. Alles, was aus Ihm ift, fließt wieder
zu Ihm und damit zu euch, die ihr ja Ihm dienen wollt und nicht
euch felbft. Laffet euer Herz weit fein, wie Gottes Herz weit ift.
Werdet nicht zur Sekte oder Clique, die nichts gelten läßt, was nicht
aus der eigenen Küche ftammt. Es braucht nicht immer eine äußere
Zugehörigkeit zu fein. Wer euch, ohne fich meinen Jünger zu nennen,
einen Becher Waffer reicht in meinem Namen, nicht weil ihr zu Jefus,
fondern weil ihr zu Chriftus gehört, ich fage euch: er wird feinen
Lohn nicht verlieren. Er gehört damit auch zu uns, zu mir. Wir find
auf viele Arten von Menfchen und Kräften angewiefen und Gott kann
auf mannigfaltige Weife durch Menfchen zu uns liehen, ohne daß fie
eine Mitgliedskarte hätten. Glaubt an ihn. Seid mit ihm groß und
weit."

Damit haben wir Klarheit für unfere Haltung. Diefer Fall tritt
namentlich für folche, die eine befondere Sache haben, nicht feiten ein
und bedeutet dann eine große Schwierigkeit. Wir können uns, fo

5°



fcheint es, leichter zum offenen Gegner ftellen, als zu dem, der Aehnliches

will wie wir, aber in anderer Form und unabhängig von uns,
auch ohne offene Beziehung zu uns, uns vielleicht ignorierend,
vielleicht mehr oder wenig ablehnend. Es liegt nahe, Nein zu fagen, felbft
auch abzulehnen. „Haben wir denn nicht Aehnliches gefagt und getan?
Warum denn diefe neue Form? Warum kommt man nicht einfach
zu uns?"

Wer irgend einer großen Sache anhängt, fagen wir: etwa der Sache
des Friedens, des Sozialismus oder auch einer mehr religiös und theo-
logifch geprägten Bewegung oder Gemeinfchaft, der weiß, welche Rolle
diefe Tatfache fpielt. Der Geift der Konkurrenz tritt auch hier auf,
und hier oft noch in fchlimmerer Form als im Handel und Gewerbe,
wo er ja von vornherein legitimer ift. Es ill ein zerflörender Bazillus.
Friedensvereinigungen bekämpfen fich untereinander ärger, als fie den
Militarismus bekämpfen, oder diefer fie. Die verfchiedenen Sozialismen
flehen gegeneinander in wildem Haß. Religiöfe Gemeinfchaften fchließen

ihre Mitglieder durch einen Sektenzaun ein und laffen nichts gelten,
was außerhalb ift. Und erft Katholizismus und Proteftantismus! Oder
einft (und fogar noch jetzt) Luther, Zwingli, Calvin!

Geliehen wir es offen: Es ifl oft nicht leicht! Beides nicht: zu wiffen,
wo wir Ja und wo wir Nein fagen follen, und zuzufchauen, und zwar
nicht fauer und kritifch, wo andere tun und wollen, was eigentlich wir
tun und wollen, und uns damit das Waffer von der Mühle nehmen,
vielleicht fogar von unferem Geiftesgut leben, ohne fich zu uns zu
bekennen, uns vielmehr ignorierend — im beften Fall. Es ift eine
Verfuchung auch für große Seelen — ich weiß das aus Beifpielen — ja
wir treten Jefu Heiligkeit nicht zu nahe, wenn wir annehmen, daß fie
auch ihn wenigftens geftreift habe, obfehon fie in der großen
Verfuchung grundfätzlich miterledigt war.

Aber da gilt nun: „Wer nicht wider uns ift, der ift für uns!" — da
heißt es, diefe Löfung feft vor Augen haben. Es gilt Ja zu fagen, wo
immer es möglich ift. Es gilt, gelten zu laffen, wo man nicht ablehnen
muß. Das Jafagen, das Geltenlaffen muß die erfte Haltung fein, ja
die Haltung. Wir haben nicht alle Wahrheit, wahrhaftig nicht! Und
nicht alle Wahrheit, die wir kennen und vertreten, muß unferen Stempel

tragen. Wenn die Wahrheit in anderer Form auftritt, unfere Wahrheit,

warum uns nicht freuen? In Gottes Reich gibt es keine
Konkurrenz. Solche gibt es nur, wenn wir im Grunde uns felbft dienen
wollen, vielleicht gerade indem wir behaupten, Gott zu dienen; wo wir
aber im Ernfte Ihn meinen, da gehört ja alles auch uns. In Gottes
Reich herrfcht Gütergemeinfchaft. Wo immer Gutes, auf ihn Weifendes,

aus ihm Stammendes gefchieht, da drängt es dorthin, wo auch wir
hin wollen und follen. Schließlich ill Er am Werke, nicht wir. Aus
ihm ftrömen die neuen Gedanken und Bewegungen. Wenn wir an ihn
glauben, fo fehen wir überall nicht unfer, aber Sein „Label", fehen wir

51



überall etwas von Bewegung auf Ihn zu, auf Seine Wahrheit zu, auf
Sein Reich zu. Zum mindeften ftellen wir unferen Blick fo ein. Und
können damit im Glauben Ja fagen. Sogar zum Gegner, der uns unter
Umftänden fehr viel zu fagen hat, und zu geben hat, und der oft als
Richter fo nötig ift. Und fogar — das „Sogar" verdoppelt! — zu dem
Verwandten, das fich nicht zu uns hält, zu dem Aehnlichen. Denn
wenn es ehrlich ift und echt, fo wird es uns nicht „fchmähen", das
heißt: es bewegt fich in der Richtung, in der auch wir uns bewegen,
und zeugt, wenn auch in anderer Form, von der gleichen Wahrheit.
Eines Tages, wer weiß, werden beide Bewegungen fich finden — am
Ziele oder fchon näher bei ihm. Inzwifchen, wer weiß, reichen fie uns
den Becher Waffers „im Namen Chrifti", das heißt: fie helfen uns,
ohne zu uns zu gehören. Seien wir, wie Gott — vor ihm, unter ihm, in
ihm — groß, weit, gläubig! Vergeffen wir, um feinetwillen, uns felbft!

II.
Aber wie? — follen wir denn nur Ja fagen, nur gelten laffen?

Muß nicht auch das Nein lein, das Ablehnen, ja Bekämpfen? Heißt es

nicht auch: „Wer nicht für mich ift, der ift wider mich, und wer nicht
mit mir fammelt, der zerftreut"? Noch einmal: Wie kann Jefus nun
diefe Löfung ausgeben, nachdem wir foeben die andere vernommen
haben?

Bedenken wir wieder die Situation, aus der diefes Wort gefprochen
ift. Wieder handelt es fich um die Austreibung der Dämonen. Aber
diesmal nicht in Ehrlichkeit und Echtheit, „im Namen Jefu", fondern
um eine andere, eine böfe Art. Hier handelt es fich um Konkurrenz,
und zwar fehr üble. Die Pharifäer treiben auf ihre Weife auch
Dämonen aus. Darum können fie es nicht gelten laffen, wenn Jefus es

tut, und zwar auf überlegene Weife tut. Es muß verleumdet werden.
Es muffen feinem Tun falfche, böfe Motive untergefchoben werden.
„Er bezieht feine Macht", fagen Sie, „aus einem Bunde mit Beelzebub.
Er ift ein Irrgeift, hütet euch vor ihm, kommt zu uns! Wir haben die
Wahrheit; wir find die wahre Gemeinde."

Und hier nun fagt Jefus fein fcharfes Nein. Hier wird nicht gelten
gelaffen, fondern fchroff abgelehnt. Denn hier handelt es fich nicht um
Gott, fondern um Feindfchaft gegen Gott, Gegnerfchaft zu Gott, wenn
auch nicht bewußte. Hier ift nicht Gott im Spiele, fondern eine andere
Macht, eine Macht, die nicht Gottes Ehre fucht, fondern die eigene
Geltung. Hier gilt das Nein. Hier ill Kampf nötig. Hier wird nicht
auf das Eine hin, auf das Reich hin, gefammelt, fondern hier wird
„zerftreut", wird zerriffen, weil man das Seine fucht, nicht Gottes
Sache und Wahrheit.

Und im gleichen Sinne tritt auch für uns, wenn wir gerne Ja fagen
und gelten laffen wollten, die Notwendigkeit ein — ach wie oft! —
Nein zu fagen, abzulehnen, ja vielleicht zu bekämpfen. Sie tritt über-

52



all da ein, wo wir nach ernfthaftefter, ehrlichller, fachlichfter Prüfung
nicht Gott am Werke fehen können, fondern andere Mächte, Mächte
des Truges, der Verführung vielleicht, ja Gegnerfchaft zu Gott, den

man nicht gelten laffen will, um felbft zu gelten. In diefem Sinne
muffen wir vielleicht zu Kirchen und Theologien, obfehon wir viel
lieber Ja fagen wollten, Nein fagen. In dielem Sinne zu gewiffen
politifchen Bewegungen, deren Wahrheitsgehalt und Richteramt wir
fehr gut verftehen — vielleicht beffer als fie felbft — deren Vertretung
ihrer Sache aber zu einem Gegenfatz zu Gott und einer Verleugnung,
ja Schmähung Chrifti wird, auch wenn fie nicht offen ausgefprochen
wird. In diefem Sinne muffen wir, die Wahrheit durchaus verftehend,
die im Katholizismus liegt, eine gewiffe katholifche Politik fcharf
ablehnen, ja bekämpfen. Ja, es wird für Gottes Sache entfcheidend wichtig,
daß wir entfchieden, ja fchroff und Standhaft Nein fagen, ablehnen und
bekämpfen können. „Wer nicht für mich ift, der ift wider mich."

Und hier gilt befonders das „Wer nicht mit mir fammelt, der
zerftreut". Wo nicht Gott gedient wird, fondern dem Selbft, da tritt
Zerftreuung ein, da entlieht Zwiefpalt, Streit im üblen Sinne, Konkurrenz,

Kampf aller gegen Alle. Wenn religiöfe Gemeinfchaften nur das

Ihre fuchen, und foweit dies der Fall ift, haben wir Nein zu fagen.
Wenn in die Friedensbewegung diefer Geift fich eindrängt, der doch
eigentlich die letzte Urfache des Krieges ift, dann ift zu fagen: „Apage
Satana — weiche von mir, Satan!" Es gilt, in Chriftus zu fammeln.
Es gilt, nicht feine eigene Bewegung, feine eigene Organifation, fein
eigenes Organ, fein eigenes Dogma und damit fich felbft zur Geltung
zu bringen, fondern die Sache und darum Einheit zu wollen, foweit
als nur möglich. Und fo gilt es, den Sozialismus zu erftreben, nicht die
fozialiftifchen Parteien und ihre Macht, und ift zu denen, die aus der
Zerftreuung ihre Macht beziehen und darum die Zerftreuung fordern,
ebenfalls zu fagen: „Hebe dich weg!" Wer es im Namen Chrifti mit
dem Sozialismus ernft meint, der erftrebt in einem höheren und weiteren

Sinne des Wortes die Einheitsfront des Sozialismus. Oder wenn wir
zur Religion zurückkehren wollen: wenn wir uns in die Situation
verletzen, wo Luther, Zwingli und Calvin gegeneinander flanden, da
hätten wir, ftatt den Einen im Namen des Andern zu verdammen,
verfuchen muffen, von Gott aus jenes letzte Ziel der Reformation zu
erfaffen, zu dem Luther, Zwingli und Calvin — aber auch die Täufer
und Erasmus! — hinftrebten, aber zu dem bloßen Geltenwollen der
Einen wieder das „Apage!" fagen muffen. Wer nicht mit Chriftus
fammelt, der ift wider uns. An diefer Grenze geht immer das Ja in
ein Nein über.

Ich möchte aber noch auf eine andere Beziehung hinweifen. Jefus
redet in dem Zufammenhang, aus dem diefe zweite Löfung ftammt,
von der Austreibung eines böfen Geiftes, der dann hingeht und fieben
Gefährten holt, wodurch das Uebel größer wird als zuvor. Auch das

53



ift ein Maßftab dafür, ob die erfte Löfung gilt oder die zweite. Es gibt
Sachen, Bewegungen, Perfonen, die an fich viel Gutes enthalten, dem
wir zuftimmen könnten. Sie treiben gleichfam Dämonen aus. Aber fie
vertreten diefe Sache oder find in ihrer Perfon fo, daß fie die Sache
auf eine falfche Bahn leiten, ja daß fie wichtige, entfcheidende Wahrheit

verdunkeln und fo in größeren Trug hineinführen. Dann gilt es

Nein zu fagen, abzulehnen, unter Umftänden zu bekämpfen. Das ift
dann eine befonders fchwere Aufgabe, die ganz befonders klaren Wahr-
heitsfinn und dazu entfchloffenen Wahrheitsmut erfordert. Aber gerade
hier muß das Nein gefprochen werden, in Liebe, aber auch in Schärfe.
Hier gilt: „Ich bin nicht gekommen, den Frieden zu bringen, fondern
das Schwert."

Gerade diefes letzte Wort führt uns zu noch etwas fehr Wichtigem:
Wenn wir gezeigt haben, daß oft eine Sache, ein Menfch, kann
in feinem Tun gelten gelaffen werden, ohne daß fie ein Bekenntnis zu
dem ablegen, zu der Sache oder den Perfonen, wozu fie eigentlich
gehören, fo tritt doch auch der Fall ein, wo diefes Bekenntnis nötig ift,
unbedingt gefordert wird. Diefer Fall tritt ein, wo diefe Sache, diefe
Menfchen angefochten, verleumdet, verfolgt werden wie Jefus in dem
Zufammenhang, der nun vor uns fteht. Dann gilt, daß fich zu ihnen
bekenne, wer zu ihnen gehört. Wenn es nicht gefchieht, dann ift es

Verleugnung, ja Gegnerfchaft. Solche Gegnerfchaft ift dann faft noch
fchlimmer als offene, klare, jedermann deutliche Feindfchaft. Dann
gilt: „Wer nicht für mich ift, der ift wider mich." Das gilt ganz
allgemein für unfer Verhältnis zur Sache Chrifti. Es gibt Lagen, wo die
Entfcheidung gefordert wird, Lagen, wo Einzelne und Gemeinfchaften
gegen ihn find, wenn fie nicht deutlich für ihn find. Das Wort Schließt
auch alle bloße Neutralität aus! Bedenket es wohl!

III.
So ift es Eins, was darüber entfcheidet, ob wir Ja fagen follen oder

Nein, ob wir gelten laffen follen oder ablehnen, vielleicht bekämpfen:
ob Menfchen und Sachen aus Gott find und ihm dienen oder nicht.

Auf diefer Linie muffen wir noch einen Schritt weiter tun, damit
wir zur völligen Auflöfung des Widerfpruchs gelangen, in den wir
durch die beiden Wahrheiten, die in den Worten Jefu zum Ausdruck
kommen, verfetzt fcheinen.

Zuerft aber noch eine formelle Bemerkung. Diefes Beifpiel zeigt
uns ganz befonders deutlich, wie wir Worte Jefu verftehen muffen
und wie nicht. Worte Jefu dürfen nicht als Teile eines ausgedachten
Syftems verftanden werden, die fich auch formell nicht widerfprechen
dürften. Das ift falfches, freilich durch die Dogmatik verfchuldetes
Bibellefen. Worte Jefu muffen vielmehr aus ihrem lebendigen
Zufammenhang verftanden werden. Dann kann es gefchehen, daß fie fich

54



fcheinbar widerfprechen und doch aus der gleichen Wahrheit flammen,
die das eine Mal zu einem Ja, das andere Mal zu einem Nein wird.

Und nun zur Sache! Ausgefchloffen ift, noch einmal fei's gefagt,
von Gott aus die Neutralität. Wir haben Ja zu fagen oder Nein.
Denn wir haben es überall mit Gott zu tun — mit feinem Willen oder
mit der Gegnerfchaft zu ihm. Wohl dürfen und follen wir mit unferem
Urteil abwarten, follen prüfen, wägen — aber wir follen zuletzt
entfcheiden, follen Ja oder Nein fagen. Wo wir das nicht können, da ill
es ein Mangel.

Und das foil nun, meine ich, unfere Grundhaltung fein: Ausgehen
follen wir, wie gefagt, vom Ja, vom Gelte,nlaffen. Freilich muß hier
fofort ein Mißverftändnis abgewehrt werden. Es handelt fich nicht um
das, was man fo gewöhnlich unter Duldung oder Toleranz verfteht.
Das bedeutet im fchlimmeren Fall, daß man überhaupt keine feile
oder unbedingte Wahrheit anerkennt und darum alle fogenannten
Wahrheiten, die für diefe Denkweife zugleich Irrtümer find, gelten
laffen kann. Das bedeutet im belfern Falle, daß man andere Menfchen
und Sachen refpektiert, weil das zur Freiheit gehört und man es felbft
auch beanfprucht. Und das ill ja gut und recht und vielleicht
(vielleicht!) beffer als fanatifche Anfeindung und Unterdrückung. Aber es

ill nicht das, was wir meinen. Die Einftellung, die wir fordern, ill
tiefer gegründet. Wir haben fie fchon angedeutet: Wir haben zunächft
Ja zu fagen, gelten zu laffen, weil wir in allem, in Menfchen und
Sachen, es irgendwie mit Gott zu tun haben. Er hat uns mit allem
etwas zu fagen, auch mit dem, was zunächft gegen uns ift, und oft
damit erft recht. Es ift ehrfurchtslos, es ill eigenes Machen, wenn man
fofort dreinfährt, Nein fagt, das Schwert zieht, wie es freilich auch zeigt,
daß man nicht an Gott orientiert ift, wenn man fofort auf alles hineinfällt,

was Einem etwa gut und fchön vorkommt. „Prüfet alles!
Behaltet das Gute!" Gott ift größer als wir. Seine Wahrheit übertrifft
die unfrige mehr als der Ozean einen Tropfen. Darum haltet in
Ehrfurcht und Demut Hill, horchet, ob Er euch mit einem Menfchen, einer
Sache, etwas fagen will und was. Er wird euch immer etwas zu fagen
haben, fo oder fo. Auch im Gegner, auch im Verwandten. Seid mit
ihm groß, frei und weit, trauet ihm zu, daß er auf allerlei, oft fogar
fehr befremdende Weife feine Wahrheit und feine Sache zur Geltung
zu bringen und zum Ziele zu führen weiß.

Auf diefem Grund und Hintergrund follen wir das Nein fagen,
ablehnen, bekämpfen. Alfo nur wenn es fein muß. Und es muß oft
fein. Neutralität gilt ja nicht, fo wenig als bloße Duldung. Wir follen
freilich nicht gern Nein fagen — das ift immer ein fchlechtes
Zeichen —, fondern nur, wenn wir muffen. Aber wir werden es auf die
rechte Weife tun, wenn wir es vom Ja aus tun. Wir werden dann
gelten laffen, was gelten darf. Wir werden aus Verftehen urteilen, aus
Ehrfurcht, ja aus Liebe. Und auch das rechte Maß des Ja und Nein,

55



das rechte Verhältnis der beiden finden. (Denn muß ich noch fagen, daß
es nie, oder doch feiten, nur ein Nein oder Ja fein wird, fondern meiftens
eine Mifchung von beiden?) Wir werden nicht Gott ablehnen, fondern
das, was nicht aus ihm, ja gegen ihn ill. Wir werden alfo eigentlich überall
Ihn bejahen, auch im Nein. Aeußerfte Schärfe ift dadurch nicht
ausgefchloffen, ja fie ift oft nötig, wie fie ja bei allen großen Propheten
und Zeugen Gottes vorhanden ift, und am meiften bei ihm, der Gottes
Wort ifl. Es gibt ein erlaubtes, gebotenes Eifern um Gott. Aber —
aber! — es ill heilig nur, wenn es aus Gott flammt, und nur in dem
Maße, als es dies tut.

Gott ift das rechte Ja und das rechte Nein. Darum können wir mit
dem, was wir. nun angedeutet haben — denn mehr ift es nicht! —,
zwar nicht das leiften, was viele fo gern hätten: nicht einen Apparat
aufftellen, den man nur zu drehen brauchte, um in jedem einzelnen
Falle die rechte Entfcheidung zu finden. Das gibt es zwar in der
„Religion", aber nicht im Reiche Gottes. Hier muß, wie gerade der fcheinbare

Widerfpruch unferer beiden Lofungen zeigt, von Fall zu Fall um
Ja oder Nein gerungen werden. Das ift das Ringen um Gott, um feine
Wahrheit und feinen Dienft. Aber auch umgekehrt: je mehr wir ihn
recht verftehen und ihm recht gehorchen, finden wir auch das wahre
Ja und das wahre Nein. Leonhard Ragaz.

Reformation nach Vorwärts oder nach Rückwärts?
(Fortfetzung.)

n. Die Exiftenz — nicht die Lehre!

Wir kommen aber von diefen Hinweifen auf die Bedeutung und
Rolle der Tat fofort in den Mittelpunkt des Kierkegaardfchen Kampfes

um die Reformation, wenn wir zu feiner Botfchaft von der
fundamentalen Bedeutung der Exiftenz gelangen.

Wieder lloßen wir auf einen Bauftein der dialektifchen Theologie
aus dem Steinbruch Kierkegaards. Und wieder — welcher falfche
Gebrauch!1)

Doch hören wir zuerft Kierkegaard! Was ihn zu diefer Kategorie
der Exiftenz veranlaßt hat, ill fein Kampf gegen das „Syftem"
gewefen. Unter Syftem verftand er eine Geiftesform, welche die Wahrheit

in einer fogenannten Objektivität haben will und diefe Objektivität
in einem abgerundeten Ganzen von fei's philofophifchen, fei's

theologifchen Begriffen und Sätzen zu haben glaubt. Sein Angriff galt
urfprünglich dem Hegelfchen Syftem, das für ihn (mit Recht) der

x) Die Dialektiker find auch mit der Betonung des Exiftentiellen, wie in faft
allem an fich Wertvollen ihres Syftems, nicht die Erften gewefen (noch abgefehen
von Kierkegaard), aber Sie haben die geiftige Konjunktur für (ich gehabt und haben
es auch meifterhaft verftanden, fich in Szene zu fetzen.

56



Das Bedenklichfte waren wohl Mottas Erklärungen über das Hitler-Interview.
Die wohl das Licht fcheuenden Hintergründe diefer Aktion find durch diefe
Erklärungen nicht aufgehellt worden. Es ift bloß eine Einlullung gefchehen. Dagegen
benutzte Motta den Anlaß, Hitler und Muffolini ein Lob zu fingen, das in den
Räten einer fchweizerifchen Eidgenoffenfchaft nicht ohne einen fcharfen Proteft
hätte hingenommen werden dürfen. Ein folcher Proteft ill nicht erfolgt.

Daran reiht fich die Behandlung der Haltung Mottas in der Abeffinienpolitik.
Hier ift es eigentlich nur Nicole gewefen, der der Wahrheit die Ehre gab. Die Fraktion

der ehemaligen Sozialdemokratie hat durch den Mund Grimms eine lahme
Erklärung abgegeben, worin die de-jure-Anerkennung des abeffinifchen Raubkrieges

nur als „voreilig" bezeichnet wurde und die im übrigen die Linie einhielt,
welche jetzt die wefentliche „Richtlinie" diefer Partei ift: nichts zu fagen, das den
Einzug in den Bundesrat gefährden könnte.

Dann das „Staatsfchutzgejetz". Es ift zunächft vom Ständerat behandelt
worden, der in Solchen Dingen jetzt immer zuerft drankommt, damit der Widerstand

fich abstumpfe. Diefe bundesrätliche Jafager-Garde hat Sich nicht gefcheut,
der Vorlage die Dringlichkeit zuzuerkennen, und es ift zu fürchten, daß der Nationalrat

nicht Rückgrat genug aufbringe, es anders zu halten, wenn im Mai die
Reihe an ihn kommt. Eines war befonders empörend: Es wurde, auch von Bundesrat

Baumann, ftark mit dem Argument gearbeitet, man fehe an Spanien, wie es

gehe, wenn man den Kommuniften freie Hand laffe, und keiner, auch kein Sozialift,

ift aufgeftanden und hat diefen Rednern die Wahrheit ins Geficht geSchleudert,
daß die Militärs, verbündet mit hohen Beamten, der Kirche und dem Befitz, allo
gerade die Mächte, welche diefe Redner vertreten, in Spanien „Unordnung"
gefchaffen haben, und daß nicht die Hand Moskaus diefe Flamme gefchürt hat,
Sondern die Hand Hitlers und Muffolinis, der vom Sprecher des Bundesrates Gefeierten.

Am miferabelften war die Antwort Mottas auf die Interpellation Nicole in
Sachen A Prato. Motta nannte die Schweizer Regierung „im höchften Grade ftabil".
Darin hat er leider recht. ié. März.

Berichtigungen. Im Februarheft ift, neben kleinerem, folgendes zu korrigieren:
S. 54, Z. 14 und 15 von oben muß es heißen „können in ihrem" (ftatt „kann in
feinem"); S. 59, Z. 14 von unten, ift „Kategorie der Exiftenz" (ftatt „Kategorie
von der Exiftenz") zu leSen; S. 64, Z. 11 von unten, „vergleichen" (ftatt „hören");
S. 73, Z. 21 von oben, „Sekundiert ihm" (ftatt „ihn"); S. 78, Z. 14 von unten, ift
„ihm" zu ftreichen.

Endlich ift noch ein fachlicher Fehler zu tilgen. Das Buch „Vie de Madame
Emma Pieczynska", das der Verfaffer jener Notiz fehr gut kennt, ift nicht von
Germaine Melon, fondern von Noemi Regard. Eine Reihe von Umftänden hat
diefen Gedächtnisfehler verurfacht.

Religiös-Soziale Vereinigung.
Die Lefer der „Neuen Wege" möchten wir nochmals auf unferen

Ferienkurs

aufmerkfam machen. Er findet vom 5. bis 10. April in Walchwil
am Zugerfee ftatt.

Thema: Die Chriflusfrage.
Kursleiter: Leonhard Ragaz, unter Mitwirkung von Hermann

Bachmann, Robert Lejeune, Paul Trautvetter u. A.
Für Programme und nähere Auskunft wende man fich an das

Sekretariat der Religiös-Sozialen Vereinigung, Gartenhofftr. j, Zürich 4.

144


	Für oder Wider?
	Anhang

