Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 30 (1936)

Heft: 7-8

Artikel: Hiob und unsere Zeit

Autor: Susman, Margarete

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-136879

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-136879
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— er wartet {chon, fei’s als einzelner Menich, {ei’s als Bewegung, als
Lofung, als Geift, und wenn die Not vielleicht noch grofler gewor-
den ift, dann W1rd er als ein Wunder hervortreten. ,,Hie Schwert des
Herrn und Gideon!* — und leichter Sieg! Leonhard Ragaz.

Hiob und unfere Zeit.

Das Buch Hiob, das Hohe Lied des Leides, gehort zu den groflen
Menfchheltsdlchtungen aller Zeiten. Dichtung in jenem letzten Sinne,
der nicht Erfindung, fondern gerade deren Gegenteil bedeutet: die
duflerfte Konzentrierung und Durchleuchtung menfchlichen Schick{als
in einem Einzelfchickfal. Nicht anders als die griechifche Tragddie
den Schickfalsbegriff des Griechentums und feine Urbeziehung zum
Gottlichen ausdriickt, driickt das Buch Hiob den Schick{alsbegriff und
die Urbeziehung des Judentums zu Gott aus. Hiob ift nicht der tra-
gifche Held des antiken Dramas, der, indem er den Michten erliegt,
tber fie triumphiert und als Halbgott die Briicke zwifchen Men{ch und
Gott_{iberfchreitet; fondern er ift nichts als Menich, ganz und gar
Men{ch, dem der Eine Gott, von dem ithm fein Schickfal kommt, in un-
endhcher, uniiberbriickbarer Ferne gegeniiberfteht. Gott und Men{ch
find radikal voneinander gefchieden. Die Verfchiedenbeit ihrer Zeiten
felbft trennt fie voneinander ab. Die Zeit Gottes ift die Ewigkeit; die
des Menichen — das ift nirgends {o {chroff ausgefprochen und immer
wieder betont wie hier — ift die endliche Zeit des kurzen, verging-
lichen Men[chendafeins. Das ganze Buch Hiob ift aufgebaut auf diefer
Verfchiedenheit der Zeiten: auf der Einmaligkeit, Endlichkeit und Nich-
tigkeit des kurzen Menf{chendafeins, das vor der Unendlichkeit und
Ewigkeit Gottes wie ein Nichts im Lebensganzen ertrinkt. Keine Mog-
lichkeit der Vergottlichung des Menichlichen, keine Moglichkeit der
Ueberwindung der irdifchen Natur, keine Unfterblichkeit der Seele,
keine Seelenwanderungslehre f{chligt hier eine Briicke vom Menichen
zu Gott, hebt, wie in den anderen groflen Religionen, die Zeit des
Menichen in die Zeit Gottes hinein. Die Zeit Gottes und die Zeit des
- Menichen konnen nicht zufammenkommen. ,,Oder iff Deine Zeit wie
eines Menfchen Zeit? Oder Deine Jahre wie eines Mannes Jahre?” ift
die belchworende Frage Hiobs.

Ja, Hiob erfihrt die Verfchiedenheit zwifchen gbttlicher und
menichlicher Zeit {o radikal, daf} er fich zu der verzweifelten Frage
hinreiflen 1a88t: ,,Warum /ollten die Zeiten dem Allmiéchtigen nicht ver-
borgen fein, und die Ihn kennen, [ehen Seine T age nicht*

Auf der Gewiheit diefes uniiberbriickbaren Abgrundes zwifchen
Gott und Menich erhebt fich das ganze ungeheure Ringen der Hiob-
dichtung: diefer gewaltige Prozef zwifchen Menich und Gott. Aber

336



das Buch Hiob ift weit entfernt, ein Buch vom Zweifel an Gott zu
fein. Es it vielmehr das Buch der iibermichtigen Gottesgewifheit.
Nicht Gott, fondern die Beziehung Gottes zum Menf[chen ift es, die in
thm durch das Uebermafl und die Unbegreiflichkeit des Leidens zum
Problem wird.

Hiob war fromm, gerecht, weile, reich, ein grofler Wohltiter; er
war ein in jedem Sinne wohlgeratener Menf{ch, von Gott gefegnet, von
den Menfchen angefehen und verehrt. Und wer fich von Gott geliebt,
von den Menichen geehrt weifl, weflen Leben duflerlich und innerlich
reich und gliicklich und gebend und im Irdifchen gefichert ift, der hat
es unendlich leichter, im Glauben an Gott und die Menichen zu ruhen.
Die Erfchiitterung des Glaubens beginnt erft da, wo all dies zu-
[ammenbricht, |

Und dies gefchieht Hiob. Von einem Augenblick zum anderen
wird er in den Abgrund eines unfaflbaren Leides geftiirzt. Die erften
furchtbaren Schldge, in denen alles, was er befitzt, alles duflere und
innere Gliick: alle {eine blihenden und glicklichen Kinder, fein ganzes
Hab und Gut, ihm in einer rafenden Flucht von Schick{alen genommen
wird, empfangt er von der Hand Gottes als eine Selbftverftandlichkeit.
»Ich bin nackt von meiner Mutter Leibe gekommen. Nackt werde ich
wieder dahinfabren. Der Herr hat’s gegeben, der Herr hat’s genom-
men; der Name des Herrn fei gelobt.

Hier fteht Hiob noch im Schirm und Schatten {einer felbftverftind-
lichen, bisher vollig unberiihrten Gottesgewiflheit. Darum fagt er noch:
wder Herr®; darum {pricht er noch vor Gott, nicht mit Gott. Erft als
er aus allen Bergungen feines Dafeins gerifien, von rafenden Schmerzen
verzehrt, nackt, verachtet, befpien in der Afche fitzt, als er zu begrei-
fen beginnt, dafl in dem Uebermaf} des Leidens, das Gott iiber ihn ver-
hangt hat, eine furchtbare Folgerichtigkeit, ein geheimer Plan, ja ein
Anfchlag gegen ihn fteckt, da erft biumt es fich aus der unterften Tiefe
{eines Seins unmittelbar gegén Gott felbft auf. Jetzt erft ift Gottes Ge-
rechtigkeit thm zum Problem geworden. Er verfteht den Zufammen-
hang zwifchen {einem bisherigen Leben und dem, was ihm jetzt ge-
{chieht, nicht mehr. Und damit beginnt fein Ringen mit Gott: das
Ringen, Thn, den Unbegreiflichen, zu verftehen; nun beginnt fein Ha-
der mit Gott um feiner Gerechtigkeit willen,

Denn was Hiob von Gott verlangt, ift weder Troft noch Auf-
hebung {eines Leides; es ift einzig Gottes Gerechtigkeit. Aber Gott ift
viel zu grofy und viel zu michtig, viel zu weit vom Menichen entfernt,
als daf} er fie ihm gewidhren konnte. Hiob entfetzt fich {iber die Macht
Gottes, die eine gerechte Abrechnung zwifchen Thm und dem Menichen
unmoglich macht. ,,Will man Macht, Jo ift er zu michtig; will man
Recht, wer will mein Zeuge [ein?* Und dann wieder: ,,Wenn ich auch
gleich Recht habe, kann ich ihm doch nicht antworten, fondern ich muf§
um mein Recht flehen! ... ,,Denn er ift nicht meinesgleichen, daff wir

337



vor Gericht miteinander kdamen.” Aber dies Entfetzen iiber die Macht
Gottes ift nur der andere Ausdruck der brennenden Sehnfucht Hiobs,
thn, den von {einer Macht bis zur Unkenntlichkeit Umbhiillten,
zu erreichen. Ach, daff ich wiifite, wie ich Ibn finden und zu Seinem
. Stubl kommen machte! — {o ringt Hiob unabliffig um des unendlich
Fernen Nihe, {o ruft, fo befchwort er ithn immer aufs neue, auf {eine arme,
verfinkende Menfchenftimme zu horen, {ich von ithm finden zu laffen, -
ihm die Rechenfchaft nicht zu verweigern, obwohl feine Wege dem
Menichen {o unauffindbar verborgen find. Denn derfelbe Gott, dem er
vertraut, fteht ja wider ihn im Bund mit dem Bofen, hat ihn, feinen
Knecht, im Leiden dem Verfucher preisgegeben, und ift fo iiber ihn,
indem er ihn bis ins Mark feines Lebens getroffen hat, zugleich er-
barmungslos feine gewaltigen unverftindlichen Wege fortgegangen.
Derfelbe Gott, dem er zuruft: ,,Willft du wider ein fliegendes Blatt [o
ernfllich [ein und einen diirren Halm verfolgen?* derfelbe, der ihn fo
bitter ernft nimmt, daf} er ihn ,.tiglich heim[ucht und verfuchet ibn alle
Stunden — derfelbe verichliefit feinem Rufen und Schreien {fein Ohr
und hort ihn nicht. Und dennoch kann Hiob nicht aufhoren, nach
{einer Gerechtigkeit zu fuchen, weil er fiihlt, daf} die Ziichtigung Got-
tes, die ihm ganz unmittelbar gilt, gar nicht ihm gelten kann.

Denn Hiob weifl fich {chuldlos. Er wiederholt es immer wieder.
Er findet in feinem per{onlichen Leben keine Schuld. Er findet in fich
keine Antwort auf das Warum der gottlichen Ziichtigung. Und Gott
antwortet ihm nicht. Und doch zweifelt Hiob keinen Augenblick dar-
an, daf} fein Leid eine Ziichtigung Gottes ift. Darum kann er, indem
er Gottes Gerechtigkeit {ucht, nicht ablaflen, feine eigene Schuld zu
fuchen. Aber als er {chliefilich in diefem unablifligen Suchen auf eine
verborgene Schuld feines Dafeins trifft, da zeigt {ich an ihr die Hoff-
nungslofigkeit {einer Frage nur noch tiefer. Denn diefe Schuld kann
gar nicht zhm zur Laft gelegt werden, fie ift nicht die feine. Es ift die
Erbfiinde, es ift die menfchliche Schuld [chlechthin, aus der {eine Frage
aufbriﬂcht: »Wer will einen Reinen finden, bei denen, da keiner
rein if1?* :

Kein Menfch ift rein vor Gott. Alles Men{chliche ift als ein Beding-
tes von der Unbedingtheit Gottes zuvor gerichtet. Darum geht fein
Gericht iiber den Einzelnen, indem es ihn trifft, zugleich hinweg. Denn
nur den Einzelnen kann es treffen, auch wenn es nicht dem Einzelnen
gilt. Wie die Zeit Gottes und des Menfchen, {o konnen gottliche und
men{chliche Gerechtigkeit nicht zufammenkommen, kénnen fie {ich gar
nicht wahrhaft' erfaflen. Es ift die furchtbare Einficht in die Vergeb-
lichkeit perfonlicher Unfchuld, die das ganze Buch Hiob durchzieht.
Bis zu der perfonlichen Schuldlofigkeit dringt Gott gar nicht vor. Da-
zu find wir zu tief in die allgemeine Schuld hineingeftellt, zu ur{priing-
lich in unferem menfchlichen Dafein {chlechthin von Gott gerichtet.
Ja, die radikale Hoffnungslofigkeit perionlicher Unichuld zeigt fich

338



darin, dafl die Strafe fiir die allgemeine Schuld mit ihrer ganzen Wucht
gerade an dem ausgehen mufl, der per{onlich {chuldlos ift. Der in fei-
nem eigenen Leben Schuldlge erfihrt — wenn er fie erfihrt — die
Ziichtigung Gottes als Strafe fiir feine Schuld. Der perfonlich Schuld-
lofe allein erfdhrt an fich die Ziichtigung fiir die allgemeine Schuld,
die den perfonlich Schuldigen gar nicht erreicht, weil fie ihm durch die
Strafe fiir feine eigene Schuld verdeckt ift. So dringt zu dem Schuld-
lofen der Zorn Gottes weit unmittelbarer vor. Das Mafllofe von Hiobs
Ungliick erfcheint als ein Zeugnis fiir jene Unmittelbarkeit des gott-
lichen Zornes, wie fie allein der perfonlich Schuldlofe erfihrt. Denn
fiir den Schuldlofen allein ift diefer Zorn nichts als Zorn. Fiir den
Schuldigen bedeutet er Gerechtigkeit — fiir den Schuldlofen bedeutet
er reines Entfetzen: das Irrewerden an der gottlichen Gerechtigkeit
Jelbft. Unverftehend, fragend, belchworend, fteht er feinem Gott ge-
geniiber, deflen Ziige er in {einem finnlofen Zorn gar nicht mehr zu er-
kennen vermag. Und doch fiihlt Hiob diefen Zorn ganz und gar auf
fich gerichtet und fich von f{einer Gewalt vor Gottes Angeficht hin-
geriflen; weit unmittelbarer und wirklicher als der perfonlich Geftrafte
erfihrt er gerade an der Unwverflindlichkeit des gottlichen Gerichtes,
dafl es das Gericht Gottes ift. Das verftandliche, begreifliche Gericht
ift das des Menichen; das Gottes ift das abfolut unfaﬁbare.' So, wie
Hiob durch die Unbegreiflichkeit des gottlichen Gerichtes mit allen Fa-
fern {einer zerriffenen Seele unter Gott geprefit wird, wie er von dem
Leid zu einer einzigen dringenden Frage an Gott zufammengeprefit
wird, fo, in diefer uniiberbriickbaren Ferne und entfetzlichen Nihe er-
fahrt nur der {chuldlos Leidende den Zorn Gottes. Wie aus zeh-
rendem Feuer {chreit Hiob: ,,Erbarmet euch meiner, erbarmet euch mei-
ner, ihr meine Freunde, denn die Hand Gottes hat mich geriihrt.” Das
ift ithm immet, in all {feinem Hader, und gerade in thm, jeden Augen-
blick gegenwirtig, dafl es Gozt ift, der ihn getroffen hat. Nur aus die-
fer Gewiflheit ent{pringt feine unablaﬂlge men{chliche Frage. Sie felbft
ift das Zeichen des Getroffenfeins von Gott.

Seine Freunde, die ihn mit weifen Worten zu troften kommen,
vermehren nur f{ein Leid. Sie konnen {ein Gefpriach mit Gott gar nicht
verftehen; fie héren und {ehen es nur von auflen, wie fie {ein Leid nur
von auflen fehen; keiner verfenkt fich in die Tiefe {eines Leides um
Gott. Darum {agt Gott {piter: ,,Sie haben nicht recht von mir geredet,
wie mein Knecht Hiob.“ Sie {prechen von ithm und von Gott ,,wie der
gemeine Pobel, d. h. von auflen, perfonlos, allgemein; fie reden aus
rein men{chlichen Erwigungen und Erkenntniffen, nicht wie Hiob aus
dem Entfetzen des Gelchlagenfeins von Gott. Sie reden von einer
allgemeinen Gerechtigkeit Gottes, die an menfchlichem Mafiftab ge-
meffen ift, von einem allgemeinen, menichlich faflbaren Zufammen-
hang von 'Schuld und Leid. Unter Hiob aber ift im Leid der Grund
des allgemeinen Dafeins eingebrochen; er ift hinabgeftiirzt in den Ab-

339



grund radikalen Alleinfeins mit Gott. Hier ver{agt alles bloff men{ch-
liche Wiffen. Zwifchen Hiob und Gott gibt es keinen ,,Schiedsmann®,
keinen, der ,,feine Hand zwiichen fie legen*, der zwiichen ihnen ver-
mitteln konnte. Hiob redet aus [einem Leid zu feinem Gott — zu
dem, von dem er fagt: ,,Denfelben werde ich mir [eben, und meine
Aungen werden ibn [chanen, und kein Fremder!*

Vollkommener kann das Alleinfein mit Gott, in das kein Men-
{chenwort, kein Menichentroft mehr eindringt, nicht ausgedriickt wer-
den. Aber auch der Troft Gottes bleibt aus. Denn dies ift das Furcht
bare: das Alleinfein mit Gott bedeutet nicht die Nahe Gottes. Der-
felbe Gott, der ihn fo nah bedringt, ift ja zugleich der unermeflich
Ferne, der als der Ewige iiber das kurze, vergingliche Men{chendafein
hinweggeht. Das Urentfetzen des Buches Hiob ift das jahe Erkennen,
daf} die Stimme Gottes auf die Stimme des einzelnen Men{chen {iber-
haupt nicht antwortet — dafl weder die Stimme des Menfchen Gott,
noch die Stimme Gottes den Menfchen zu erreichen vermag: dafl das
Schick{al des Einzelnen: mein Schick{al, mein Leben — und ich habe ja
kein ril{nderes als diefes — rechtlos, hilflos vor Gott im Lebensganzen
ertrinkt, —

Niemals wohl in der gefamten Men{chengefchichte ift diefe Hiob-
Situation der Menfchheit mit {olcher Gewalt gegeben gewefen wie in
unferer heutigen Zeit. Niemals wohl wurde {o maflos, {o ausweglos,
fo finnlos gelitten wie heute. Der Menfchheit als Ganzes ift etwas
widerfahren, in dem fie fich nicht zurechtzufinden vermag. Auch wir
ftehen in einem Gericht, in dem, {o hoch die Menichheitsfchuld an-
gefchwollen ift, der Einzelne fich und feine Schuld nicht zu finden ver-
mag. Und gerade das, was auf den erften Blick die Lage zu verdndern
{cheint: daf dies Leiden fo maflenhaft auftritt, daf} von den Maflen-
gribern des Weltkrieges an es fich iiberall um Maflen-, um Vélker-,
um Men{chheits{chickiale handelt, daf} unfer ganzer Planet von Kata-
ftrophen umftiirmt ift, unter denen-der Einzelne vollig verfinkt, dies
Eingefchlofienfein in eine ganze Flut von Leiden erhoht die Sinnlofig-
keit und Ausweglofigkeit des Leides fiir den Einzelnen. Wenn er fich
auch iiberall von verwandtem Entfetzen, von verwandten Schickfalen
umgeben fieht, — darin allein, daf} fein Leid keine Ausnahme ift, kann
keine Linderung feines perfonlichen Leides und keine Moglichkeit fei-
nes Verftindnifies liegen. Denn das Leiden der Maflen ift weit davon
entfernt, eine Leidensgemeinfchafl zu {ein. Eine folche kann nur durch
einen gemeinfamen Sinn entftehen. Daf diefer fehlt, daf} er nicht er-
griffen werden kann, gerade das ift es, was heute jedes Men{chenleid fo
graufam auf fich zuriickwirft und zum unergriindlich einfamen macht.
So miifite das ganze Erdenrund widerhallen von der Hiob-Frage: Was
habe ich, ich armes fterbliches Wefen, ich diirrer Halm, ich fliegendes

340



Blatt, getan, daff Du mich fo entfetzlich ftrafft und mit fo entfetzhcher
GIelchgulngkelt iber mich hinweggehft?

Und es ift in der Tat diefe Frage, die unter all den allgemeinen
Kataftrophen unausgefprochen unfere Zeit erfchiittert. Die heutige
Men{chheit fteht mitten in einer ungeheuren Auseinanderfetzung mit
Gott. Das f{ichtbarfte Zeichen dafiir ift, dafl nicht nur alle men{ch-
lichen Ordnungen und Gefetze, dafl Relche Volker, Gefell{chafts- und
Wirt{chaftsordnungen, und in all dem die Flut der Einzelexiftenzen
heute fich wandeln und aufléfen oder in v6llig menfchenfremden For-
men f{ich neu konfolidieren, fondern daf§ auch der Glaube, die Kirchen,
die Religionen, das Verhiltnis der Menichen zu Gott in einem einzigen
ungeheuren Zerfall begriffen {ind. Denn die erfte Antwort unferer tief
in die allgemeine Sinnlofigkeit verftrickten Welt auf das ihr gefandte
Leid ift nicht das grofle Dennoch des feft in Gott wurzelnden Hiob,
nicht die unverduflerliche Gewifheit, auf der fich fein ganzes Ringen
erhebt, {ondern fie it die umgekehrte. Daran, ganz gewif vor allem
daran ift der ohnehin langft erfchiitterte Glaube der Volker und der
Einzelnen zerbrochen, dafl der Sinn diefer Hochflut von Leiden nicht
mehr begriffen wurde, daf} die Hand Gottes in ihm nicht mehr erfafi-
bar war. Es ift falfch, zu fagen, daf} die moderne Wiflenichaft den
Glauben zerftort habe; die Wiffen{chaft allein hitte diefe Macht nie
befeflen — auch noch ganz abgefehen davon, daff die Entwicklung der
Wiflen{chaft im zwanzigften Jahrhundert mit all ihren Krifen und
Erichiitterungen, im Gegeniatz zu der des neunzehnten, dem Glauben
nicht nur wieder Raum gegeben hat, fondern ihn geradezu fordert. Die
Wiflenfchaft hat mit ihren ungeheuren Hilfsmitteln der Theorie und
der Praxis hochftens als Werkzeug diefer Aufl6fung gedient. Was aber
in Wirklichkeit die Fundamente des Glaubens eingeriflen, feine Grund-
lagen zerftort hat, war die unbegriffene, unbegreifliche menichliche Not.
Nirgends zeigt {ich diefer gefchichtliche Vorgang iiberwiltigender, als
wenn man an Hand eines bedeutenden Tagebuchs der jiingften Ver-
gangenheit verfolgt, wie das erfte und letzte Wort des chriftlichen
Rufiland: ,,Herr, erbarme Dich mein®, dies Ur- und Grundwort alles
Menichendafeins, in den wachfenden Schrecken und Noten des Welt-
krieges immer leifer, immer fchwicher und ratlofer wurde und dann
im Ausbruch der Revolution von einem Tag zum anderen auf den
Lippen der ruffifchen Menichen erftarb. Wir wiffen, daf} die Gott-
lofenbewegung ein einziges ungeheures Mifverftindnis der menich-
lichen Situation ift. Und doch ift auch fie letzthin nur zu verftehen
als ein Ausdruck der leiden{chaftlichen Auseinanderfetzung mit Gott
um feiner Gerechtigkeit willen, in der, als die Antwort Gottes aus-
blieb, die Menfchen felbft es unternahmen, aus rein menichlicher Macht
Gerechtigkeit zu {chaffen.

Ift fo felbft in dem Verftummen des Gottesnamens noch ein wenn
auch verworrener, nicht zu Ende gefiihrter Ausdruck des Hiobprozefles

341



mit dem lebendigen Gott kenntlich, {o ift in der deut{chen Wirklich-
keit, wo der Name Gott noch gebraucht wird, im Anfang {ogar {ehr
ausgiebig gebraucht wurde, keine Spur des Ringens mit dem lebendigen
Gott, keine Auflehnung gegen fein Verftummen, kein Suchen nach der
Gerechtlgkelt Gottes mehr zu finden. Hier it der Zufammenbruch
des Glaubens eine wahrhaft zerriittende Kataf’crophe des Chriftentums.
Selbft der Kampf der Bekenntniskirche geht ja nicht um die Gerechtig-
keit Gottes, um Schuld und Leiden des Menf{chen, fondern allein um
die Reinheit des Wortes. Das ift wiel; es ift [ebr Vlel aber es ift nichts
als Damm gegen die realen GeWalten, die dort das Chriftentum iber-
rannt haben. Denn die heutige deutfche Wirklichkeit ift ja ein einziger
Einbruch gott- und menfchenfremder Michte in das Leben, eine Zer-
ftérung alles Geletzmifligen und Mafftabhaften, ein toller Tanz um
felbftgemachte Gotzen. In diefem Land ift die Hiobfrage verftummt.
Eine Jugend, die nur die Erde, das nackte Leben und den nackten Tod
kennt, die keinen Gott mehr iiber {ich auch nur als dunkle Ahnung
fiithlt und den Begriff der Schuld und Siinde leugnet, wichft dort heran.
Gleichzeitig aber und in unmittelbarem Zufammenhang damit, als
die andere Seite diefes Gefchehens, hat fich dort etwas vollzogen, defien
tiefer Sinn nicht auf den erften Blick f{ichtbar ift: das Land hat eine
Minderheit f{einer Bevolkerung, die Juden, gedchtet und aus feiner
Wirklichkeit ausgefpien. Warum? Wir fragen hier nicht nach Zufle-
ren oder auch inneren Griinden, fondern einzig nach dem Sinn diefes
Gelchehens. — Und diefer fiihrt uns zu Hiob zuriick. Denn alles, was
an niedrigen Motiven aller Art heute mit den Namen Raffe und Anti-
{emitismus gedeckt wird, alle Liigen, die vom Weltkrieg an durch eine
ungeheure Propaganda geziichtet und vor allem dem deutfchen Volk
als furchtbares Gift eingeflofit worden {ind, — alles das ift, von einem
letzten Sinn aus gefehen, kein blofler gefchichtlicher Zufall. Daf in
einem einzigen Menfchen — wer weif3, durch welche erlittenen Schiden
und Demiitigungen perionlicher Art — in diefem Augenblick fich all
dies Gift anfammelte und tiberflof, daf} er die Helfershelfer fand, die
thn noch tbertrumpften, — das ift, wenn wir es vom Schickfal des
Judentums, wie von dem der Menfchheit aus betrachten, Werkzeug in
der Hand eines Hoheren, wie es Satan, der {elbft von Gott abgefandt
wurde, um feinen Knecht zu verfuchen, Hiob gegeniiber war. Wie
Hiob mufte das Volk, das {einer Bef’ummung nach der Knecht Gottes,
der Triger des Gefetzes in der Welt ift, von dem gefetzlofen Volk
ausgefondert werden, mufite es aller Bergungen und Sicherungen im Ir-
difchen beraubt, mufte es in ungeheures Leid ausgefetzt, in Verachtung
und Vernichtung getrieben werden, um fich auf den Sinn feines Dafeins
erneut zu befinnen. Denn das kann je und je nur dadurch gefchehen,
dafl Ifrael mit aller Wucht vor {eine eigenfte Aufgabe geftellt wird.
Das europdifche Judentum hatte ja diefe Aufgabe nicht rein
bewahrt: fie war verwifcht und vergeflen. Auch die Juden hatten

342



am Schick{al der andern Volker teil; fie waren tief mit Leib und Seele,
Geift und Gut und Blut in das europdifche Gefamtichickfal verfloch-
ten. Sie lebten es mit. Aber Ifrael ift nach dem Wort des Propheten
,nicht ein Volk wie andere Volker. Es ift nicht um feiner felbft wil-
len da, fondern um der Men{ichheit willen. Nicht erft, feit es unter die
Volker zerftreut ift, aber feit damals, {eit der Zerftorung des Tempels
mit doppelter Klarheit und in taufendfacher Gefahr, fich zu verlieren,
liegt feine Beftimmung, fein von auflen {chwer erkennbarer und ihm
felbft immer wieder entgleitender Sinn darin, daf} es ihm letzthin nicht
um volkifche Selbffbehauptung und Selbftverwirklichung, fondern ein-
zig und allein um die Verwirklichung Gottes geht. Denn Ifrael ift
nicht da, um zu [ein, fondern um zu kinden. Nicht es felbft {oll {ein,
fondern das von thm Verkiindete: das Reich und Ebenbild Gottes, die
unter dem Einen Gott im Frieden geeinte Menichheit. — Um diefer
Verkiindung willen mufite es fich von Staat und Macht und Land
16{fen, mufite es {elbft den fichtbaren Tempel laflen, mufite es unter die
anderen Volker verftreut werden, mufite es heimatlos werden auf
Erden. Denn durch fie {teht es nicht wie die anderen Volker ur{priing-
lich in einer Wirklichkeit, fondern in einer Aufgabe. In einer Aufgabe,
die es erft erfiillen muf}, die zu erfiillen es da ift. Und eben weil fie
unerfiillt, innerhalb der Gefchichte unerfiillbar ift, weil fie der Weg zu
einem me[]mmfcben Ziel ift, darum ift dafiir gcforgt dafl die un-
geheure Aufgabe, die auf Ifraels Schultern gelegt i, es nie zu einer
Selbftiiberhebung fithren kann.

Denn diefe gottliche Begnadung I{raels erfcheint im Irdifchen als
eine furchtbare Erniedrigung. Es wird nicht vor den anderen Volkern
als Vorbild und Beifpiel ausgezeichnet, — fondern fo, gerade entgegen-
gefetzt, {pricht der erfte Prophet des Exils {eine Beftimmung aus: ,,Und
Jollf} eine Schmach, Hobn, Exempel und Wunder [ein allen Vil-
kern . .., wenn ich iiber dich das Recht geben laffe mit Zorn, Grimm
und zornigem Schelten.” Iirael ift nicht Triger der menichlichen Voll-
kommenheit, fondern des gottlichen Gerichtes, in dem Gott {elbft fich
als der Einzige offenbart und den ungeheuren Abftand {eines erwidhlten
Volkes von der Gottebenbildlichkeit enthiillt.

Dies ift es, was die anderen, die im Irdifchen wurzelnden Volker
nie verftechen und warum fie Ifrael immer mit einem Schein von Recht
verfolgen. Sie fehen klar nur dies: dafl das Volk feiner Aufgabe nie
und nirgends gewachfen ift, dafl es darum immer neu die gottlichen
und menfchlichen Ziichtigungen erfihrt. Sie vermdgen nicht das Un-
geheure der Aufgabe zu fehen, die dies {chwere irdiiche Gefchick her-
aufbefchwort, um derentwillen fein Verfagen immer wieder mit un-
erbittlicher Strenge, man mochte fagen: mit gottlicher Leidenichaft auf-
gedeckt wird; fie find vollends heute ganz und gar dafiir erblindet.
Sie begreifen nicht, dafl das jiidilche Volk das Volk ift, das gewiffer-
maflen zweimal das Menichen{chick{al triagt: heimatlos und fliichtig zu

343



fein auf Erden, — dafl es der grofle Hiob der Menichengefchichte ift,
der um feines Glaubens willen immer erneut aus allen Bergungen im
Irdiichen aufgefchreckt werden muf}, um immer wieder neu die ewige
Men{chheitsfrage an Gott zu ftellen. Wie oft im Laufe der Menichen-
gelchichte hat {chon der wehe Ausruf Hiobs: ,,War ich nicht gliick-
{elig? War ich nicht fein ftille?” auf den Lippen jiidifcher Menichen
gelegen, die aus allem, was ihnen teuer war, emporgefchreckt wurden.
Aber fie diirfen nicht gliick{elig, fie follen nicht fein ftille fein. Mit
duflerfter Schroftheit fpricht dies ein faft iibermifliges Wort des Mi-
drafch aus: ,,Als Konig Ahasverus {einen Ring dem Hamann iibergab
und damit deflen graufame Judenverfolgung befiegelte, da hat er mehr
fiir Ifrael getan als alle Propheten.*

Dies Wort, das den Leidensf{inn Ifraels auf feine fteilfte Hohe
fihrt, 1aflt uns zugleich verftehen, warum Gott den Satan gerade an
feinen Knecht abfendet, warum er diefen furchtbarften Stachel gerade
in das Herz feines Getreuen bohrt. Nur in diefem Herzen {chlummert
die Flamme, nur in ihm ift der glilhende Funke, den er zum Flammen-
meer aufpeitichen will: zum Ringen mit dem lebendigen Gott. Nur
der Gott erfahren hat, kann mit thm ringen. Der Knecht Gottes darf
nicht {chlafen. Leid iff Erweckung. Wer leidet, der ift wach. Nicht
einzufchlafen, wach zu bleiben und zu werden, das ift der Sinn des
gottgefandten Leides Hiobs und Ifraels. Und fo erkennen wir: Das
Volk, das die Hiobfrage nicht mehr ftellt, das {ich der lebendigen Aus-
einanderfetzung mit Gott begeben hat, mufite das Volk, deflen Sen-
dung es ift, diefe Auseinanderfetzung fir jede Zeit neu zu leiften, wie
die 1m Irdifchen lebenden Menf{chen den ausfitzigen Hiob von fich
ftoflen. Daf} aber gerade Deut{chland in diefem Augenblick zum Werk-
zeug Gottes wurde, das hat auch von der Seite des Judentums aus einen
befonderen Sinn. Nirgends wie dort waren ja die Juden fo tief, {o
leidenfchaftlich und auch wieder {o ruhig, {o biirgerlich in alle Schich-
ten einer irdifchen Heimat hineingewachien. Nirgends wie dort haben
fie fich {o hingebend in die grofle geiftige Entwicklung eines Volkes
eingeftellt und aus ihr und fiir fie gelebt. Nirgends aber auch find fie
dann tiefer, reftlofer in den europiiichen Auflofungsprozef aller Glau-
bens- und ErkennungsgewifSheiten hineingeriffen worden. Nirgends {o
tief wie dort hat Ifrael feit Generationen vergeflen, dafl es nicht ein
Volk ift wie andere Volker; nirgends hat die Sehnfucht, in einer
irdifchen Heimat Wurzel zu haben es fo tief, fo vollig iibermannt.
Darum mufite dort das Signal gegeben werden. Und mit grauenvoller,
vorher gar nicht ausdenkbarer, faft fymbolifcher Folgerichtigkeit wurde
dort die Ausrottung der ]uden aus ihrer Heimat durch Generationen
hindurch bis in jeden jiidi{chen Blutstropfen hinein betrieben.

Aber das deutfche Gefchehen ift nur ein dufleres Zeichen. So wenig
darf Ifrael das Gliick der anderen Volker kennen, {fo wenig darf es
eine irdifche Heimat haben, daf} felbft fein Land, das heilige Land, ihm

344



nicht im Sinne der anderen Volker zu einer Heimat werden darf. Dafl
Ifrael zum erften Male nach faft zwei Jahrtaufenden die Heimat {eines
Uriprungs wiederfindet, {cheint feltfam und gliickhaft feiner Bedrohung
in Europa zu entfprechen. Aber auch Zion ift wie jede irdifche Hei-
mat fiir die Juden ein Weg zugleich und eine Gefahr. Und wieder ift
dies in der Wirklichkeit felbft fymbohfch ausgedriickt. Daf} Paliftina
zu klein ift, dal es nur einen geringen Bruchteil des Volkes aufnehmen
kann, daf} dort {chon ein anderes Volk wohnt und das Land fiir {ich
beaniprucht, dafl die Mandatmacht unzulinglich ift — das alles be-
deutet vom letzten Sinne Ifraels aus gelehen dasfelbe. Sind nicht felbift
die furchtbaren heutigen Ereignifle in Palidftina wie ein Zeichen? — wie
ein aufgehobener Finger: Nimm das Heilige Land, lebe in ihm, bereite
es! Aber bleibe immer, immer eingedenk, dafl es nicht Dein Land,
Deine Scholle, fondern dafd es das Heilige Land, das Land Gottes ift.

Zion, das mufl unverriickbar gefehen werden, ift ein Weg. Es ift
vielleicht heute der einzige Weg; aber es ift kein Ziel. Was heute dort
von jlidiichen Handen, jiidifchen Herzen gefchieht, das kann nichts an-
deres fein als ein Herauskdmpfen des Gottesreiches aus der Wildnis
gotzendienerifcher Michte, wie es einft im Heiligen Lande durch die
erften Konige gefchah. Ifracl mufl auch dort, und gerade dort, wach
bleiben. Er darf durch keine irdifche Raft abgelenkt werden von
feinem Weg: dem ewigen Kampf mit dem lebendigen Gott, den es, ein-
fam und verachtet wie Hiob, dennoch fir die Menfchheit kampﬁ

Wir verlieflen Hiob in dem Augenblick, in dem er in abgriindiger
Verzweiflung inne wurde, dafl das einzelne, kurze, vergingliche, von allen
Seiten her eingefchrinkte Menfchendafein hilflos vor Gott im Lebens-
ganzen ertrinkt. Keine Antwort Gottes auf fein ratlofes Ringen und
Flehen war bis dahin vernehmbar. — Und als dann endlich dennoch
Gottes Antwort an Hiob gefchieht, da gefchieht fie nicht dadurch, daf}
Gott von ihm ablafit, und auch nicht dadurch, dafl er fich ihm als der
Nahe zu erkennen cr1b'c noch dadurch, dafl er ihm eine begreifliche
Antwort gibt; fie gefchieht tberhaupt nicht als Antwort, fondern als
Gegenfrage Gottes an Hiob. Sie gefchieht dadurch, daff Gott felbft als
der Schopfer der Welt im Donner feiner Allmacht an thm voriiber-
zieht. Und wunderbar: wihrend Gott, Hiob in feine Schranken zu-
riickweifend, thm die Frage entgegenichleudert: ,,Wo warft du, als ich
die Erde griindete? Haben [ich dir des Todes T'ore anfgetan, oder haft
du gefehen die Tore der Finflernis?“... ,,Kannfl du die Bande der
fieben Sterne zufammenbinden oder das Band des Orion l6fen?” — wie
er das furchtbare Geheimnis {feiner Schopfung: feine ungeheuren, alle
men{chliche Faflungskraft iiberfteigenden Werke: Meer und Himmel,
Tod und Leben und die grauenvollften feiner Kreaturen ihm entgegen-
fihrt und ihm {o die ganze unermefliche Entfernung des Schopfers
vom Gelchaffenen, der Allmacht von der Ohnmacht, des Ewigen von

345



dem nichtigen, verginglichen Menfchenwelen enthiillt, — gerade da er-
kennt Hiob feinen Gott wieder. Nun entfetzt er fich nicht mehr vor
der Macht Gottes, fondern er vertraut {ich diefer Macht. Er verfucht
nicht mehr zu rechten. Er demiitigt fich und tut Bufle in Staub und
Afche. Er betet an. Denn nun begreift Hiob: Du, der Du diefe un-
ermeflliche Tat getan haft, der Du dies alles erfchaffen haft, das mich
in {ich befafit, und der Du mir doch auch dies alles zu erfahren gegeben
haft, — Du brauchft dem fliegenden Blatt, dem diirren Halm keine
Antwort zu geben; denn ich bin Dein. Ich gehore Dir, bin ein-
gelchloflen in Deine Schopfung, eingeordnet in Dein Gefetz. Ich er-
kenne, wer ich bin, da ich {ehe, wer Du bift. Nur als Gott aller Kreatur
vermag er, der Einzelne, [einen Gott zu erfahren. Und nicht von fich
felbft, nur von Gott aus kann er fich in {einer Wahrheit erkennen. Die
Urerl6fung gegen das Urentfetzen des Buches Hiob beruht darin, dafl
der Menfch in dem Augenblick, wo er Gott als Schopfer, als Schopfer
einer ungeheuren f{innvollen Ordnung, erfahren hat, nicht mehr rechtlos
vor ihm im Lebensganzen ertrinkt, fondern in feine Schopfung auf-
~ genommen ift und als Ge{chopf dem Schopfer anbetend fich beugt. In
der reinen Anbetung erft erfahrt er Gott als reines Du.

Hiobs Priifung ift vollendet. Seine Frage verftummt in dem Augen-
blick, wo die Schopfung Gottes ihm zur Antwort auf feine eigenfte
Frage geworden ift. Nicht indem er die Ordnung der Schopfung ver-
ftanden und fein Leiden in ihren Zufammenhingen begriffen hitte, {fon-
dern gerade indem er fie nicht verftanden hat, indem er nicht mehr ver-
{ftehen will, wo nichts fiir ihn zu verftehen ift, indem er {ich der Macht
anheimgibt, die er nicht mehr begreifen kann und die ihm keine Rechen-
{chaft {chuldet: indem er feinen Ort in der Schopfung Gottes in Demut
angenommen hat und damit {ein Leiden auf {ich genommen hat.

Was bedeutet aber diefe jihe Wendung? Was bedeutet es, daf
Gott, um deflen Uebermacht Hiob doch auch vorher {chon wufite,
nun {elbft die Allgewalt {einer Schopfung an ihm voriiberfiihrt und fo
fein' Herz wandelt? It denn die Schopfung nicht immer und zu jeder
Zeit Gottes Offenbarung an den Menfchen? Was bedeutet es, daf}
Gott felbft fich nun in ihr Hiob nochmals offenbart, dafl er fein
Schweigen bricht und zu ithm redet?

Alles, was Gott Hiob im Donner {einer Schopfung entgegenichleu-
dert: feine Macht, feine Uebergrofle, den ganzen Abgrund zwifchen
Schépfer und Gefchopf, hat Hiob fchon vorher gewufit. Gerade dar-
aus {tammt ja feine Hoffnungslofigkeit. Aber er hat es vom Menfchen
aus und damit in Verzweiflung gewuldt. Nun aber erfdhrt er es von
Gott aus und damit als Erlofung. Wohl hat er auch {chon aus der
Tiefe {eines Leides, als ihm noch keine Offenbarung gefchehen war,
ausgerufen: ,,Aber ich weifl, dafi mein Erléfer lebt! Immer wufte
Hiob um Gott. Immer glomm das Licht hinter der finfteren Wand
des Leides, die Gott zwifchen fich und Hiob aufgerichtet hat. Daf} dies

346



Licht nun hell aufflammt, daff Gott {elbft zu ithm kommt, ddf} er zu
thm redet, dafl Hiob {fagen kann: ,,Ich habe Dich nun mit den Ohren
gehoret, und mein Auge fiehet Dich auch®, das bedeutet nichts anderes,
als dafl die Wand plotzlich finkt, dafl fie von Hiobs unabliffigem
Ringen durchbrochen ift und daf er {elbft damit in eine andere Ord-
nung durchgebrochen ift, in der der Glanz und die Stimme Gottes auf
ihn hereindringt. Was Hiob vor diefem Durchbruch gewufit hat,
war die Obnmacht des Ge[chépfes gegeniiber dem Schopfer; was er
durch ihn, in der Erfahrung Gottes erleb, ift die unbegreifliche Ueber-
macht Gottes, vor der es nur die reine Anbetung gibt. Oder — das ift
dasfelbe: Was er von fich aus wufite, war die Sinnlofigkeit feines Lei-
des; was er von Gott aus erfihrt, ift fein Aufgenommenfein in den
Sinn.

Damit enthiillt {ich der tiefe Zufammenhang zwifchen Sinn und
Leid. Das Leid ift — von diefer Gewiflheit ift das Buch Hiob iiber-
voll — nichts anderes als der eigentliche Ausdruck und die Verwirk-
lichung der menfchlichen Situation {chlechthin: der unfafllich {chweren
Lage alles Men{chendafeins, dafy wir, winzige Lebensfiinklein, die wir
{ind, ausgeftreut in eine Unendlichkeit des Todes, dennoch vor der Un-
endlichkeit des Lebens, die fordernd iiber uns hereinbricht, mit allem,
was wir {ind und tun, uns verantworten miiffen. Aus diefer iiber-
{chweren Lage des Anfpruchs der Unendlichkeit an unfer fliichtiges,
verwehendes Menfchendafein entipringt der Aufichrei Hiobs, millionen-
mal von Men{chenlippen laut und {chweigend wiederholt: ,,Willf} Du
wider ein fliegendes Blatt [o ernftlich [ein und einen diirren Halm wver-
folgens — Aber Gott iff ernftlich gegen das fliegende Blatt. Und dafl
er ernftlich ift, das bedeutet {eine Erwahlung. Der Ernft Gottes ift das
Siegel unferer menf{chlichen Exiftenz. Durch ihn, und nur durch ihn
find wir von dem diirren Halm, dem fliegenden Blatt unterfchieden.
Der Halm mufl verdorren, das Blatt muf3 abgerifien werden. Das
it das grofle Gericht tiber alles Sterbliche, Aber das Sterben deffen,
was nur Natur ift, in dem der Kreislauf alljahrlich alles wiederbringt,
it nur ein blofes Spiel von Sterben und Auferftehung, und das Gericht
in der Natur ift nur ein Bild des wirklichen Gerichts. Der Menich
allein it wahrhaft fterblich; thm ift nur das eine Leben gegeben, das
Eine Leben: Auge in Auge mit dem Tod und mit Gott. Er allein er-
fihrt den Abgrund der Sterblichkeit, er allein das wahrhaftige Gericht.

Darum {teht der Menfch im Leid. Und je tiefer es gelebt, je bren-.
nender es erfahren wird, je mehr es Leid um Gott, Ringen mit Gott
ift, um {o tiefer dringt er zur Wahrheit feines Dafeins vor. Das Buch
Hiob lehrt uns erkennen, daf} nicht der Verftand, das Denken, fon-
dern das Leid es ift, das zur letzten Tiefe der Wahrheit fithrt. Zu der
Wahrheit, von der es dort heiflt: ,,Sie wird nicht gefunden im Land
der Lebendigen ... Tod und Verdammnis haben nut ibren Obren ihr
Geriicht gehdrt ... Gott weiff den Weg dahin und kennet ihre Stitte.* .

347



Diefe Wahrheit, zu der nur Gott den Weg weiff, ift nicht da, ift
nichts Gegebenes, nichts, das vom menichlichen Denken, menichlichen
Verftand gefunden, entdeckt werden konnte. Sie ift uns zu erfahren
gegeben von Gott aus in Tod und Verdammnis, vom Men{chen aus in
Leid und Verantwortung. Auch auf unfere Hiobfrage, die Frage
unferer Zeit, gibt es keine andere Antwort als diefe. Gottes Gerechtig-
keit mit der des Menfchen zu ver{chnen, ift uns verfagt, wie es Hiob
verfagt war. Aber auch heute, in unferer {piten, gottfernen Welt ift es
die auf taufend Wegen von uns abgedringte Schopfung {elbft, die mit
ihrer zerfchmetternden Gewalt an uns voriiberzieht und ans dennoch
zur Erlofung werden kann. Aber fie erfcheint in anderer Geftalt. Wo,
wie heute, die Diamonie einer widernatiirlichen Sachwelt die Natur in
threr Reinheit uns taufendfach verftellt hat, wo ihre Gefetze nicht
mehr tdnen, wo mit dem Wort eines grofSen Dichters ,,die Mufik der
Welt bis in alle Tiefen hinunter abgebrochen™ ift, wo nicht Donner und
Blitz uns als michtiglte Offenbarungen Gottes erfchuttern fondern die
Gelchehnifle, die fich zwifchen Menfchen und Volkern VOlIZlehen —
da offenbart Gott fich und fein Werk uns nicht in den iiber{chwing-
lichen Wundern und Geheimniflen der Natur; aber er tut es in einer
nicht minder geheimnisvollen und iiberfchwinglichen Geftalt: in der
Gefchichte. Und auch hier erfcheint {feine Offenbarung nicht als Ant-
- wort auf die men{chliche Frage, fondern als Gegenfrage Gottes an den
Men{chen. Wenn mit dem Voriiberziehen der Schopfung als Natur an
Hiob die Frage geftellt war: Wo ftehft du, wo ift hier dein Ort?, und
wenn Hiob {einen befcheidenen Ort in Gottes Schopfung annehmend,
{ich beugt und demiitigt und erft fo in der rechten Beziehung zu Gott
fteht, {fo ift mit der Offenbarung der gefchichtlichen Welt an den Men-
fchen noch eine weitere Frage geftellt. Zu dem Wo ftehft du? tritt
das: Was wirft du tun? Wie wirft du dich entfcheiden?

Und wir heutigen Menfchen erfahren in einem Ausmafl, wie es die
Menfchen fritherer Zeiten nicht kannten, was Gefchichte ift. Denn das
ift in Wahrheit nur zu erfahren um den Preis aller men{chgefchaffenen
Sicherungen, die immer die Grundwahrheit des gefchichtlichen Daleins
verhiillen. Wirkliche Gefchichte tritt nur iiber die Schwelle unferes
Lebens in den Augenblicken, wo alle menfchlichen Wahrheiten und Ge-
willheiten, alle rein gedanklich feftgelegten Werte, alle allgemeingiilti-
gen objektiven Syfteme des Geiftes zerfallen., Denn dann erft offenbart
fich, daf} die Gefchichte zwar von Menfchen gemacht wird, aber fich
nicht im Men{chlichen erfchopft, dafl in ihr eine Wahrheit fich aus-
wirkt, die vom Menichen mit ungeheurer Wucht erfahren wird, aber
feinem Erkennen nicht erfaffbar ift. Es ift jene {elbe Wahrhen: die
nicht gefunden wird im Land der Lebendigen, deren Geriicht Ver-
dammnis und Tod gehort haben: die Wahrheit, wie fie fiir das gefchicht-
liche Dafein die Propheten den Menichen offenbart haben: das unauf-
horlich durch alles Tun und Geftalten hindurchbrechende Gericht Gottes

348



tber alles Menichliche. Es ift der Ernft Gottes fiir den Men{chen, der
fich wie im Einzelleben fo auch in der Gefchichte in Erfchiitterungen
und Zerftorungen offenbart. Es ift derfelbe Sinn des Leides, der auch
zu der gefchichtlichen Wahrheit fithrt: Erweckung, Aufgefcheucht-
werden aus jeder Selbftverftindlichkeit. Der Anruf: , Kénnet ihr denn
nicht einen Augenblick mit mir wachen?* klingt als ewiger gottlicher
Erweckungsruf aus der unterften Tiefe des gefchichtlichen Dafeins.
Um wieviel mehr heute, in einer dem Abgrund entgegenrafenden Welt,
in deren Geftaltung nichts Gottliches mehr Stimme hat, in diefer dunk-
len Schickfalsftunde Gottes in der Welt ruft uns dies Wort mit
{chmerzlicher Gewalt auf, nicht zu ermatten, uns dem Leid, dem Rin-
gen mit Gott um {einer Gerechtigkeit willen nicht zu entziehen, mit
thm, fiir thn zu wachen, zu thm zu ftehen, uns fiir thn zu ent{cheiden.
_ Damit enthiillt {ich der Erweckungsfinn des Leides in {einer

tiefften Wahrheit als Stellvertretung. Das Leid um Gott, das allerein-
famfte Leid, wird als die Wahrheit unferes Seins von denen, die es auf
fich nehmen, fiir die gewaltige Ueberzahl derer mitgelitten, die feine -
Bot{chaft nicht vernehmen oder {ich nicht fiir fie enticheiden. Das ge-.
waltigfte Ereignis folcher Vertretung ift ausgefprochen in den Worten:
wFirwabr, er trug unfere Krankbeiten und lud anf fich unfere Schmer-
zen ... Die Strafe lag auf ihm, auf daff wir Frieden hétten, und durch
feine Wunden find wir gebeilet.

Mit diefem Leidensfinn fteht Ifrael abermals im Herzen der Men{ch-
heit. Es fithrt eine einzige grofle Linie von dem Kampf Jakobs mit
der finfteren Macht, die fich thm im Licht eines neuen Tages zum gott-
lichen Segensantlitz wandelt, tiber die Propheten, die, gleich Jeremia,
zum Leiden ,,ausgefondert {ind von Mutterleibe an®, tiber Hiobs Er-
weckung durch den Satan zum Ringen mit dem lebendigen Gott, bis
zu dem gewaltig{ten Schmerzensaufichrei, in dem fich alles je um Gott
gelittene Men{chenleid fammelt: ,,Mein Gott, mein Gott, warum hafl
Du mich verlaffeni* )

Aber dies ift nicht das letzte Wort des Leides. Sein letztes ift der
Durchbruch in eine andere Ordnung. Dafl Hiob, nachdem er {fein Leid
durchgerungen, nachdem er es ganz und gar auf f{ich genommen hat,
»zweifdltig [oviel zuriickerhalt, als er vorber gehabt hatte®, das weift
auf die grofle Verheiflung hin, die aller lebendigen Leidensiiberwindung
gegeben ift: auf die neue Verbindung, worin der mit Gott fteht, der
das thm auferlegte Leid bis zum Ende durchgelitten hat. Wir nennen
diefen Stand Gnade. Margarete Susman.

Der Sozialismus in der Schweiz.

Vor mehr als Jahresfrift ift ein Buch erfchienen, das von grofier
Wichtigkeit ift und das wohl — toutes les proportions gardées — als

349



	Hiob und unsere Zeit

