
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 30 (1936)

Heft: 7-8

Artikel: Hiob und unsere Zeit

Autor: Susman, Margarete

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136879

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136879
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— er wartet fchon, fei's als einzelner Menfch, fei's als Bewegung, als

Löfung, als Geift, und wenn die Not vielleicht noch größer geworden

ift, dann wird er als ein Wunder hervortreten. „Hie Schwert des

Herrn und Gideon!" — und leichter Sieg! Leonhard Ragaz.

Hiob und unfere Zeit.
Das Buch Hiob, das Hohe Lied des Leides, gehört zu den großen

Menfchheitsdichtungen aller Zeiten. Dichtung in jenem letzten Sinne,
der nicht Erfindung, fondern gerade deren Gegenteil bedeutet: die
äußerfte Konzentrierung und Durchleuchtung menfchlichen Schickfals
in einem Einzelfchickfal. Nicht anders als die griechifche Tragödie
den Schickfalsbegriff des Griechentums und feine Urbeziehung zum
Göttlichen ausdrückt, drückt das Buch Hiob den Schickfalsbegriff und
die Urbeziehung des Judentums zu Gott aus. Hiob ill nicht der
tragifche Held des antiken Dramas, der, indem er den Mächten erliegt,
über fie triumphiert und als Halbgott die Brücke zwifchen Menfch und
Gott überfchreitet; fondern er ift nichts als Menfch, ganz und gar
Menfch, dem der Eine Gott, von dem ihm fein Schickfal kommt, in
unendlicher, unüberbrückbarer Ferne gegenüberfteht. Gott und Menfch
find radikal voneinander gefchieden. Die Verfchiedenheit ihrer Zeiten
felbft trennt fie voneinander ab. Die Zeit Gottes ift die Ewigkeit; die
des Menfchen — das ift nirgends fo fchroff ausgefprochen und immer
wieder betont wie hier — ift die endliche Zeit des kurzen, vergänglichen

Menfchendafeins. Das ganze Buch Hiob ift aufgebaut auf diefer
Verfchiedenheit der Zeiten: auf der Einmaligkeit, Endlichkeit und
Nichtigkeit des kurzen Menfchendafeins, das vor der Unendlichkeit und
Ewigkeit Gottes wie ein Nichts im Lebensganzen ertrinkt. Keine
Möglichkeit der Vergöttlichung des Menfchlichen, keine Möglichkeit der
Ueberwindung der irdifchen Natur, keine Unfterblichkeit der Seele,
keine Seelenwanderungslehre fchlägt hier eine Brücke vom Menfchen
zu Gott, hebt, wie in den anderen großen Religionen, die Zeit des

Menfchen in die Zeit Gottes hinein. Die Zeit Gottes und die Zeit des
Menfchen können nicht zufammenkommen. „Oder ift Deine Zeit wie
eines Menfchen Zeit? Oder Deine Jahre wie eines Mannes Jahre?" ill
die befchwörende Frage Hiobs.

Ja, Hiob erfährt die Verfchiedenheit zwifchen göttlicher und
menfehlicher Zeit fo radikal, daß er fich zu der verzweifelten Frage
hinreißen läßt: „Warum follten die Zeiten dem Allmächtigen nicht
verborgen fein, und die Ihn kennen, fehen Seine Tage nicht?"

Auf der Gewißheit diefes unüberbrückbaren Abgrundes zwifchen
Gott und Menfch erhebt fich das ganze ungeheure Ringen der Hiob-
dichtung: diefer gewaltige Prozeß zwifchen Menfch und Gott. Aber

336



das Buch Hiob ill weit entfernt, ein Buch vom Zweifel an Gott zu
fein. Es ift vielmehr das Buch der übermächtigen Gottesgewißheit.
Nicht Gott, fondern die Beziehung Gottes zum Menfchen ift es, die in
ihm durch das Uebermaß und die Unbegreiflichkeit des Leidens zum
Problem wird.

Hiob war fromm, gerecht, weife, reich, ein großer Wohltäter; er
war ein in jedem Sinne wohlgeratener Menfch, von Gott gefegnet, von
den Menfchen angefehen und verehrt. Und wer fich von Gott geliebt,
von den Menfchen geehrt weiß, weifen Leben äußerlich und innerlich
reich und glücklich und gebend und im Irdifchen gefichert ift, der hat
es unendlich leichter, im Glauben an Gott und die Menfchen zu ruhen.
Die Erfchütterung des Glaubens beginnt erft da, wo all dies zu-
fammenbricht.

Und dies gefchieht Hiob. Von einem Augenblick zum anderen
wird er in den Abgrund eines unfaßbaren Leides geftürzt. Die erften
furchtbaren Schläge, in denen alles, was er befitzt, alles äußere und
innere Glück: alle feine blühenden und glücklichen Kinder, fein ganzes
Hab und Gut, ihm in einer rafenden Flucht von Schickfalen genommen
wird, empfängt er von der Hand Gottes als eine Selbftverftändlichkeit.
„Ich bin nackt von meiner Mutter Leibe gekommen. Nackt werde ich
wieder dahinfahren. Der Herr hat's gegeben, der Herr hat's genommen;

der Name des Herrn fei gelobt."
Hier fteht Hiob noch im Schirm und Schatten feiner felbftverftänd-

lichen, bisher völlig unberührten Gottesgewißheit. Darum fagt er noch:
„der Herr"; darum fpricht er noch von Gott, nicht mit Gott. Erft als
er aus allen Bergungen feines Dafeins geriffen, von rafenden Schmerzen
verzehrt, nackt, verachtet, befpien in der Afche fitzt, als er zu begreifen

beginnt, daß in dem Uebermaß des Leidens, das Gott über ihn
verhängt hat, eine furchtbare Folgerichtigkeit, ein geheimer Plan, ja ein
Anjchlag gegen ihn fteckt, da erft bäumt es fich aus der unterften Tiefe
feines Seins unmittelbar gegen Gott felbft auf. Jetzt erft ift Gottes
Gerechtigkeit ihm zum Problem geworden. Er verfteht den Zufammenhang

zwifchen feinem bisherigen Leben und dem, was ihm jetzt
gefchieht, nicht mehr. Und damit beginnt fein Ringen mit Gott: das
Ringen, Ihn, den Unbegreiflichen, zu verftehen; nun beginnt fein Hader

mit Gott um feiner Gerechtigkeit willen.
Denn was Hiob von Gott verlangt, ill weder Troft noch

Aufhebung feines Leides; es ift einzig Gottes Gerechtigkeit. Aber Gott ill
viel zu groß und viel zu mächtig, viel zu weit vom Menfchen entfernt,
als daß er fie ihm gewähren könnte. Hiob entfetzt fich über die Macht
Gottes, die eine gerechte Abrechnung zwifchen Ihm und dem Menfchen
unmöglich macht. „Will man Macht, fo ift er zu mächtig; will man
Recht, wer will mein Zeuge fein?" Und dann wieder: „Wenn ich auch
gleich Recht habe, kann ich ihm doch nicht antworten, fondern ich muß
um mein Recht flehen!" „Denn er ifl nicht meinesgleichen, daß wir

337



vor Gericht miteinander kämen" Aber dies Entfetzen über die Macht
Gottes ift nur der andere Ausdruck der brennenden Sehnfucht Hiobs,
ihn, den von feiner Macht bis zur Unkenntlichkeit Umhüllten,
zu erreichen. Ach, daß ich wüßte, wie ich Ihn finden und zu Seinem
Stuhl kommen möchte!" — fo ringt Hiob unabläffig um des unendlich
Fernen Nähe, fo ruft, fo befchwört er ihn immer aufs neue, auf feine arme,
verfinkende Menfchenftimme zu hören, fich von ihm finden zu laffen,
ihm die Rechenfchaft nicht zu verweigern, obwohl feine Wege dem
Menfchen fo unauffindbar verborgen find. Denn derfelbe Gott, dem er
vertraut, fteht ja wider ihn im Bund mit dem Böfen, hat ihn, feinen
Knecht, im Leiden dem Verfucher preisgegeben, und ill fo über ihn,
indem er ihn bis ins Mark feines Lebens getroffen hat, zugleich
erbarmungslos feine gewaltigen unverftändlichen Wege fortgegangen.
Derfelbe Gott, dem er zuruft: „Willft du wider ein fliegendes Blatt fo
ernftlich fein und einen dürren Halm verfolgen?" derfelbe, der ihn fo
bitter ernft nimmt, daß er ihn „täglich heimfucht und verfuchet ihn alle
Stunden" — derfelbe verfchließt feinem Rufen und Schreien fein Ohr
und hört ihn nicht. Und dennoch kann Hiob nicht aufhören, nach
feiner Gerechtigkeit zu fuchen, weil er fühlt, daß die Züchtigung Gottes,

die ihm ganz unmittelbar gilt, gar nicht ihm gelten kann.
Denn Hiob weiß fich fchuldlos. Er wiederholt es immer wieder.

Er findet in feinem perfönlichen Leben keine Schuld. Er findet in fich
keine Antwort auf das Warum der göttlichen Züchtigung. Und Gott
antwortet ihm nicht. Und doch zweifelt Hiob keinen Augenblick daran,

daß fein Leid eine Züchtigung Gottes ift. Darum kann er, indem
er Gottes Gerechtigkeit fucht, nicht ablaffen, feine eigene Schuld zu
fuchen. Aber als er fchließlich in diefem unabläffigen Suchen auf eine
verborgene Schuld feines Dafeins trifft, da zeigt fich an ihr die Hoff-
nungslofigkeit feiner Frage nur noch tiefer. Denn diefe Schuld kann
gar nicht ihm zur Laft gelegt werden, fie ift nicht die feine. Es ill die
Erbfünde, es ill die menfchliche Schuld fchlechthin, aus der feine Frage
aufbricht: „Wer will einen Reinen finden, bei denen, da keiner
rein ift?"

Kein Menfch ill rein vor Gott. Alles Menfchliche ill als ein Bedingtes

von der Unbedingtheit Gottes zuvor gerichtet. Darum geht fein
Gericht über den Einzelnen, indem es ihn trifft, zugleich hinweg. Denn
nur den Einzelnen kann es treffen, auch wenn es nicht dem Einzelnen
gilt. Wie die Zeit Gottes und des Menfchen, fo können göttliche und
menfchliche Gerechtigkeit nicht zufammenkommen, können fie fich gar
nicht wahrhaft erfäffen. Es ill die furchtbare Einficht in die Vergeblichkeit

perfönlicher Unfchuld, die das ganze Buch Hiob durchzieht.
Bis zu der perfönlichen Schuldlosigkeit dringt Gott gar nicht vor. Dazu

find wir zu tief in die allgemeine Schuld hineingeftellt, zu urfprünglich
in unferem menfchlichen Dafein fchlechthin von Gott gerichtet.

Ja, die radikale Hoffnungslofigkeit perfönlicher Unfchuld zeigt fich

338



darin, daß die Strafe für die allgemeine Schuld mit ihrer ganzen Wucht
gerade an dem ausgehen muß, der perfönlich fchuldlos ift. Der in
feinem eigenen Leben Schuldige erfährt — wenn er fie erfährt — die
Züchtigung Gottes als Strafe für feine Schuld. Der perfönlich Schuld-
lofe allein erfährt an fich die Züchtigung für die allgemeine Schuld,
die den perfönlich Schuldigen gar nicht erreicht, weil fie ihm durch die
Strafe für feine eigene Schuld verdeckt ift. So dringt zu dem Schuld-
lolen der Zorn Gottes weit unmittelbarer vor. Das Maßlofe von Hiobs
Unglück erfcheint als ein Zeugnis für jene Unmittelbarkeit des
göttlichen Zornes, wie fie allein der perfönlich Schuldlofe erfährt. Denn
für den Schuldlofen allein ill diefer Zorn nichts als Zorn. Für den
Schuldigen bedeutet er Gerechtigkeit — für den Schuldlofen bedeutet
er reines Entfetzen: das Irrewerden an der göttlichen Gerechtigkeit
felbft. Unverftehend, fragend, befchwörend, fteht er feinem Gott
gegenüber, deffen Züge er in feinem finnlofen Zorn gar nicht mehr zu
erkennen vermag. Und doch fühlt Hiob diefen Zorn ganz und gar auf
fich gerichtet und Sich von feiner Gewalt vor Gottes Angefleht hin-
geriffen; weit unmittelbarer und wirklicher als der perfönlich Geftrafte
erfährt er gerade an der Unverftändlichkeit des göttlichen Gerichtes,
daß es das Gericht Gottes ift. Das verftändliche, begreifliche Gericht
ift das des Menfchen; das Gottes ill das abfolut unfaßbare. So, wie
Hiob durch die Unbegreiflichkeit des göttlichen Gerichtes mit allen Fa-
fern feiner zerriffenen Seele unter Gott gepreßt wird, wie er von dem
Leid zu einer einzigen drängenden Frage an Gott zufammengepreßt
wird, fo, in diefer unüberbrückbaren Ferne und entfetzlichen Nähe
erfährt nur der fchuldlos Leidende den Zorn Gottes. Wie aus
zehrendem Feuer fchreit Hiob: „Erbarmet euch meiner, erbarmet euch meiner,

ihr meine Freunde, denn die Hand Gottes hat mich gerührt." Das
ill ihm immer, in all feinem Hader, und gerade in ihm, jeden Augenblick

gegenwärtig, daß es Gott ift, der ihn getroffen hat. Nur aus diefer

Gewißheit entfpringt feine unabläffige menfchliche Frage. Sie felbft
ill das Zeichen des Getroffenfeins von Gott.

Seine Freunde, die ihn mit weifen Worten zu tröften kommen,
vermehren nur fein Leid. Sie können fein Gefpräch mit Gott gar nicht
verftehen; fie hören und fehen es nur von außen, wie Sie fein Leid nur
von außen fehen; keiner verfenkt fich in die Tiefe feines Leides um
Gott. Darum fagt Gott fpäter: „Sie haben nicht recht von mir geredet,
wie mein Knecht Hiob." Sie fprechen von ihm und von Gott „wie der
gemeine Pöbel", d. h. von außen, perfonlos, allgemein; fie reden aus
rein menfchlichen Erwägungen und Erkenntniffen, nicht wie Hiob aus
dem Entfetzen des Gefchlagenfeins von Gott. Sie reden von einer
allgemeinen Gerechtigkeit Gottes, die an menfchiichem Maßftab
gemeffen ift, von einem allgemeinen, menfchlich faßbaren Zufammenhang

von Schuld und Leid. Unter Hiob aber ift im Leid der Grund
des allgemeinen Dafeins eingebrochen; er ift hinabgeftürzt in den Ab-

339



grund radikalen Alleinfeins mit Gott. Hier verfagt alles bloß menfchliche

Wiffen. Zwifchen Hiob und Gott gibt es keinen „Schiedsmann",
keinen, der „feine Hand zwifchen fie legen", der zwifchen ihnen
vermitteln könnte. Hiob redet aus feinem Leid zu feinem Gott — zu
dem, von dem er fagt: „Denfelben werde ich mir fehen, und meine
Augen werden ihn fchauen, und kein Fremder!"

Vollkommener kann das Alleinfein mit Gott, in das kein Men-
Ichenwort, kein Menfchentroft mehr eindringt, nicht ausgedrückt werden.

Aber auch der Troft Gottes bleibt aus. Denn dies ifl das Furchtbare:

das Alleinfein mit Gott bedeutet nicht die Nähe Gottes.
Derfelbe Gott, der ihn fo nah bedrängt, ift ja zugleich der unermeßlich
Ferne, der als der Ewige über das kurze, vergängliche Menfchendafein
hinweggeht. Das Urentfetzen des Buches Hiob ill das jähe Erkennen,
daß die Stimme Gottes auf die Stimme des einzelnen Menfchen
überhaupt nicht antwortet — daß weder die Stimme des Menfchen Gott,
noch die Stimme Gottes den Menfchen zu erreichen vermag: daß das
Schickfal des Einzelnen: mein Schickfal, mein Leben — und ich habe ja
kein anderes als diefes — rechtlos, hilflos vor Gott im Lebensganzen
ertrinkt. —

Niemals wohl in der gefamten Menfchengefchichte ift diefe Hiob-
Situation der Menfchheit mit folcher Gewalt gegeben gewefen wie in
unferer heutigen Zeit. Niemals wohl wurde fo maßlos, fo ausweglos,
fo finnlos gelitten wie heute. Der Menfchheit als Ganzes ill etwas
widerfahren, in dem fie fich nicht zurechtzufinden vermag. Auch wir
flehen in einem Gericht, in dem, fo hoch die Menfchheitsfchuld an-
gefchwollen ift, der Einzelne fich und feine Schuld nicht zu finden
vermag. Und gerade das, was auf den erften Blick die Lage zu verändern
fcheint: daß dies Leiden fo maffenhaft auftritt, daß von den Maffen-
gräbern des Weltkrieges an es fich überall um Maffen-, um Völker-,
um Menfchheitsfchickfale handelt, daß unfer ganzer Planet von
Kataftrophen umflürmt ift, unter denen'der Einzelne völlig verfinkt, dies

Eingefchloffenfein in eine ganze Flut von Leiden erhöht die Sinnlofig-
keit und Ausweglofigkeit des Leides für den Einzelnen. Wenn er fich
auch überall von verwandtem Entfetzen, von verwandten Schickfalen
umgeben fieht, — darin allein, daß fein Leid keine Ausnahme ift, kann
keine Linderung feines perfönlichen Leides und keine Möglichkeit feines

Verlländniffes liegen. Denn das Leiden der Maffen ift weit davon
entfernt, eine heidensgemeinfchaft zu fein. Eine folche kann nur durch
einen gemeinfamen Sinn entflehen. Daß diefer fehlt, daß er nicht
ergriffen werden kann, gerade das ill es, was heute jedes Menfchenleid fo
graufam auf fich zurückwirft und zum unergründlich einfamen macht.
So müßte das ganze Erdenrund widerhallen von der Hiob-Frage: Was
habe ich, ich armes fterbliches Wefen, ich dürrer Halm, ich fliegendes

340



Blatt, getan, daß Du mich fo entfetzlich flrafft und mit fo entfetzlicher
Gleichgültigkeit über mich hinweggehft?

Und es ill in der Tat diefe Frage, die unter all den allgemeinen
Kataftrophen unausgefprochen unfere Zeit erfchüttert. Die heutige
Menfchheit fteht mitten in einer ungeheuren Auseinanderfetzung mit
Gott. Das fichtbarfte Zeichen dafür ift, daß nicht nur alle menfchlichen

Ordnungen und Gefetze, daß Reiche, Völker, Gefellfchafts- und
Wirtfchaftsordnungen, und in all dem die Flut der Einzelexiftenzen
heute fich wandeln und auflöfen oder in völlig menfchenfremden Formen

fich neu konfolidieren, fondern daß auch der Glaube, die Kirchen,
die Religionen, das Verhältnis der Menfchen zu Gott in einem einzigen
ungeheuren Zerfall begriffen find. Denn die erfte Antwort unferer tief
in die allgemeine Sinnlofigkeit verflrickten Welt auf das ihr gefandte
Leid ift nicht das große Dennoch des feft in Gott wurzelnden Hiob,
nicht die unveräußerliche Gewißheit, auf der fich fein ganzes Ringen
erhebt, fondern fie ifl die umgekehrte. Daran, ganz gewiß vor allem
daran ill der ohnehin längft erfchütterte Glaube der Völker und der
Einzelnen zerbrochen, daß der Sinn diefer Hochflut von Leiden nicht
mehr begriffen wurde, daß die Hand Gottes in ihm nicht mehr erfaßbar

war. Es ill falfch, zu fagen, daß die moderne Wiffenfchaft den
Glauben zerftört habe; die Wiffenfchaft allein hätte diefe Macht nie
befeffen — auch noch ganz abgefehen davon, daß die Entwicklung der
Wiffenfchaft im zwanzigften Jahrhundert mit all ihren Krifen und
Erfchütterungen, im Gegenfatz zu der des neunzehnten, dem Glauben
nicht nur wieder Raum gegeben hat, fondern ihn geradezu fordert. Die
Wiffenfchaft hat mit ihren ungeheuren Hilfsmitteln der Theorie und
der Praxis höchstens als Werkzeug diefer Auflöfung gedient. Was aber
in Wirklichkeit die Fundamente des Glaubens eingeriffen, feine Grundlagen

zerftört hat, war die unbegriffene, unbegreifliche menfchliche Not.
Nirgends zeigt fich diefer gefchichtliche Vorgang überwältigender, als

wenn man an Hand eines bedeutenden Tagebuchs der jünglten
Vergangenheit verfolgt, wie das erfte und letzte Wort des chriftlichen
Rußland: „Herr, erbarme Dich mein", dies Ur- und Grundwort alles
Menfchendafeins, in den wachfenden Schrecken und Nöten des

Weltkrieges immer leifer, immer fchwächer und ratlofer wurde und dann
im Ausbruch der Revolution von einem Tag zum anderen auf den

Lippen der ruffifchen Menfchen erftarb. Wir wiffen, daß die
Gottlofenbewegung ein einziges ungeheures Mißverftändnis der menfchlichen

Situation ift. Und doch ift auch fie letzthin nur zu verftehen
als ein Ausdruck der leidenfchaftlichen Auseinanderfetzung mit Gott
um feiner Gerechtigkeit willen, in der, als die Antwort Gottes
ausblieb, die Menfchen felbft es unternahmen, aus rein menfehlicher Macht
Gerechtigkeit zu fchaffen.

Ift fo felbft in dem Verftummen des Gottesnamens noch ein wenn
auch verworrener, nicht zu Ende geführter Ausdruck des Hiobprozeffes

341



mit dem lebendigen Gott kenntlich, fo ill in der deutfchen Wirklichkeit,

wo der Name Gott noch gebraucht wird, im Anfang fogar fehr
ausgiebig gebraucht wurde, keine Spur des Ringens mit dem lebendigen
Gott, keine Auflehnung gegen fein Verftummen, kein Suchen nach der
Gerechtigkeit Gottes mehr zu finden. Hier ift der Zufammenbruch
des Glaubens eine wahrhaft zerrüttende Kataftrophe des Chriftentums.
Selbft der Kampf der Bekenntniskirche geht ja nicht um die Gerechtigkeit

Gottes, um Schuld und Leiden des Menfchen, fondern allein um
die Reinheit des Wortes. Das ift viel; es ill fehr viel; aber es ift nichts
als Damm gegen die realen Gewalten, die dort das Chriftentum
überrannt haben. Denn die heutige deutfehe Wirklichkeit ill ja ein einziger
Einbruch gott- und menfehenfremder Mächte in das Leben, eine
Zerftörung alles Gefetzmäßigen und Maßftabhaften, ein toller Tanz um
felbftgemachte Götzen. In diefem Land ift die Hiobfrage verftummt.
Eine Jugend, die nur die Erde, das nackte Leben und den nackten Tod
kennt, die keinen Gott mehr über fich auch nur als dunkle Ahnung
fühlt und den Begriff der Schuld und Sünde leugnet, wächft dort heran.

Gleichzeitig aber und in unmittelbarem Zufammenhang damit, als
die andere Seite diefes Gefchehens, hat fich dort etwas vollzogen, deffen
tiefer Sinn nicht auf den erften Blick fichtbar ift: das Land hat eine
Minderheit feiner Bevölkerung, die Juden, geächtet und aus feiner
Wirklichkeit ausgefpien. "Warum? Wir fragen hier nicht nach äußeren

oder auch inneren Gründen, fondern einzig nach dem Sinn diefes
Gefchehens. — Und diefer führt uns zu Hiob zurück. Denn alles, was
an niedrigen Motiven aller Art heute mit den Namen Raffe und
Antifemitismus gedeckt wird, alle Lügen, die vom Weltkrieg an durch eine
ungeheure Propaganda gezüchtet und vor allem dem deutfchen Volk
als furchtbares Gift eingeflößt worden find, — alles das ill, von einem
letzten Sinn aus gefehen, kein bloßer gefchichtlicher Zufall. Daß in
einem einzigen Menfchen — wer weiß, durch welche erlittenen Schäden
und Demütigungen perfönlicher Art — in diefem Augenblick fich all
dies Gift anfammelte und überfloß, daß er die Helfershelfer fand, die
ihn noch übertrumpften, — das ift, wenn wir es vom Schickfal des

Judentums, wie von dem der Menfchheit aus betrachten, Werkzeug in
der Hand eines Höheren, wie es Satan, der felbft von Gott abgefandt
wurde, um feinen Knecht zu verfuchen, Hiob gegenüber war. Wie
Hiob mußte das Volk, das feiner Beftimmung nach der Knecht Gottes,
der Träger des Gefetzes in der Welt ift, von dem gefetzlofen Volk
ausgefondert werden, mußte es aller Bergungen und Sicherungen im
Irdifchen beraubt, mußte es in ungeheures Leid ausgefetzt, in Verachtung
und Vernichtung getrieben werden, um fich auf den Sinn feines Dafeins
erneut zu befinnen. Denn das kann je und je nur dadurch gefchehen,
daß Ifrael mit aller Wucht vor feine eigenfte Aufgabe geftellt wird.

Das europäifche Judentum hatte ja diefe Aufgabe nicht rein
bewahrt: fie war verwifcht und vergeffen. Auch die Juden hatten

342



am Schickfal der andern Völker teil; fie waren tief mit Leib und Seele,
Geift und Gut und Blut in das europäifche Gefamtfchickfal verflochten.

Sie lebten es mit. Aber Ifrael ill nach dem Wort des Propheten
„nicht ein Volk wie andere Völker". Es ift nicht um feiner felbft willen

da, fondern um der Menfchheit willen. Nicht erft, feit es unter die
Völker zerftreut ift, aber feit damals, feit der Zerftörung des Tempels
mit doppelter Klarheit und in taufendfacher Gefahr, fich zu verlieren,
liegt feine Beftimmung, fein von außen fchwer erkennbarer und ihm
felbft immer wieder entgleitender Sinn darin, daß es ihm letzthin nicht
um völkifche Se/^/Zbehauptung und Se/£/?verwirklichung, fondern einzig

und allein um die Verwirklichung Gottes geht. Denn Ifrael ill
nicht da, um zu fein, fondern um zu künden. Nicht es felbft foil fein,
fondern das von ihm Verkündete: das Reich und Ebenbild Gottes, die
unter dem Einen Gott im Frieden geeinte Menfchheit. — Um diefer
Verkündung willen mußte es fich von Staat und Macht und Land
löfen, mußte es felbft den fichtbaren Tempel laffen, mußte es unter die
anderen Völker verftreut werden, mußte es heimatlos werden auf
Erden. Denn durch fie fteht es nicht wie die anderen Völker urfprünglich

in einer Wirklichkeit, fondern in einer Aufgabe. In einer Aufgabe,
die es erft erfüllen muß, die zu erfüllen es da ift. Und eben weil fie
unerfüllt, innerhalb der Gefchichte unerfüllbar ift, weil fie der Weg zu
einem meffianifchen Ziel ift, darum ift dafür geforgt, daß die
ungeheure Aufgabe, die auf Ifraels Schultern gelegt ill, es nie zu ein«
Selbllüberhebung führen kann.

Denn diefe göttliche Begnadung Ifraels erfcheint im Irdifchen als
eine furchtbare Erniedrigung. Es wird nicht vor den anderen Völkern
als Vorbild und Beifpiel ausgezeichnet, — fondern fo, gerade entgegengefetzt,

fpricht der erfte Prophet des Exils feine Beftimmung aus: „Und
follft eine Schmach, Hohn, Exempel und Wunder fein allen Völkern

wenn ich über dich das Recht gehen laffe mit Zorn, Grimm
und zornigem Schelten." Ifrael ift nicht Träger der menfchlichen
Vollkommenheit, fondern des göttlichen Gerichtes, in dem Gott felbft fich
als der Einzige offenbart und den ungeheuren Abftand feines erwählten
Volkes von der Gottebenbildlichkeit enthüllt.

Dies ill es, was die anderen, die im Irdifchen wurzelnden Völker
nie verliehen und warum fie Ifrael immer mit einem Schein von Recht
verfolgen. Sie fehen klar nur dies: daß das Volk feiner Aufgabe nie
und nirgends gewachfen ift, daß es darum immer neu die göttlichen
und menfchlichen Züchtigungen erfährt. Sie vermögen nicht das
Ungeheure der Aufgabe zu fehen, die dies fchwere irdifche Gefchick her-
aufbefchwört, um derentwillen fein Verfagen immer wieder mit
unerbittlicher Strenge, man möchte fagen: mit göttlicher Leidenfchaft
aufgedeckt wird; fie find vollends heute ganz und gar dafür erblindet.
Sie begreifen nicht, daß das jüdifche Volk das Volk ift, das gewiffer-
maßen zweimal das Menfchenfchickfal trägt: heimatlos und flüchtig zu

343



fein auf Erden, — daß es der große Hiob der Menfchengefchichte ill,
der um feines Glaubens willen immer erneut aus allen Bergungen im
Irdifchen aufgefchreckt werden muß, um immer wieder neu die ewige
Menfchheitsfrage an Gott zu ftellen. Wie oft im Laufe der Menfchengefchichte

hat fchon der wehe Ausruf Hiobs: „War ich nicht glück -
felig? War ich nicht fein ftille?" auf den Lippen jüdifcher Menfchen
gelegen, die aus allem, was ihnen teuer war, emporgefchreckt wurden.
Aber fie dürfen nicht glückfelig, fie follen nicht fein ftille fein. Mit
äußerfter Schroffheit fpricht dies ein faft übermäßiges Wort des Mi-
drafch aus: „Als König Ahasvérus feinen Ring dem Hamann übergab
und damit deffen graufame Judenverfolgung befiegelte, da hat er mehr
für Ifrael getan als alle Propheten."

Dies Wort, das den Leidensfinn Ifraels auf feine fleillte Höhe
führt, läßt uns zugleich verftehen, warum Gott den Satan gerade an
feinen Knecht abfendet, warum er diefen furchtbarflen Stachel gerade
in das Herz feines Getreuen bohrt. Nur in diefem Herzen fchlummert
die Flamme, nur in ihm ill der glühende Funke, den er zum Flammenmeer

aufpeitfchen will: zum Ringen mit dem lebendigen Gott. Nur
der Gott erfahren hat, kann mit ihm ringen. Der Knecht Gottes darf
nicht fchlafen. Leid ifl Erweckung. Wer leidet, der ift wach. Nicht
einzufchlafen, wach zu bleiben und zu werden, das ill der Sinn des

gottgefandten Leides Hiobs und Ifraels. Und fo erkennen wir: Das
Volk, das die Hiobfrage nicht mehr ftellt, das fich der lebendigen
Auseinanderfetzung mit Gott begeben hat, mußte das Volk, deffen
Sendung es ift, diefe Auseinanderfetzung für jede Zeit neu zu leiften, wie
die im Irdifchen lebenden Menfchen den ausfätzigen Hiob von fich
flößen. Daß aber gerade Deutfchland in diefem Augenblick zum Werkzeug

Gottes wurde, das hat auch von der Seite des Judentums aus einen
befonderen Sinn. Nirgends wie dort waren ja die Juden fo tief, fo
leidenfchaftlich und auch wieder fo ruhig, fo bürgerlich in alle Schichten

einer irdifchen Heimat hineingewachfen. Nirgends wie dort haben
fie fich fo hingebend in die große geiftige Entwicklung eines Volkes
eingeftellt und aus ihr und für fie gelebt. Nirgends aber auch find fie
dann tiefer, reftlofer in den europäifchen Auflöfungsprozeß aller Glaubens-

und Erkennungsgewißheiten hineingeriffen worden. Nirgends fo
tief wie dort hat Ifrael feit Generationen vergeffen, daß es nicht ein
Volk ill wie andere Völker; nirgends hat die Sehnfucht, in einer
irdifchen Heimat Wurzel zu haben, es fo tief, fo völlig übermannt.
Darum mußte dort das Signal gegeben werden. Und mit grauenvoller,
vorher gar nicht ausdenkbarer, fall fymbolifcher Folgerichtigkeit wurde
dort die Ausrottung der Juden aus ihrer Heimat durch Generationen
hindurch bis in jeden jüdifchen Blutstropfen hinein betrieben.

Aber das deutfehe Gefchehen ift nur ein äußeres Zeichen. So wenig
darf Ifrael das Glück der anderen Völker kennen, fo wenig darf es

eine irdifche Heimat haben, daß felbft fein Land, das heilige Land, ihm

344



nicht im Sinne der anderen Völker zu einer Heimat werden darf. Daß
Ifrael zum erften Male nach fall zwei Jahrtaufenden die Heimat feines
Urfprungs wiederfindet, fcheint feltfam und glückhaft feiner Bedrohung
in Europa zu entfprechen. Aber auch Zion ill wie jede irdifche Heimat

für die Juden ein Weg zugleich und eine Gefahr. Und wieder ill
dies in der Wirklichkeit felbft fymbolifch ausgedrückt. Daß Paläftina
zu klein ill, daß es nur einen geringen Bruchteil des Volkes aufnehmen
kann, daß dort fchon ein anderes Volk wohnt und das Land für fich
beanfprucht, daß die Mandatmacht unzulänglich ill — das alles
bedeutet vom letzten Sinne Ifraels aus gefehen dasfelbe. Sind nicht felbft
die furchtbaren heutigen Ereigniffe in Paläftina wie ein Zeichen? — wie
ein aufgehobener Finger: Nimm das Heilige Land, lebe in ihm, bereite
es! Aber bleibe immer, immer eingedenk, daß es nicht Dein Land,
Deine Scholle, fondern daß es das Heilige Land, das Land Gottes ift.

Zion, das muß unverrückbar gefehen werden, ift ein Weg. Es ift
vielleicht heute der einzige Weg; aber es ift kein Ziel. Was heute dort
von jüdifchen Händen, jüdifchen Herzen gefchieht, das kann nichts
anderes fein als ein Herauskämpfen des Gottesreiches aus der Wildnis
götzendienerifcher Mächte, wie es einft im Heiligen Lande durch die
erften Könige gefchah. Ifrael muß auch dort, und gerade dort, wach
bleiben. Er darf durch keine irdifche Raft abgelenkt werden von
feinem Weg: dem ewigen Kampf mit dem lebendigen Gott, den es,
einfam und verachtet wie Hiob, dennoch für die Menfchheit kämpft.

Wir verließen Hiob in dem Augenblick, in dem er in abgründiger
Verzweiflung inne wurde, daß das einzelne, kurze, vergängliche, von allen
Seiten her eingelchränkte Menfchendafein hilflos vor Gott im Lebensganzen

ertrinkt. Keine Antwort Gottes auf fein ratlofes Ringen und
Flehen war bis dahin vernehmbar. — Und als dann endlich dennoch
Gottes Antwort an Hiob gefchieht, da gefchieht fie nicht dadurch, daß
Gott von ihm abläßt, und auch nicht dadurch, daß er fich ihm als der
Nahe zu erkennen gibt, noch dadurch, daß er ihm eine begreifliche
Antwort gibt; Sie gefchieht überhaupt nicht als Antwort, fondern als
Gegenfrage Gottes an Hiob. Sie gefchieht dadurch, daß Gott felbft als
der Schöpfer der Welt im Donner feiner Allmacht an ihm vorüberzieht.

Und wunderbar: während Gott, Hiob in feine Schranken
zurückweifend, ihm die Frage entgegenfchleudert: „Wo warft du, als ich
die Erde gründete? Haben fich dir des Todes Tore aufgetan, oder haft
du gefehen die Tore der Finfternis?" „Kannft du die Bande der
fiieben Sterne zufammenbinden oder das Band des Qrion löfen?" — wie
er das furchtbare Geheimnis feiner Schöpfung: feine ungeheuren, alle
menfchliche Faffungskraft überfteigenden Werke: Meer und Himmel,
Tod und Leben und die grauenvollsten feiner Kreaturen ihm entgegenführt

und ihm fo die ganze unermeßliche Entfernung des Schöpfers
vom Gefchaffenen, der Allmacht von der Ohnmacht, des Ewigen von

345



dem nichtigen, vergänglichen Menfchenwefen enthüllt, — gerade da
erkennt Hiob feinen Gott wieder. Nun entfetzt er fich nicht mehr vor
der Macht Gottes, fondern er vertraut fich diefer Macht. Er verfucht
nicht mehr zu rechten. Er demütigt fich und tut Buße in Staub und
Afche. Er betet an. Denn nun begreift Hiob: Du, der Du diefe
unermeßliche Tat getan halt, der Du dies alles erfchaffen haft, das mich
in fich befaßt, und der Du mir doch auch dies alles zu erfahren gegeben
hall, — Du brauchfl dem fliegenden Blatt, dem dürren Halm keine
Antwort zu geben; denn ich bin Dein. Ich gehöre Dir, bin
eingefchloffen in Deine Schöpfung, eingeordnet in Dein Gefetz. Ich
erkenne, wer ich bin, da ich fehe, wer Du bill. Nur als Gott aller Kreatur
vermag er, der Einzelne, feinen Gott zu erfahren. Und nicht von Sich

felbft, nur von Gott aus kann er fich in feiner Wahrheit erkennen. Die
Urerlöfung gegen das Urentfetzen des Buches Hiob beruht darin, daß
der Menfch in dem Augenblick, wo er Gott als Schöpfer, als Schöpfer
einer ungeheuren finnvollen Ordnung, erfahren hat, nicht mehr rechtlos
vor ihm im Lebensganzen ertrinkt, fondern in feine Schöpfung
aufgenommen ill und als Gefchöpf dem Schöpfer anbetend fich beugt. In
der reinen Anbetung erft erfährt er Gott als reines Du.

Hiobs Prüfung ift vollendet. Seine Frage verftummt in dem Augenblick,

wo die Schöpfung Gottes ihm zur Antwort auf feine eigenfte
Frage geworden ift. Nicht indem er die Ordnung der Schöpfung
verftanden und fein Leiden in ihren Zufammenhängen begriffen hätte,
fondern gerade indem er fie nicht verftanden hat, indem er nicht mehr
verftehen will, wo nichts für ihn zu verftehen ift, indem er fich der Macht
anheimgibt, die er nicht mehr begreifen kann und die ihm keine Rechen-
fchafl fchuldet: indem er feinen Ort in der Schöpfung Gottes in Demut
angenommen hat und damit fein Leiden auf fich genommen hat.

Was bedeutet aber diefe jähe Wendung? Was bedeutet es, daß
Gott, um deffen Uebermacht Hiob doch auch vorher fchon wußte,
nun felbft die. Allgewalt feiner Schöpfung an ihm vorüberführt und fo
fein Herz wandelt? Ill denn die Schöpfung nicht immer und zu jeder
Zeit Gottes Offenbarung an den Menfchen? Was bedeutet es, daß
Gott felbft fich nun in ihr Hiob nochmals offenbart, daß er fein
Schweigen bricht und zu ihm redet?

Alles, was Gott Hiob im Donner feiner Schöpfung entgegenfchleu-
dert: feine Macht, feine Uebergröße, den ganzen Abgrund zwifchen
Schöpfer und Gefchöpf, hat Hiob fchon vorher gewußt. Gerade daraus

ftammt ja feine Hoffnungslofigkeit. Aber er hat es vom Menfchen
aus und damit in Verzweiflung gewußt. Nun aber erfährt er es von
Gott aus und damit als Erlöfung. Wohl hat er auch fchon aus der
Tiefe feines Leides, als ihm noch keine Offenbarung gefchehen war,
ausgerufen: „Aber ich weiß, daß mein Erlöfer lebt!" Immer wußte
Hiob um Gott. Immer glomm das Licht hinter der finfteren Wand
des Leides, die Gott zwifchen fich und Hiob aufgerichtet hat. Daß dies

346



Licht nun hell aufflammt, daß Gott felbft zu ihm kommt, daß er zu
ihm redet, daß Hiob fagen kann: „Ich habe Dich nun mit den Ohren
gehöret, und mein Auge flehet Dich auch", das bedeutet nichts anderes,
als daß die Wand plötzlich finkt, daß fie von Hiobs unabläffigem
Ringen durchbrochen ift und daß er felbft damit in eine andere
Ordnung durchgebrochen ill, in der der Glanz und die Stimme Gottes auf
ihn hereindringt. Was Hiob vor diefem Durchbruch gewußt hat,
war die Ohnmacht des Gefchöpfes gegenüber dem Schöpfer; was er
durch ihn, in der Erfahrung Gottes erlebt, ift die unbegreifliche Ueber-
macht Gottes, vor der es nur die reine Anbetung gibt. Oder — das ill
dasfelbe: Was er von fich aus wußte, war die Sinnlofigkeit feines Leides;

was er von Gott aus erfährt, ill fein Aufgenommenfein in den
Sinn.

Damit enthüllt Sich der tiefe Zufammenhang zwifchen Sinn und
Leid. Das Leid ill — von diefer Gewißheit ill das Buch Hiob übervoll

— nichts anderes als der eigentliche Ausdruck und die Verwirklichung

der menfchlichen Situation fchlechthin: der unfaßlich fchweren
Lage alles Menfchendafeins, daß wir, winzige Lebensfünklein, die wir
find, ausgeftreut in eine Unendlichkeit des Todes, dennoch vor der
Unendlichkeit des Lebens, die fordernd über uns hereinbricht, mit allem,
was wir find und tun, uns verantworten muffen. Aus diefer über-
fchweren Lage des Anfpruchs der Unendlichkeit an unfer flüchtiges,
verwehendes Menfchendafein entfpringt der Auffchrei Hiobs, millionen-
mal von Menfchenlippen laut und fchweigend wiederholt: „Willft Du
wider ein fliegendes Blatt fo ernfllich fein und einen dürren Halm
verfolgen?" — Aber Gott ifl ernftlich gegen das fliegende Blatt. Und daß
er ernftlich ift, das bedeutet feine Erwählung. Der Ernft Gottes ift das
Siegel unferer menfchlichen Exiftenz. Durch ihn, und nur durch ihn
find wir von dem dürren Halm, dem fliegenden Blatt unterfchieden.
Der Halm muß verdorren, das Blatt muß abgerufen werden. Das
ift das große Gericht über alles Sterbliche. Aber das Sterben deffen,
was nur Natur ift, in dem der Kreislauf alljährlich alles wiederbringt,
ift nur ein bloßes Spiel von Sterben und Auferftehung, und das Gericht
in der Natur ill nur ein Bild des wirklichen Gerichts. Der Menfch
allein ift wahrhaft fterblich; ihm ill nur das eine Leben gegeben, das
Eine Leben: Auge in Auge mit dem Tod und mit Gott. Er allein
erfährt den Abgrund der Sterblichkeit, er allein das wahrhaftige Gericht.

Darum fteht der Menfch im Leid. Und je tiefer es gelebt, je
brennender es erfahren wird, je mehr es Leid um Gott, Ringen mit Gott
ift, um fo tiefer dringt er zur Wahrheit feines Dafeins vor. Das Buch
Hiob lehrt uns erkennen, daß nicht der Verftand, das Denken,
fondern das Leid es ift, das zur letzten Tiefe der Wahrheit führt. Zu der
Wahrheit, von der es dort heißt: „Sie wird nicht gefunden im Land
der Lebendigen. Tod und Verdammnis haben mit ihren Ohren ihr
Gerücht gehört... Gott weiß den Weg dahin und kennet ihre Stätte."

347



Diefe Wahrheit, zu der nur Gott den Weg weiß, ift nicht da, ift
nichts Gegebenes, nichts, das vom menfchlichen Denken, menfchlichen
Verftand gefunden, entdeckt werden könnte. Sie ill uns zu erfahren
gegeben von Gott aus in Tod und Verdammnis, vom Menfchen aus in
Leid und Verantwortung. Auch auf unfere Hiobfrage, die Frage
unferer Zeit, gibt es keine andere Antwort als diele. Gottes Gerechtigkeit

mit der des Menfchen zu verföhnen, ift uns verfagt, wie es Hiob
verfagt war. Aber auch heute, in unferer fpäten, gottfernen Welt ill es
die auf taufend Wegen von uns abgedrängte Schöpfung felbft, die mit
ihrer zerfchmetternden Gewalt an uns vorüberzieht und uns dennoch
zur Erlöfung werden kann. Aber fie erfcheint in anderer Geftalt. Wo,
wie heute, die Dämonie einer widernatürlichen Sachwelt die Natur in
ihrer Reinheit uns taufendfach verftellt hat, wo ihre Gefetze nicht
mehr tönen, wo mit dem Wort eines großen Dichters „die Mufik der
Welt bis in alle Tiefen hinunter abgebrochen" ift, wo nicht Donner und
Blitz uns als mächtigfte Offenbarungen Gottes erfchüttern, fondern die
Gefchehniffe, die fich zwifchen Menfchen und Völkern vollziehen —
da offenbart Gott fich und fein Werk uns nicht in den überfchwäng-
lichen Wundern und Geheimniffen der Natur; aber er tut es in einer
nicht minder geheimnisvollen und überfchwänglichen Geftalt: in der
Gefchichte. Und auch hier erfcheint feine Offenbarung nicht als Antwort

auf die menfchliche Frage, fondern als Gegenfrage Gottes an den
Menfchen. Wenn mit dem Vorüberziehen der Schöpfung als Natur an
Hiob die Frage geftellt war: Wo fiehft du, wo ift hier dein Ort?, und
wenn Hiob feinen befcheidenen Ort in Gottes Schöpfung annehmend,
fich beugt und demütigt und erft fo in der rechten Beziehung zu Gott
fteht, fo ift mit der Offenbarung der gefchichtlichen Welt an den Menfchen

noch eine weitere Frage geftellt. Zu dem Wo ftehft du? tritt
das: "Was wirft du tun? Wie wirft du dich entfcheiden?

Und wir heutigen Menfchen erfahren in einem Ausmaß, wie es die
Menfchen früherer Zeiten nicht kannten, was Gefchichte ift. Denn das
ift in Wahrheit nur zu erfahren um den Preis aller menfchgefchaffenen
Sicherungen, die immer die Grundwahrheit des gefchichtlichen Dafeins
verhüllen. Wirkliche Gefchichte tritt nur über die Schwelle unferes
Lebens in den Augenblicken, wo alle menfchlichen Wahrheiten und
Gewißheiten, alle rein gedanklich feltgelegten Werte, alle allgemeingültigen

objektiven Syfteme des Geiftes zerfallen. Denn dann erft offenbart
fich, daß die Gefchichte zwar von Menfchen gemacht wird, aber fich
nicht im Menfchlichen erfchöpft, daß in ihr eine Wahrheit fich
auswirkt, die vom Menfchen mit ungeheurer Wucht erfahren wird, aber
feinem Erkennen nicht erfaßbar ift. Es ift jene felbe "Wahrheit, die
nicht gefunden wird im Land der Lebendigen, deren Gerücht
Verdammnis und Tod gehört haben: die Wahrheit, wie fie für das gefchieht-
liche Dafein die Propheten den Menfchen offenbart haben: das
unaufhörlich durch alles Tun und Geftalten hindurchbrechende Gericht Gottes

348



über alles Menfchliche. Es ill der Ernft Gottes für den Menfchen, der
fich wie im Einzelleben fo auch in der Gefchichte in Erfchütterungen
und Zerftörungen offenbart. Es ift derfelbe Sinn des Leides, der auch
zu der gefchichtlichen Wahrheit führt: Erweckung, Aufgefcheucht-
werden aus jeder Selbftverftändlichkeit. Der Anruf: „Könnet ihr denn
nicht einen Augenblick mit mir wachen?" klingt als ewiger göttlicher
Erweckungsruf aus der unterften Tiefe des gefchichtlichen Dafeins.
Um wieviel mehr heute, in einer dem Abgrund entgegenrafenden Welt,
in deren Geftaltung nichts Göttliches mehr Stimme hat, in diefer dunklen

Schickfalsftunde Gottes in der Welt ruft uns dies Wort mit
fchmerzlicher Gewalt auf, nicht zu ermatten, uns dem Leid, dem Ringen

mit Gott um feiner Gerechtigkeit willen nicht zu entziehen, mit
ihm, für ihn zu wachen, zu ihm zu liehen, uns für ihn zu entfcheiden.

Damit enthüllt fich der Erweckungsfinn des Leides in feiner
tiefften Wahrheit als Stellvertretung. Das Leid um Gott, das allerein-
famfte Leid, wird als die Wahrheit unferes Seins von denen, die es auf
fich nehmen, für die gewaltige Ueberzahl derer mitgelitten, die feine
Botfchaft nicht vernehmen oder fleh nicht für fie entfcheiden. Das ge-
waltiglte Ereignis folcher Vertretung ill ausgefprochen in den Worten:
„Fürwahr, er trug unfere Krankheiten und lud auf fich unfere Schmerzen

Die Strafe lag auf ihm, auf daß wir Frieden hätten, und durch
feine Wunden find wir geheilet."

Mit diefem Leidensfinn fteht Ifrael abermals im Herzen der Menfchheit.

Es führt eine einzige große Linie von dem Kampf Jakobs mit
der finfteren Macht, die fich ihm im Licht eines neuen Tages zum
göttlichen Segensantlitz wandelt, über die Propheten, die, gleich Jeremia,
zum Leiden „ausgefondert find von Mutterleibe an", über Hiobs
Erweckung durch den Satan zum Ringen mit dem lebendigen Gott, bis
zu dem gewaltigften Schmerzensauffchrei, in dem fich alles je um Gott
gelittene Menfchenleid fammelt: „Mein Gott, mein Gott, warum haft
Du mich verlaffen?"

Aber dies ift nicht das letzte Wort des Leides. Sein letztes ift der
Durchbruch in eine andere Ordnung. Daß Hiob, nachdem er fein Leid
durchgerungen, nachdem er es ganz und gar auf fich genommen hat,
„zweifältig foviel zurückerhält, als er vorher gehabt hatte", das weift
auf die große Verheißung hin, die aller lebendigen Leidensüberwindung
gegeben ilt: auf die neue Verbindung, worin der mit Gott fteht, der
das ihm auferlegte Leid bis zum Ende durchgelitten hat. Wir nennen
diefen Stand Gnade. Margarete Susman.

Der Sozialismus in der Schweiz.

Vor mehr als Jahresfrift ift ein Buch erfchienen, das von großer
Wichtigkeit ift und das wohl — toutes les proportions gardées — als

349


	Hiob und unsere Zeit

