
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 30 (1936)

Heft: 7-8

Artikel: Des Volkes ist zuviel (Richter 7 und 8)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136878

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136878
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Des Volkes ist zuviel.
Richter 7 und 8.

Es ift in der letzten Zeit die Tendenz aufgekommen, für gewiffe
Zwecke, und zwar auch für gute und große, möglichft viel Volk
zufammenzubringen. Zum „rassemblement populaire", für den Kampf
um die Freiheit gefeilt fich das „rassemblement universel" für den Kampf
um den Frieden. Aber das find nur zwei befonders wichtige Beifpiele
jener allgemeinen Tendenz. Man will den Kreis derer, die für eine Sache
eintreten follen, möglichft weit ziehen, will möglichft alle erfaffen, die,
vielleicht über allerlei Trennendes hinweg, doch für diefe Sache zu
haben find oder zu haben fein follten. Es kann gar nicht genug des Volkes
fein; denn der Feind ift zahlreich und mächtig. Diefe Tendenz aber
reiht fich der allgemeinen an, die auf das Kollektive geht, auf die Zu-
fammenfaffung und die Zufammenfaffungen.

Daß dafür eine gewiffe Notwendigkeit befteht, liegt auf der Hand.
Wer wollte, um bei jenen zwei wichtigen Beifpielen zu bleiben, nidit
zugeben, daß fowohl die Sache der Demokratie als die des Friedens
eine Sammlung und Zufammenfaffung ihrer Anhänger nötig haben?
Ihre Zerfplitterung und Ohnmacht auf der einen und die Gefchloffen-
heit und Macht des Gegners auf der andern Seite ift fo groß, daß eine
folche Einigung als die Notwendigkeit der Notwendigkeiten erfcheint.
Die Bewegung für Freiheit und Frieden muß zu einer gewaltigen, alles
mit fortreißenden Volksbewegung anfchwellen und man kann dafür
nicht genug des Volkes gewinnen.

Aber da erhebt fich aus der Bibel ein "Widerfpruch dagegen. Eine
Gefchichte kommt uns in den Sinn, die aus uralter Zeit ftammt, aber
die ewige Jugend und typifche Bedeutfamkeit befitzt, die nun einmal.
der Bibel eignen. Es ift die Gelchichte von Gideon, dem Gotteshelden
und Befreier Ifraels von den Midianitern.1) Erinnern wir uns an die
Lage, aus der diefe Gefchichte und ihr Held fich erheben. Die Midia-
niter, die Feinde aus dem Often und Süden, beherrfchen das Land.
Ifrael muß fich verbergen. Die Baalsaltäre liehen da, wo Gottes Altar
liehen follte. Die Ernten werden weggenommen. Keine Hilfe fcheint
möglich; denn die Scharen der Midianiter find „zahllos wie Heufchrek-
ken". Da, in der höchften Not, beruft Gott den Befreier: Gideon, den

*) Ich bitte dringend, die beiden bedeutungsvollen Kapitel des Richterbuches,
worin fie enthalten ift, nachzulefen; es lohnt fich.

329



Sohn des Joas, aus dem Gefchlechte Abiefer. Er ruft, felbft berufen,
das Volk zum Kampfe auf. Und fiehe, es ill noch Volk dafür da:
32,000 Mann, eine verhältnismäßig gewaltige Zahl. Ill es nicht eine
Freude und ill es nicht ein Stolz, daß es fo viele find? Nun ift der Sieg
gewiß. Aber fiehe da, es ergeht das "Wort Gottes: „Des Volkes ifl
zuviel!" "Welch ein paradoxes "Wort! Welch ein "Wort, fo ganz gegen
unfer menfchliches Denken! Welch ein Gegenteil deffen, was gerade
die heutige Losung ist! „Zu viel Volk!" Kann man denn zuviel Volk
haben? Aber fall noch paradoxer ill die Aufforderung, die an diefes
„rassemblement populaire" ergeht: „Wer feige und verzagt ifl, der
kehre um!" und das, was daraufhin gefchieht: daß von den 32,000
Mann 22,000, alfo mehr als zwei Drittel, wirklich umkehren.

Es ift eine doppelte Paradoxie: einmal, daß der Führer im Namen
Gottes fo offen den Feigen und Verzagten zumutet, daß fie fich als
folche bekennen follen, und dann, daß diefe es tun und daß es fo viele
find, eine qualifizierte Mehrheit, wie man heute fagen würde, von
Feiglingen und Angfthafen. Aber ich meine, wir können diefe
Gefchichte nicht genug bedenken. Es ift darin eine, wie ich fagen möchte,
biblifche Ehrlichkeit. Sie heißt, ins „Deutfehe" und Gegenwärtige
überfetzt: „Wir find in der großen Mehrheit keine Helden, fondern Feiglinge

und Angfthafen. Machen wir daraus doch kein Hehl! Es ill am
beften, wenn das feftgeftellt wird und wenn wir es uns fagen laffen.
Auch bei den Maffen, die fich für eine gute und große Sache aufbieten
laffen, befteht die große Mehrheit aus Feigen und Verzagten. Es ift
audi bei einem Rassemblement für Demokratie und Frieden nicht
anders. Diefe Erfahrung machen wir doch Schritt für Schritt, überall.
Auch da, wo man wohl etwa gemeint hätte, man fei unter lauter ganzen

oder doch halben Helden, wo es an großen Lofungen und an allerlei

edler Schwärmerei nicht fehlte — wenn es einmal wirklich ernft
wird, wo einmal wirklich Entfcheidendes gewagt werden follte, da ift
die Antwort auf den Ruf zur Tat fo bedrückend oft Feigheit und
Verzagtheit. Es fcheint, daß mit der Abnahme eines tief verpflichtenden
Glaubens und eines allen Mut und alle dauernde Begeifterung, befonders
aber alle Treue, tragenden fittlichen Fundamentes in den Seelen die

"natürliche Feigheit in reißender Progreifion zugenommen habe, wobei
die heutigen Frommen keine Ausnahme machen. Vielleicht ifl fie in
gewiffen Völkern noch durch „befondere Umflände", etwa die edle
Gewohnheit der „Neutralität", d. h. des Sichdrückens vor Entfcheidung
und Tat, gefördert worden. Sie ift jedenfalls da, ill ein ftets neues
Aergernis, ja ein böfes Wunder, ift die letzte Urfache des Verfalls der
Demokratie und die ftärkfte Stütze aller Diktatur.

Wollen wir den Urfachen, wie den Formen diefer Feigheit ein
wenig nachgehen? "Wollen wir uns fragen, warum die 22,000 „Männer"

umgekehrt find? Da ift zunächft einfach die Angft vor den Midia-
nitern. Diefe find zahlreich, wild und graufam. Sie find übermächtig.

33°



„Was ift da zu machen? Warum dann aber das Leben wagen und
allerlei anderes dazu?" Diefe Angft ifl natürlich; diefe Angft ift
menfchlich. Nicht etwa, daß fie recht hätte. Denn — man verfteht mich
gewiß — der Feind ifl immer übermächtig, ift immer in der Mehrheit.
Und wenn er es nicht wäre, dann machte ihn die Angft dazu. Noch nie
ift ein ernfter Sieg errungen worden, wenn man vorher „Sicherheit" des

Sieges haben wollte. „Sicherheit" ill eine Löfung der Feiglinge. Aber
die Angft ift freilich zunächft eine fehr begreifliche Sache. Ganz ohne
Angft waren und find fogar Helden nicht — zum mindeften nicht vor
dem Kampfe. Noch einmal: Es ill am beften, fie einzugeftehen. Wir
find in der Mehrheit nicht Helden, Bekenner und Märtyrer, fondern
Angftmeier. Nur Eines ift nötig: daß wir uns nicht für Helden halten.

Aber diefe Feigheit gibt fich meiftens nicht nackt als folche, weder
vor fich felbft noch vor andern. Sie kleidet fich in allerlei fchöne und
edle Gewänder. So werden jene umkehrenden Männer in der Mehrzahl

nicht einfach zu fich felbft gefagt haben: „Ja, wir find feige und
verzagt", fondern fie werden fich die Sache anders zurechtgelegt haben.
Etwa fo: „Die Befreiung von den Midianitern wäre an fich gewiß eine

gute Sache und des Kampfes wert. Aber fchließlich kann man fich
auch drin finden, den Midianitern Untertan zu fein. Und ich habe
daheim Weib und Kinder! Ich habe auch ein Gefchäft, das ich mühfam
aufgebaut, und eine Stellung, in der man etwas fchaffen kann, trotz
allem!" Sicher ein an fich aller Achtung werter Grund! Manchmal ein
Grund, der unbedingt gültig ift. Es gibt folche Pflichten, die in
beftimmten Lagen einfach vorangehen. Nur muffen wir uns klar fein:
Wenn man nur kämpfen wollte, wo man gar keine folchen Rückfichten
hätte, wo man ganz frei wäre, dann gäbe es wenig Kämpfer, und ich
fürchte faft, diefe Wenigen könnten zum Teil erft recht keine
tauglichen Kämpfer fein. Es ill nämlich auch eine Tatfache, daß gerade die,
welche für etwas zu kämpfen, welche etwas zu opfern haben, die beften
Kämpfer find. Ift dafür nicht Winkelried ein edles Symbol? Genauer
gefagt: Man fchützt fchließlich auch "Weib und Kind, Gut, Arbeit und
Ehre am beften, wenn man gegen die Midianiter kämpft. Es muß,
wenn nicht alles Böfe in der Welt obenauf kommen und mit der Freiheit

alles Gute und Menfchliche verloren gehen foil, auch da, wo es

nicht um das Allerletzte, den Glauben im engeren Sinne, geht, etwas
von dem Geifte des Wortes walten:

„Und nehmen Sie den Leib,
Gut, Ehre, Kind und Weib,
Laß fahren dahin ..."

Aber ich kann mir denken, daß unter jenen umkehrenden Ifraeliten
auch noch folche waren, die fubtilere Gedanken hatten. Sie fagten fich:
„Man kann fich fchließlich fragen, ob es überhaupt am Platze ift, gegen
die Midianiter zu kämpfen. Man follte wohl nie gegen jemanden fein,

331



fondern immer nur für jemanden, und man follte nicht kämpfen,
fondern verftehen. Haben die Midianiter nicht auch ihre Vorzüge?
Und haben fie nicht auch ein Recht auf ihrer Seite? Ill nicht ihre
Wüfte fo unfruchtbar, ihre Volkszahl fo flark im Wachfen, daß für
fie eine Expanfion faft notwendig wird? Sollte man nicht mit ihnen
ins Gefpräch kommen, causer? Auch ihr Baal entbehrt wohl nicht
ganz der Wahrheit. Schließlich ill ja alles relativ; auch der Gegner
hat immer Recht". Ausgezeichnetes Räfonnement! Wenn es nur nicht
fo oft der Deckmantel der Feigheit oder doch Halbherzigkeit wäre!
Und wenn nicht infolge davon die Midianiter das Land fo befetzten,
daß von Ifrael und feiner Berufung nichts mehr übrig bliebe und Baal
herrfchte ftatt Gott! Wenn nur nicht in die Midianiter allerlei Schönes

hineinphantafiert würde, was gar nicht in ihnen ift und fo diefer
neutralisierende Pazifismus zu einer furchtbaren Lüge und einem
Hauptverbündeten des Böfen würde!

So kehren die 22,000 um. Die Maffe, feige und verzagt, läßt die
Sache Ifraels und feines Gottes im Stich. Es ift auf die große Mehrheit
der formellen Anhänger des Rechten kein Verlaß.

Immerhin, es bleiben noch 10,000. Aber fiehe da — wieder heißt
es: „Noch ifl des Volkes zu viel!" Und nun folgt etwas, das uns zivili-
fierten Menfchen vielleicht ein wenig komifch vorkommt, es aber für
Naturmenfchen nicht ift und jedenfalls eine draftifche Anfchaulichkeit
befitzt. Es wird mit diefen 10,000 noch eine Probe gemacht. Sie werden

an ein Waffer geführt, um dort zu trinken. Diejenigen, welche
fich dabei der Hand bedienen, werden heimgefchickt, weil fie die Müh-
fale und Entbehrungen eines Feldzuges doch nicht aushalten würden,
und behalten nur die, welche fich hinwerfen und das Waffer „lecken
wie die Hunde". Deren find noch 300. Die allein find Krieger. Mit
denen kann und foil gefiegt werden. Mit 300 über, fagen wir, 30,000!

Was uns aus diefem draflifchen Zug unferer Gefchichte entgegentritt,
das ift nicht mehr die Feigheit, fondern eine andere, vielleicht

noch fchlimmere Macht: die Bequemlichkeit. In der Tat: es gibt
immer einen Haufen Menfchen, die durchaus nicht zu feige find, für eine
Sache zu kämpfen, wenn es gilt. Ja, aber wann gilt es? Daran denken

Sie weniger. Sie gehen ihren privaten Gefchäften und Liebhabereien
nach. Auch dem Vergnügen. Sie fchlafen wohl auch und merken kaum,
daß die Midianiter das Land befetzen. Auch ill es ihnen arg um ihre
Perfon zu tun. Wo fie nicht befonders zur Geltung kommt, da machen
fie nicht mit. Oder es foil ihr Kopf durchgefetzt werden, und wenn
das nicht gefchieht, fo ftellen fie fich abfeits. Sie find nicht feige und

verzagt, aber fie kämpfen nicht gerne. Kampf bedeutet nicht bloß
Gefahren — die fcheuten fie wenn nötig nicht — aber Aufregung, Mühe,
Unbequemlichkeit. Er fordert Opfer, oft bittere. Man kommt mit
allerlei Menfchen, vielleicht den Nächften, in Konflikt. Das ill
unangenehm. Man wird in Plänen geftört, die einem wichtiger find als

332



politifche und andere Kämpfe, da diefe einen nicht fo perfönlich
angehen. Auch macht man fich das Leben gerne ein wenig fchön: die
Schönheit hat auch ihr Recht. Und der Kampf hat etwas Plebejifches.

Die Zahl diefer Bequemen ill 9700. Auf ihnen liegt im Grunde
die Schuld, wenn die Midianiter obenauf kommen. Denn wenn fie alle
kämpfen wollten, wenn fie nicht bequem fein wollten, dann müßte
einem nicht bange fein. Die 10,000 würden fchon genügen, um der
Midianiter Herr zu werden. Diefe find nämlich gar nicht fo zahlreich
und mächtig, wie fie fcheinen, fie haben ihre Herrfchaft bloß von der
Feigheit und der Bequemlichkeit der andern. Diefe 9700 verrechnen
fich freilich gewaltig. Denn wenn die Midianiter ganz und endgültig
fiegen, dann ift's auch mit ihrer Bequemlichkeit, ihren privaten Plänen,
Gefchäften und Wegen aus, wie mit dem kultivierten Aefthetentum
jeder Façon. Es wäre gut, wenn fie erwachten.

So fehen wir, daß es mit der Zahl, dem rassemblement von „viel
Volk" nicht getan ift, daß es eine bedenkliche Sache ill mit dem „viel
Volk" im Kampfe gegen die Midianiter.

Aber nun das vielleicht Allermerkwürdigfte! Folgen wir den 300
mit Gideon in den Kampf. Da erfahren wir noch etwas Seltfames,
aber bei tieferem Nachdenken Hochbedeutfames: diefe 300 kämpfen
eigentlich gar nicht, vielmehr: fie fiegen von felbft. Sie tragen in der
Hand einen Krug und eine Fackel, das heißt: fie haben einen Inhalt
für den Kampf und fie haben ein Licht und ein Feuer. Ein Schwert
haben fie freilich auch, aber beachten wir die Kampfeslofung: „Hie
Schwert des Herrn und Gideon!" Spielend gewinnen damit die 300
die Schlacht gegen die Zehntaufende der Feinde. Nicht fie felbft find
es, die ftreiten, Gott ftreitet; fein Schwert fchlägt die Feinde. In jedem
Sieg für Gott hat Gott allein die Ehre. Und es gibt nur rechten Sieg,'
wo er die Ehre hat, nicht menfchliche Macht und menfchliches Machen.
Bedenket das recht und tief! „Und Gideon!" Das bedeutet: Sie haben
einen Führer, der Gottes Sache vertritt, der weiß, was er will und
felbft fozufagen das Schwert des Herrn ift. Nicht ein rassemblement
von 32,000, fondern: „Hie Schwert des Herrn und Gideon!" Ein
Schrecken Gottes überfällt die Scharen der Midianiter. Sie fliehen, fie
fallen einander felber an, fie find gefchlagen, vernichtet.

Das ill ungeheuer wichtig und troftreich. Auf die Maffe kommt es

nicht an, wohl aber auf Zweierlei: Die Sache muß gut fein, fie muß
Gottes Sache fein. Und die fie vertreten, muffen ihrer ficher und
bewußt fein. Sie muffen wiffen, was fie wollen. Es muß eine begeifterte,
entfchloffene Schar fein. Und fie muß Fühlung und Führung haben.
Gewiß. Das Wort vom Führer und Führertum ift entwertet, gefchän-
det, faft zu Tode gehetzt, aber es bleibt eine ewige Wahrheit. Und
wenn die echten Führer fehlen, fo ftellen fich die falfchen ein. Der
Unterfchied ill mit wenig Worten zu bezeichnen: die echten find von
Gott berufen — faft immer gegen ihren Willen, was auch bei Gideon

333



zutrifft — die falfchen berufen fich felbft. Es muß Sammlung fein,
nicht bloß Verfammlung. Diefe Sammlung kann um einen berufenen
Menfchen oder mehrerer erfolgen, und das ill dann eine herrliche Sache,
oder fie kann auch um eine Löfung gefchehen. Aber Sammlung muß
fein. Aus diefer Sammlung brechen dann vielleicht einige hervor, die
dreihundert, nachher kommen dann, wie auch in unferer Gefchichte,
die vielen und helfen den Sieg vollenden. Aber der Geift macht es,
nicht die Maffe. Die Wahrheit muß hervorbrechen — Gottes Wahrheit,

und getragen fein von Tapfern, Entfchloffenen, Zufammen-
gefchloffenen. Nein, fie muß felbft fie tragen. Gott muß mit ihnen
fein. Dann fällt der Schrecken Gottes auf die Maffen der Träger des

Böfen, die als Böfe doch im Innerften feige find. Sie fliehen. Ein
merkwürdig leichter Sieg. „Hie Schwert des Herrn und Gideon!"

Kehren wir von diefer fo unzeitgemäß zeitgemäßen Gefchichte zum
Ausgangspunkt unferer Betrachtung zurück, fo wollen wir, noch
einmal, nicht leugnen, daß heute das rassemblement der Kräfte des Guten
gegenüber den furchtbaren Maffenformen des Böfen fein gutes Recht
hat. Aber das „Zuviel Volk!" hat auch fein Recht. Wie nahe liegt die
Gefahr, zu meinen, es fei mit der Maffe getan. Aber wie — wenn nun
die Maffe auch verfagt? Und bedeutet die Vermehrung der Zahl wirklich

auch eine Vermehrung der Kraft? Es kann auch das Gegenteil der
Fall fein. Die Maffe kann zur Hemmung werden. Man vertraut auf
fie, ftatt auf den Geift. Man nimmt Elemente in das rassemblement
auf, denen es um die Sache nicht fehr im Ernfte zu tun ill oder die
nicht allzu reine Motive haben. Man muß diplomatifieren, muß nach
allen Seiten Rückficht nehmen, weil jeder Beflandteil feine Art zur
Geltung bringen oder doch nicht antaften laffen will, und das Ergebnis ill
eine völlige gegenfeitige Neutralifierung. Man baut einen großen Apparat

auf, der leicht zum Selbftzweck wird, der alle Kräfte einfaugt, fich
felbft aber nicht bewegen kann. Laßt uns doch nicht vergeffen, daß
wir vor kurzem und bis auf unfern Tag mit der bloßen Maffe und
dem Kultus der Maffe nicht allzu gute Erfahrungen gemacht haben.
Ueber welche Maffen und welchen Apparat verfügte in gewiffen Ländern

der Sozialismus, und wie elend haben diefe Maffen verfagt, und
hat diefer Apparat verfagt. Aber man hatte fich auf fie verlaffen und
den Geift vernachläffigt. Wie hatte gerade die Rücklicht auf den

Apparat lähmend gewirkt! Und die Chriften? Welche Maffen und
welcher Apparat, aber was ill damit geholfen? In beiden Fällen
galt und gilt: „Des Volkes ift zuviel!" Und bedenken wir auch das:
Die Ueberfchätzung der Maffe hängt mit dem Materialismus und
Mechanismus unferes Zeitalters zufammen. Wo der Geift nicht gilt, da gilt
die Materie, und die Materie ift eben Maffe. Maffe aber ift „gleich-
gefehaltet". ' Das Kollektiv kann einen tiefen Sinn haben, wenn der

334



Geift, und zwar der Geift aus Gott, bindet, fonft aber ift es ein
Sandhaufen oder doch ein Haus auf Sand gebaut. Nur der Geift liegt —
auch über die Maffe.

Nein, vergeffen wir nicht: Sammlung tut not, nicht bloß Verfammlung,

Sammlung um die Sache, und vor allem in der Sache. Klarheit
tut not, Vertiefung, Fühlung, Führung, und das bedeutet: Zufammenfchluß

von Innen her, bedeutet Geift, Entfchloffenheit zum Letzten,
bedeutet Wagnis ohne Sicherheit, bedeutet: Glauben, Vertrauen auf
Gott allein! Den Krug muffen wir haben und die Fackel, den rechten
Inhalt für unferen Kampf und das Licht, das Feuer. Es muffen nicht
Maffen fein, es genügen wenige, die aber zufammenftehen und den Ruf
erheben. Die reißen dann die vielen auch nach. Es muffen nicht 32,000
fein — fo viel wie die Gegner — und auch nicht einmal 10,000, es

genügen 300, aber die muffen ganze Kämpfer fein — die muffen es

machen. Nein — mit denen macht es Gott. Wenn fie mit ihm find.
„Hie Schwert des Herrn und Gideon!"

Und zum Schluß bietet diefe Gefchichte uns noch einen Harken
Troft, den wir fchon gefpürt haben. Sie ift in einer höchften Not
gefchehen, in einer Not, wo alles verloren fchien. Eine folche Not ill es,
worin wir heute mit allem flehen, was uns des Lebens Inhalt war, mit
der Freiheit, dem Frieden, der Menfchlichkeit, mit dem Glauben an
Gott, an Chriftus, an das Reich Gottes für die Erde. Solche Not ill
fchon mehr als einmal dagewefen, und ftets ifl eine Rettung gekommen,
oft ganz unerwartet, als alles aus und fertig fchien. Eine folche Not
war, als im zweiten Jahrzehnt des fiebzehnten Jahrhunderts der
Proteftantismus niedergeworfen fchien, als der Spanier feinen Fuß auf
Deutfchland und Oefterreich fetzte und Graubündner Bergbauern die
habsburgifchen Soldaten als Reittier zur Meffe tragen mußten.
Damals ift das Lied entftanden:

„Verzage nicht, du Häuflein klein,
Obfehon die Feinde willens fein,
Dich gänzlich zu zerftören
Und fuchen deinen Untergang.
Davor wird dir recht angft und bang.
Es wird nicht lange währen,
Dich trolle nur, daß deine Sach'
III Gottes, dem befiehl die Räch'
Und laß allein Ihn walten.
Er wird durch einen Gideon,
Den er wohl weiß, dir helfen fchon,
Dich und Sein Wort erhalten."

Und dann erfchien Guftav Adolph und mit ihm die Rettung. So
kann fie heute kommen, in anderer Form, aber auch unerwartet,
unverhofft. Der Gideon der Freiheit und des Friedens, der Gideon Gottes

335



— er wartet fchon, fei's als einzelner Menfch, fei's als Bewegung, als

Löfung, als Geift, und wenn die Not vielleicht noch größer geworden

ift, dann wird er als ein Wunder hervortreten. „Hie Schwert des

Herrn und Gideon!" — und leichter Sieg! Leonhard Ragaz.

Hiob und unfere Zeit.
Das Buch Hiob, das Hohe Lied des Leides, gehört zu den großen

Menfchheitsdichtungen aller Zeiten. Dichtung in jenem letzten Sinne,
der nicht Erfindung, fondern gerade deren Gegenteil bedeutet: die
äußerfte Konzentrierung und Durchleuchtung menfchlichen Schickfals
in einem Einzelfchickfal. Nicht anders als die griechifche Tragödie
den Schickfalsbegriff des Griechentums und feine Urbeziehung zum
Göttlichen ausdrückt, drückt das Buch Hiob den Schickfalsbegriff und
die Urbeziehung des Judentums zu Gott aus. Hiob ill nicht der
tragifche Held des antiken Dramas, der, indem er den Mächten erliegt,
über fie triumphiert und als Halbgott die Brücke zwifchen Menfch und
Gott überfchreitet; fondern er ift nichts als Menfch, ganz und gar
Menfch, dem der Eine Gott, von dem ihm fein Schickfal kommt, in
unendlicher, unüberbrückbarer Ferne gegenüberfteht. Gott und Menfch
find radikal voneinander gefchieden. Die Verfchiedenheit ihrer Zeiten
felbft trennt fie voneinander ab. Die Zeit Gottes ift die Ewigkeit; die
des Menfchen — das ift nirgends fo fchroff ausgefprochen und immer
wieder betont wie hier — ift die endliche Zeit des kurzen, vergänglichen

Menfchendafeins. Das ganze Buch Hiob ift aufgebaut auf diefer
Verfchiedenheit der Zeiten: auf der Einmaligkeit, Endlichkeit und
Nichtigkeit des kurzen Menfchendafeins, das vor der Unendlichkeit und
Ewigkeit Gottes wie ein Nichts im Lebensganzen ertrinkt. Keine
Möglichkeit der Vergöttlichung des Menfchlichen, keine Möglichkeit der
Ueberwindung der irdifchen Natur, keine Unfterblichkeit der Seele,
keine Seelenwanderungslehre fchlägt hier eine Brücke vom Menfchen
zu Gott, hebt, wie in den anderen großen Religionen, die Zeit des

Menfchen in die Zeit Gottes hinein. Die Zeit Gottes und die Zeit des
Menfchen können nicht zufammenkommen. „Oder ift Deine Zeit wie
eines Menfchen Zeit? Oder Deine Jahre wie eines Mannes Jahre?" ill
die befchwörende Frage Hiobs.

Ja, Hiob erfährt die Verfchiedenheit zwifchen göttlicher und
menfehlicher Zeit fo radikal, daß er fich zu der verzweifelten Frage
hinreißen läßt: „Warum follten die Zeiten dem Allmächtigen nicht
verborgen fein, und die Ihn kennen, fehen Seine Tage nicht?"

Auf der Gewißheit diefes unüberbrückbaren Abgrundes zwifchen
Gott und Menfch erhebt fich das ganze ungeheure Ringen der Hiob-
dichtung: diefer gewaltige Prozeß zwifchen Menfch und Gott. Aber

336


	Des Volkes ist zuviel (Richter 7 und 8)

