
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 30 (1936)

Heft: 6

Artikel: Von der Religiös-sozialen Bewegung, ihrem Sinn und Werden (Schluss)
: Teil IV

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136874

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136874
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Aufgefchloffenheit Kierkegaards, die fich in jeder Tagesnotiz
des erwähnten Buches fühlbar macht, gibt uns auch Auffchluß über
fein Verhältnis zu diefer Welt, die heute in ihrer handgreiflichen Argheit

vor uns liegt und fich im Fafchismus in ihrer ganzen Verderbtheit
aufzeigt, indem fie fich als Anwalterin deffen aufwirft, was ihr am
entfernteften liegt — was fich anzueignen ihr unmöglich ift: es ift das
Chriftentum. Nicht mehr ungefchehen ift zu machen, daß fich der
Duce als Protektor des Katholizismus bei der Romkirche zur perfona
grata gemacht hat, wie auch daß fein deutfcher Nachahmer als Schirmherr

der offiziellen Kirche im Reiche aufgetreten ift und deren
Huldigung eingeheimft hat. Daß die Sache keinen Halt hatte, ift der
Hand der Vorfehung zuzufchreiben und nicht der Haltung der
Kirchen, die ihnen ja von ihrem weltlichen Offiziellfein auferlegt ill und
erft ermöglicht hat, daß fie Gewaltmenfchen gefügig und dienftbar
wurde, deren ganzes Tun und Trachten ein Schlag ins Geficht des

Chriftentums ift. Geiftliche, die bloße Staatsdiener find, find ficher
keine Chriften. Der chriftliche Priefter hat im zeitlichen Leben der
Menfchen das Ewige wachzurufen und nach Kräften zu unterhalten.
Vom Staate aber gilt immer wieder, daß er zum Vergänglichften
gehört, was je von den verweltlichten Menfchen in diefe Welt gefetzt
worden ift. Der totale Staat ill das denkbar unchriftlichlle Gebilde. Je
mehr er Totalität beanfprucht, um fo eher ill er der Hinfälligkeit
ausgefetzt. Es ift die Nichtswürdigkeit der Machthaber, die des totalen
Staates bedarf, um von ihm gedeckt fich tunlichft als Würdigkeit
entfalten zu können. Wo folche Machthaber fich Chriftentum anmaßen,
hat fie zu bekämpfen, wer immer mit Chriftentum zu tun haben will.
Und damit muß zu tun haben, wer in Wahrheit chriftlicher Priefter
fein will. Es macht diefen Priefter unabweislich zum Gegner und Be-
kämpfer des Gewaltregimes des Fafchismus, das den Staat zum Abfoluten

erhebt. Und es führt den fich Befinnenden zur Einficht, daß
innerhalb einer angeblichen Chriftenheit das Kreuz wohl nie fo ge-
fchändet worden ift wie durch das Zufammengehen mit Rutenbündel
und Beil und durch das Mittun mit dem Hakenkreuz.

Carl Dallago.

Von der Religiös-fozialen Bewegung, ihrem Sinn
und Werden.

(Schluß.)

IV.
Wirklich aufgehoben? Bleibt fie nicht wenigftens in bezug auf den

vorhandenen, den empirifchen Sozialismus beliehen?
Mit diefer Frage find wir am Schluß wieder zum Anfang unferer

282



Erörterung zurückgekehrt. Die religiös-foziale Auffaffung des Sozialismus

beftand, wie wir gefehen haben, wefentlich in einer religiöfen
Deutung des Sozialismus. Wir fahen in ihm ein Aufbrechen der halb
vergeffenen Wahrheit vom Reiche Gottes, erkannten in ihm ein Wort
des lebendigen Gottes in Gericht und Verheißung.

Können wir diefe Auffaffung noch heute behaupten, nach allem,
was gefchehen ifl? Können wir fie behaupten, nach all den mit dem
Sozialismus gemachten Erfahrungen, die zum fo großen Teil Enttäu-
fchungen zu fein fcheinen, es auch zum Teil wirklich find? Ich
verkenne den Ernft diefer zweifelnden Fragen nicht. Es liegt ja in ihnen
ein großer Teil meines eignen Erlebens befchloffen. Und doch
antworte ich mit einem ganz zuverfichtlichen und entfchiedenen Ja. Es

war ja niemals unfere Meinung — ich muß es wiederholen —, daß der
Sozialismus felbft fchon das Reich Gottes fei, vielleicht gar der
Sozialismus in feiner damaligen und heutigen Geftalt. Er war ein Hinweis,

war ein Gericht — gerade auch mit feinen Fehlern und
Irrtümern ¦—, er war auch eine Verheißung: Verheißung, nicht Erfüllung.
Er war die Stimme des lebendigen Gottes. Sollte das heute nicht mehr
wahr fein? Anders gewendet: Sollte der Sozialismus nicht mehr Wahrheit

fein? In den Kreifen der dialektifchen Theologie wird behauptet,
es habe fich gezeigt, daß es durch das, worin wir an anderen Gottes
Weg gefehen, alfo vor allem durch den Sozialismus, nur fchlimmer
geworden fei. Ift das mehr als eine unüberlegte Redensart? Was ill denn
für uns der Sozialismus feinem Wefen nach? Der Sozialismus (der für
keinen von uns in Parteiprogrammen aufgeht) ill die große
Gegenbewegung auf den Egoismus, Materialismus und Atomismus einer ganzen

Periode. Er hält ihr das Recht des Menfchen, der Seele, des Geiftes,
der Gemeinfchaft entgegen. Sollte es einen andern Weg geben? Der
Sozialismus ill für uns, um in Kategorien der Weltgefchichte zu fprechen,

der Sinn und die Aufgabe der kommenden Epoche. Diefer Sinn
mag in manchen Erfcheinungen, die ihn auszudrücken verfuchen,
entarten und tut das vor unfern Augen tatfächlich, aber ill er damit
aufgehoben? Fällt damit der Sozialismus als Aufgabe weg? Ift es denn
nicht vielmehr Aufgabe, diefen Sinn beffer herauszuarbeiten, tiefer zu
verftehen, reiner zu verwirklichen?

Man mag alfo den Sozialismus verwerfen, wenn man dafür fonft
Gründe zu haben glaubt, aber daß wir ihn wegen allerlei mit ihm
gemachten Erfahrungen aufgeben follten, das bedeutet das Gleiche, wie
wenn wir den Proteftantismus aufgeben follten, weil er die Spaltung
der Chriftenheit und den dreißigjährigen Krieg verurfacht, und das

Chriftentum, weil es foviel Heuchelei und Religionswahn im Gefolge
gehabt hat. Wie Proteftantismus und Chriftentum ift der Sozialismus
eine ewige Wahrheit, als folche unabhängig vom menfchlichen
Vollbringen. Und er ill nicht ein Sein, fondern ein Sollen, nicht eine
Tatfache, fondern eine Verheißung.



Wenn aber behauptet wird, es fei durch ihn nur fchlimmer geworden,

fo frage ich bloß: haben die, welche fo etwas fagen, nie etwas
von dem einftigen Zuftand des Proletariates und von feiner Auf-
erweckung durch den Sozialismus gehört? Und haben fie vergeffen,
daß der Sozialismus ein Hauptmittel der Auferweckung auch des
Chriftentums geworden ill?

Wenn aber der Sozialismus fo zu verftehen ift, follte er denn
mit der ganzen Bewegung, aus der er felbft entfpringt, nicht mehr die
Stimme des lebendigen Gottes fein? Sollte er denn nicht mehr ein
Hinweis auf das Reich Gottes fein, in Gericht wie in Verheißung? Ich
meine, er fei das heute fogar deutlicher als vor dreißig Jahren. Was
fich in all der furchtbaren Gärung ankündigt und worauf der Sozialismus

pofitiv und negativ hinweift, ill doch ein neuer Vorfloß der
Gottesherrfchaft, welche die Götzenherrfchaft diefer Epoche beflegt.
Diefer Hinweis des Sozialismus bleibt fo ftark als je; nein, er wird nur
immer gewaltiger — für die wenigftens, die Augen haben um zu
fehen, und Ohren, um zu hören.

Darum aber bleibt auch die praktifche Aufgabe, vielleicht in etwas
veränderten Formen, die gleiche. Auch jetzt fteht vor uns — vielleicht
fogar gewaltiger als je — die Tatfache unferer Schuld. Auch jetzt
haben wir — vielleicht offenkundiger als je — Anlaß zur Buße. Auch
jetzt — und dies nun ficher noch eindringlicher als vor Jahrzehnten —
haben wir Anlaß, in der fozialen Bewegung ein Gericht über Welt
und Chriftentum zu fehen, aber vielleicht mit entfprechend vermehrter
Stärke auch Anlaß, darin zugleich die Verheißung zu erkennen. Und
das alles treibt uns auch jetzt, für das Recht des Sozialismus und des

Proletariates einzuftehen — auch zum Proletariat zu gehen —, das
alles treibt auch jetzt zum Rittertum Chrifti und zur Nachfolge Chrifti
— alles mehr denn je.

Veränderungen find freilich eingetreten. Das fozialiftifche Proletariat

fteht zur Gefellfchaft nicht mehr wie einft einfach im Verhältnis
des Zöllners und Sünders. Es ili da und dort Herr geworden, oder
weiß fich doch viel mehr als damals auf dem Wege dazu. Aber ift
das die überragende Tatfache? Ift nicht die bedeutfamere Tatfache das
vermehrte Elend? Man denke an die Rationalifierung, die
Arbeitslofigkeit, die Wohnverhältniffe, die drohende neue Maffenabfchlach-
tung gerade des Proletariates durch einen neuen Krieg, den ganzen
Druck der Verzweiflung auf den heutigen Volksmaffen, die ganze
feelifche wie materielle Not. Vielleicht ift der Weg des Rittertums zu
Ende, aber der Weg der Nachfolge ruft lauter als je nach Menfchen,
die ihn gehen.

Eine andere große Veränderung ift, daß wir nicht mehr die eine
umfaffende Partei des Proletariates vor uns haben, fondern zwei, wovon

gerade nicht die fozialdemokratifche am meiften Anfpruch machen
darf, die Organifation des eigentlichen Proletariates zu fein. Ganz tra-

284



gifch verwickelt wird die Sachlage vollends dadurch, daß gerade die
mehr proletarifche Partei, der Kommunismus, von der Stellung zur
Gewaltfrage noch abgefehen, direkt von einem Haß gegen Religion
und Chriftentum erfüllt ift, der noch weit über die einftige und jetzige
der Sozialdemokratie hinausgeht.1) Sollen wir uns alfo, foweit wir in
eine fozialiftifche Partei gehen, an diejenige halten, welche uns religiös
und ethifch weniger Schwierigkeiten bereitet, trotzdem fie dem Proletariat

eher ferner fteht? Wäre das nicht höchft bedenklich?

Ueberhaupt: Wird nicht durch all diefe Veränderungen des
Sozialismus auch eine Veränderung unferer Stellung gefordert? Ich
antworte wieder: Ja und nein!

Gefordert wird wohl durch diefe neue Lage das, was ich fchon an
einer frühern Stelle betont habe: daß der religiöfe Sozialismus fleh
grundfätzlich erft recht über den fozialiftifchen Parteien und ihnen
allen offen halte. Im übrigen habe ich hier nicht folche taktifchen Fragen

zu behandeln. Nur einen Punkt möchte ich berühren; es ift ein
Gedanke, der mir erft in der letzten Zeit gekommen ift. Ich will ihn
bloß als Frage ausfprechen; es ift doch auch für mich vorläufig nicht
mehr als eine Frage.

Ich weiß natürlich ganz genau, was einem Eintritt in die kommuniftifche

Partei für einen religiöfen Sozialiften im Wege fteht, ja ihn faft
unmöglich macht. Aber ich möchte bloß ganz allgemein fragen: Haben
wir nicht auch hierin bloß eine Steigerung jener Schwierigkeit vor uns,
welche uns einft die religiöfe und ethifche Haltung der Sozialdemokratie

bereitete? Darf man nicht die, freilich kühne, Vermutung
wagen, daß entfprechend auch die Verheißung gewaltiger geworden fei?
Muffen wir nicht das, was als neue Auffaffung des Verhältniffes von
Gott und Religion eine beglückende Entdeckung des religiöfen Sozialismus

war, nun mit äußerfter Steigerung der Kühnheit auch auf den
Kommunismus anwenden? Sollten wir nicht unfere Herzen an dem
großen Gott fo groß machen, daß wir auch den Kommunismus nicht
bloß in unfere Liebe, was vielleicht nicht fo fchwer wäre, fondern
auch in unferen Glauben und in unfere Hoffnung einfchließen könnten?

Ruft nicht der Kommunismus ganz befonders nach „ftärken
Söhnen", nach der Nachfolge Chrifti?

Diefer gewaltigen Perfpektive füge ich noch eine Aufgabe hinzu,
die vielleicht darin fchon enthalten ift, die ich jedenfalls fchon früher
angedeutet habe, die aber wohl noch einmal befonders herausgehoben
werden darf: Hat nicht vielleicht gerade der religiöfe Sozialismus die
Miffion, den fchauderhaften fozialiftifchen Bruderkrieg zu überwinden?
Und ift nicht der einzig mögliche Weg dazu eine Erneuerung des So-

x) Diefer Sachverhalt hat Sich feither gewaltig verändert. Damit ftellt fich
auch das nachher berührte Problem des Eintritts in die kommuniftifche Partei
völlig anders. Es ift kaum mehr ein Problem. 1936.

28J



zialismus von Grund aus, welche gleichzeitig ihm feinen echten Radikalismus

wiedergibt und feine Dämonen vertreibt? *)
Aber damit find wir ja über diefe gewaltige Einzelaufgabe fchon

in die allgemeine hinausgehoben. Ich habe in der Gefchichte der
fchweizerifchen religiös-fozialen Bewegung den Punkt aufgezeigt, wo
diefe von der frühern Aufgabe: dem Eintreten für den Sozialismus
ohne viel Kritik, zu der andern übergehen mußte: zur Reinigung,
Vertiefung und Erneuerung des Sozialismus felbft. Sollte das nicht heute
erft recht eine Aufgabe des religiöfen Sozialismus fein? Eine
Aufgabe, die ohne Kritik an den vorhandenen Formen des Sozialismus
nicht gelöft werden kann, nur daß diefe Kritik fich auf das rein
Grundfätzliche und Wefentliche befchränken follte und jedenfalls nie
in die Technik eingreifen darf.

Alfo Veränderung in den Formen fowohl des Sozialismus als
unterer Arbeit, aber die gleiche Grundhaltung und Aufgabe, nur alles,
entfprechend der Not und Verheißung, an Schwierigkeit und Ernft
gewaltig gefteigert.

Aber das allerwichtigfte habe ich immer noch nicht gefagt. Es ift
dies: Wenn wir die ganze Bewegung der Zeit, befonders auch die
religiöfe, beobachten, fo fcheint mir klar, daß fowohl der Sozialismus
wie das Chriftentum immer mehr in eine Gefamtbewegung einmünden,
welche das, was zutiefft in ihnen lebt und treibt, fich zu einem neuen
Durchbruch verbinden will — und damit jenem Einen zudrängt, das

uns Religiös-Sozialen immer das Eigentliche, Wefentliche, Letzte war:
der Erneuerung der Sache Chrifti in der Chriftenheit.

Und nun möchte ich behaupten, daß dies die Phafe fei, in der wir
gegenwärtig ftünden. Das nicht zu leugnende vielfache Verfagen des

empirifchen Sozialismus, ja fein teilweifes Zufammenbrechen kann als
Verheißung gedeutet werden: es weift darauf hin, daß er eine neue
Form und vor allem eine neue Begründung finden muß. Speziell vom
Marxismus ift zu fagen, daß, welches auch fein fonftiger Wert bleiben
möge, feine religiöfe Kraft nun jedenfalls ausgeftrömt ift. Sie muß
nun von der Quelle her erneuert werden, aus der fie felbft urfprünglich

gefloffen ift. Der unbewußte Meffianismus, der ihm feine flärkfte
Kraft gegeben hat, muß erfetzt werden durch den wieder lebendig
gewordenen, bewußten des Reiches Gottes, das in Chriftus erfchienen
ift. Die foziale Erweckung muß zur religiöfen werden, die
Auferftehung des Proletariates zur Auferftehung der Chriftenheit und
umgekehrt. Wenn ich darin richtig fehe, dann rückt das, was wir nochmals

mit dem unzulänglichen Wort unfere religiöfe Aufgabe nennen

x) Diefe Miffion des religiöfen Sozialismus für die Ueberwindung des
fozialiftifchen Bruderkrieges vertritt tief und eindringlieh auch das Buch von Frau
Henriette Roland Holft: De Weg tot Eenheid (Der Weg zur Einheit).

286



können, das Suchen und Verkündigen der Botfchaft von Gott, von
Chriftus, vom Reiche, gewaltig in den Mittelpunkt.

Aber auch wenn das kommt, worauf damit hingedeutet ift, fo ift
das noch nicht das vollendete Reich Gottes. Es ill bloß eine Phafe
feiner Entwicklung. Wir wollen zwar niemandem wehren, der das
Kommen Chrifti zum Endfieg heute fchon für nahe hält. Aber es ift
nicht die allgemeine religiös-foziale Thefe. Diefe redet zurückhaltend
bloß von einem Durchbruch des lebendigen Gottes und feines Reiches
in diefer Zeit. In diefem Durchbruch wird fich gewaltige Wahrheit
feines Reiches fiegreich durchfetzen. Nachher mag anderes darankommen.

Man mag alfo vielleicht von einer neuen Reformation reden.
Aber nochmals fage ich: Es kann nicht eine fein, welche die im fech-
zehnten Jahrhundert kopiert, fondern eine, welche fie weiterführt —
und infofern erfüllt. Denn was wollte jene denn anderes als eine wieder

mehr vom lebendigen Gott regierte Chriftenheit? Aber auch eine
neue Kirchlichkeit wird es nicht fein, fondern ein Aufbrechen der Kraft
und Gerechtigkeit Gottes mitten in der Welt, mitten in die Welt hinein,

dem die Gemeinde Chrifti bloß als Organ dient, alfo nicht ein
Rückzug, fondern ein Vormarfch, ja Vorfturm.

Und felbftverftändlich keine neue Theologie als Selbftzweck. Was
wir an Theologie bekommen und erarbeiten, foil uns vielmehr auch
zur Befreiung von der Theologie dienen. Ich lege viel in die Löfung
hinein: Der religiöfe Sozialismus muß zu einer zugleich religiöfen und
fozialen Volksbewegung werden. Dazu gehört als wichtigfte aller
Vorausfetzungen und dann wohl auch als Folge eine neue Form der
Verkündigung der Botfchaft von Gott und feinem Reiche. Diefe muß
vor allem eine Volkstümlichkeit im höchften und beften Sinne bekommen,

wie wir fie bisher noch nicht gehabt haben, wie wir fie erft noch
fuchen und erbitten muffen, eine herzbewegende, volkserfchütternde
Laienhaftigkeit und evangeliumsgemäße Schlichtheit, wie fie etwa
einem Franziskus eignete.

Ich habe, wie man es von mir gewünfcht hat, die Entwicklung
darzuftellen verfucht, die mit der religiös-fozialen Bewegung einfetzt,
von ihr durch mehr als ein Stadium zur dialektifchen Theologie und,
wie ich glaube, auch über diefe hinaus führt. Wie wir gefehen haben,
ift es meine Meinung, daß die wefentlichen Gefichtspunkte der
urfprünglichen religiös-fozialen Bewegung durch die feitherigen Entwicklungen

keineswegs überholt find, fich im Gegenteil nur immer mehr
beftätigen. Der dialektifchen Theologie habe ich ein großes inhaltliches
Recht nicht abfprechen wollen, aber ihre Methode (oder Taktik) nicht
für die richtige halten können, und dann freilich auch am Inhalt im
einzelnen Wefentliches ablehnen muffen. Es läge nun die Frage nahe,
wie ich mir die weitere Entwicklung der dialektifchen Theologie felbft

287



und ihres Verhältniffes zur religiös-fozialen Bewegung denke. Ich
kann darüber aber nur noch ein kurzes Wort fagen.

Gerne möchte ich den Freunden und Gegnern von der dialektifchen
Theologie noch einmal die Bruderhand entgegenftrecken und fie
fragen, ob denn nicht doch gemeinfamer Boden genug für ein kamerad-
fchaftliches Zufammenarbeiten vorhanden fei, ob die Arbeitsteilung,
die eine Weile vielleicht nötig fchien, nun nicht ihre Zeit gehabt habe,
und ob jetzt nicht diefe beiden Ströme wieder ineinanderfließen follten.
Aber da ich dies nun fchon mehrfach getan habe, nie jedoch mit
dauerndem und durchfchlagendem Erfolg", fo will ich es diesmal
unterlaffen. Ich glaube, daß Entwicklungen, die vor der Türe liehen, diefe
Vereinigung, foweit fie möglich ift, von felbft herbeiführen werden!
Ich habe der dialektifchen Theologie eine gewiffe Erftarrung im Sta-
tifchen, konkret gefprochen: in Theologie und Kirche vorgeworfen.
Man mag vielleicht milder, auch von einer gewiffen Harren Einfeitigkeit

reden, die fie vertrete. Und man mag dann mit mehr oder
weniger Recht behaupten, fie habe gerade mit diefer fchroffen und
unerbittlichen Betonung einer Seite der Wahrheit eine Miffion gehabt.
Wie dem auch fei, fo glaube ich, daß fie in diefer beftimmten Form
und Haltung doch nur ein Intermezzo bedeute. Ich glaube, daß in unlerer
Welt ein Schmelzprozeß eingefetzt hat, in welchem fehr viel
Verhärtetes fich wieder auflöfen muß, fehr viel Starres wieder lebendig
wird. Ich glaube, daß in einer gewaltigen Gärung, die keine Er-
ftarrungen und keine Rückzüge duldet, vielleicht fogar in gewaltigen
Stürmen und Kataftrophen, jene Revolution Chrifti naht, worin in
einer Verbindung von Chriftentum und Sozialismus aus letzten,
glühenden Lebenstiefen her Chriftus wieder zeigen wird, daß er lebt.

Leonhard Ragaz.

Das Wiedererwachen des fchweizerifchen Sozialismus.

Der Parteitag der fchweizerifchen Sozialdemokratie, der am 6. und

7. Juni in Zürich ftattfand, hat nun, wider allgemeines Erwarten, nicht
bloß, wie der Schreibende auf alle Fälle vorausgefehen hatte, eine fehr
Harke Oppofition gegen die fogenannten Wehrkredite gebracht,
fonderti fogar eine freilich formell mit kleiner Mehrheit erfolgte
Verwerfung derfelben. Um diefen Punkt, die kleine Mehrheit (263
gegen 255 Stimmen), fofort zu erledigen, fo ill es eine ganz halt-
lofe Behauptung, es handle lieh um eine „Zufallsmehrheit". Es

ift eine fehr organifche Mehrheit, eine fachentfprechende Mehrheit.
Denn man bedenke: der ganze Parteiapparat, von feinen bisherigen

Herren gehörig eingeölt, lieferte ungefähr 60 Stimmen für
die Annahme. Die ganze deutfchfchweizerifche Parteipreffe, mit
Ausnahme der St. Galler „Volksitimme" (der aber die Parteidemokratie
die Vertretung ihrer Ueberzeugung verbot) und der Bafler „Arbeiter-


	Von der Religiös-sozialen Bewegung, ihrem Sinn und Werden (Schluss) : Teil IV

