
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 30 (1936)

Heft: 6

Artikel: "Horch, das Blut deines Bruders..."

Autor: Trautvetter, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136873

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136873
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„Horch, das Blut deines Bruders ..." x)

Da fagte Kain zu feinem Bruder Abel: „Laß uns
aufs Feld gehen!" Und als fie auf dem Felde waren,
da griff Kain feinen Bruder Abel an und fchlug ihn
tot. Da fprach der Herr zu Kain: „Wo ift dein Bruder
Abel?" Er aber antwortete: „Ich weiß es nicht. Soll
ich denn meines Bruders Hüter fein?" Da fprach der
Herr: „Was halt du getan? Horch, das Blut deines
Bruders fchreit zu mir vom Erdboden her! Und nun:
Verflucht follft du fein, hinweg von dem Boden, der
feinen Mund aufgetan hat, das Blut deines Bruders von
deiner Hand zu empfangen. Wenn du den Boden be-
bauft, fo foil er dir keinen Ertrag mehr geben. Unftät
und flüchtig follft du fein auf Erden."

(i.Mofis 4, 8—12.)

Liebe Gemeinde!

Der zürcherifche Kirchenrat hat die Gemeinden aufgefordert, am
heutigen Sonntag einen „Bittgottesdienft für den Frieden" abzuhalten,
und dasfelbe ift, meines Wittens, auch im Kanton Bern angeordnet
worden — fo daß wir alfo annehmen können, daß in diefer Stunde
ein beträchtlicher Teil des proteftantifchen Kirchenvolkes der Schweiz
fich mit uns in Gedanken und Gebeten für den Frieden zufammenfindet.

Wir können das nicht anders auffaffen, denn als einen Verfuch, die
Menfchen aufzuwecken. Denn das ift ja das Erfchütternde der
gegenwärtigen Lage, daß das unausdenkbar Furchtbare fich einer Menfchheit

naht, welche fchläft. Die Völker, welche die Opfer fein werden,
fchlafen; felbft die Mütter, deren Söhne die Opfer fein werden,
wachen nicht auf. Dabei ill es eine veraltete Ausdrucksweife, von
„Söhnen" zu reden, welche die Opfer fein werden; denn es handelt
fich gar nicht mehr nur um die wehrfähige Mannfchaft, welche zum
Verbluten beftimmt ift ("Verbluten"? — auch das ift ein veralteter,
verlogen befchönigender Ausdruck, denn fie werden zerfetzt, verbrannt,
vergiftet werden!), nein, das wird nicht mehr nur das Los des

wehrfähigen Mannes fein, die Frauen und Mütter werden anderes zu tun
haben, als den ausziehenden Helden gerührt und begeiftert zuzuwinken

— fie mögen hingehen und den Verfuch machen, ihre Kinder vor

*)' Predigt, gehalten am 17. Mai in der Kirche zu Höngg.

273



jenem felben Schickfal zu bewahren, vor dem fie auch die größte
Tapferkeit der Männer nicht zu retten vermag. Die Menfchen aber
fchlafen. Und das Unheimliche daran ift, daß diefes Schlafen nicht
gleichbedeutend ift mit Nichtwiffen. Sie wiffen das alles; Sie reden
darüber. Aber ihre Denkfähigkeit fchläft, es fchläft ihre Phantafie, es

fchläft ihr Wille. Schlafend reden fie heute überall von dem, was man
„Luftfchutz" nennt. Sie brauchen diefes Wort, das heute der offizielle,
verhüllende Name für all jenes Grauen geworden ift. Aber fie find
nicht mehr fähig, die paar Ueberlegungen zu machen, welche ihnen
fagen, daß es keinen Luftfchutz gibt, weil man ja nicht ganze Städte
und Dörfer in gasfichere Unterftände verbringen, weil man ja
Säuglingen keine Gasmasken anlegen kann, und aus vielen andern Gründen,

welche jedem wachen Denken fich aufdrängen würden. Wenn es

ein Aufwachen gäbe, dann würde die einzig finngemäße, gottgewollte
Antwort auf diefe Tatfachen erfolgen, der Auffchrei: Brüder, wohin
find wir gekommen? Haltet ein, um Gottes und Chrifti willen! —
Aber diefer Auffchrei ertönt nicht. Man fchläft — einen Schlaf, der
kaum mehr ein natürlicher Schlaf genannt werden kann. Es ill wie
eine Narkofe: eine völlige Lähmung, eine Lähmung der Willen, der
Gehirne; eine Lähmung aller feelifchen Kräfte des Erbarmens. Eine
Lähmung auch des Glaubens, wenn Glauben Gotteserkenntnis bedeutet.
Man fieht Gott nicht mehr, man ift nicht mehr imftande, das Angefleht
des Menfchenfohnes zu fchauen, weil der Anblick jenes Medufenhauptes
der Unmenfchlichkeit uns gelähmt hat.

Die Chriften find nicht mehr fähig, zu erkennen, daß es fich bei
dem, was hier gefchieht, um die biblifche Urfünde handelt. Man
fpricht das Wort „Krieg" und hört dabei nicht die Stimme Gottes, die
nach dem Bruder Abel fragt. Man fieht all die bereitgeftellten Werkzeuge

und Mafchinen des Maffenmordes, aber auch die Frömmflen
und Bibelfefteften fehen in all dem nicht die erhobene Keule Kains.
Lehnen fie diefe Gleichfetzung etwa deshalb ab, weil wir einen folchen
Weg zurückgelegt haben von der primitiven Keule Kains bis zu den
Mafchinengewehren, Fliegerbomben und Gasgranaten? Manchmal hat
man den Eindruck, daß es fogar Menfchen gibt, welche über diefen
„Fortfchritt" der Mordtechnik in begeifterte Ekflafe geraten. Solche
Leute fcheinen z. B. in diefer „Hochfchulwoche für Landesverteidigung"

geredet zu haben, wenn die Zeitungen zutreffend darüber
berichtet haben.

Oder will man jenen Vergleich mit der Gefchichte von Kain und
Abel ablehnen, weil es fich dort um Brudermord gehandelt hat, und
bei uns nur etwa um die Niedermetzelung Schwarzer durch die Weißen?

Dazu ill nur das zu fagen: Wenn wir nicht mehr wüßten, daß
aller Krieg letzten Endes Brudermord ift, daß auch der Schwarze des

Weißen Bruder ift, dann hätten wir eine der Grundwahrheiten des

Evangeliums, die Gotteskindfchaft aller Menfchen, vergeffen, und jeder

274



Fünfer, den wir je für die Miffion gegeben haben, wäre Heuchelei
gewefen.

Oder muffen wir unferem Text eine ganz andere Deutung geben?
Es gibt tatfächlich — fo fchwer das für den fchlicht denkenden Menfchen

zu verftehen ill — Leute (Fromme, Schriftgelehrte!), welche der
Gefchichte vom Brudermord Kains den Sinn unterfchieben, daß fie uns
fagen wolle: „Seht doch, das Totfchlagen gehört zum Wefen des

Menfchen, fchon in den Anfängen der Menfchheit kommt es vor; was
wollt ihr alfo vom Frieden reden!" Das ift diefe leider fo häufige
fromme Verdrehung der offenbarften Abfichten der Heiligen Schrift.
Nie wird uns fo elend zumute, wie wenn wir diefer Art begegnen.
Nein, in der Bibel gibt es kein derartiges frommes Gefchwätz über
eine allgemeine Sündhaftigkeit, welche fchließlich allen Scheußlichkeiten
eine Art von Existenzberechtigung in diefer gefallenen Welt verleiht,
fondern dort ill die Tat Kains nichts anderes als die erfte furchtbarfte
Sünde, die umgeben ill von tiefftem Grauen. Spüren wir dies Grauen
nicht, das die Worte erfüllt: „Horch, deines Bruders Blut fchreit zu
mir empor vom Ackerboden!"? Und der Fluch fteigt daraus empor:
„Unflat und flüchtig follft du fein", dir ift die Erde keine Heimat
mehr.

Liebe Freunde, wir muffen das wieder in feiner urfprünglichen
Gewalt durch unfere Seele gehen laffen, diefes Grauen vor der Vernichtung

des gottgefchaffeneri Lebens. Wir haben das Gefühl, daß gerade
das eine der entfcheidenden Wahrheiten fei, die in unferer Zeit in
unerhörter Art vergeffen worden ift, trotz Bibel und Kirchen. Aber wenn
wir das vergeffen, dann wird uns auch alles andere genommen, dann
dürfen wir auch nicht mehr zu dem der Kainstat entgegengefetzten
Zeichen, zum Kreuz Chrifti, emporfchauen und nicht mehr den Segen
jenes reinen Opfers erwarten. Denn dann glauben wir ja gar nicht
daran, daß das erlöfende Prinzip in der reinen Hingabe liege.

Ja, das ill die Frage diefer Stunde: Glauben wir an das Opfer und
feinen Segen, und find wir überzeugt von dem Fluch, der auf dem
Blutvergießen ruht? Heute vor acht Tagen, am letzten Sonntag, wurde
in allen italienifchen Kirchen das „Te deum" gefungen, das „Herr
Gott, wir loben dich". Mit hundertundein Kanonenfchüffen und dem
Te deum wurde das gefeiert, was in Abeffinien getan worden ift. Das
Te deum nach der Tat Kains! „Horch, das Blut deines Bruders fchreit
zu mir empor" — aus dem Sand der abeffinifchen Steppen. Laffet uns
das Te deum anftimmen, daß wir es nicht hören! Dafür find doch die
Kirchen da, die Stimme des rechenfchaftfordernden Gottes zu
übertönen mit dem „Geplärr ihrer Lieder", wie einmal ein Prophet gefagt
hat, dafür ftellen fich diefe „Priefter" zur Verfügung. Sie mögen laut
fingen — aber eines werden fie nicht verhindern, nämlich das Empordringen

der Stimme des vergoltenen Blutes zum Ohr des Allmächtigen.
Ihr Te deum aber wird dort nur fo vernommen, wie alle andern

275



Läfterungen der Menfchen dort auch vernommen — und kaum
vergeffen werden.

Liebe Freunde, wir wollen erwachen! Wir wollen den Tatfachen
ins Geficht fehen; fie find nicht fchön, wir wollten uns lieber davon
abwenden und hier nicht von derartigen Dingen reden. Wir wollten
lieber in diefe Maienwelt hinausfchauen, in die Natur, die noch un-
verwifchter das Gepräge der göttlichen Schöpfung trägt; wir wollten
lieber in Kinderaugen fchauen, in die glücklichen Gelichter Liebender.
Wir wollten fo viel lieber uns harmlos des harmlofen Lebens freuen,
das fich um uns ausbreitet. Aber wir können das manchmal nicht mehr
in unfern Tagen. Wir werden immer wieder geftört durch auffteigende
Vifionen, die wir nicht verbannen können. Wir haben feit dem Weltkrieg

den aus dem millionenfach vergoltenen Blut Abels aufsteigenden
Schrei nie mehr ganz aus unfern Ohren bringen können. Immer wieder

ftören uns die Vifionen deffen, was anderwärts gefchieht, und
deffen, was auch für uns fieberhaft vorbereitet wird. Vifionen wie etwa
die, welche der Brief eines jungen Mädchens, der Tochter des abeffinifchen

Kaifers (gerichtet an eine englifche Frau), vor unfere Augen
ftellt: „Sieben Tage lang, ohne Unterbruch, hat der Feind Heer und
Volk meines Landes, inbegriffen Frauen und Kinder, mit fchrecklichen
Gafen bombardiert. Gegen diefes Gas haben wir keinen Schutz, keine
Gasmasken, nichts. Diefe Leiden und Folterungen fpotten jeder Be-
fchreibung. Hunderte von Landsleuten fchreien und Höhnen vor Qual.
Viele, viele von ihnen find nicht wieder zu erkennen, weil die Haut
von ihren Gelichtern weggebrannt ift." Und ein englifcher Offizier,
der mit der Organifierung der Rot-Kreuz-Aktion in Abeffinien zu
tun hatte, und der den Dingen wohl noch etwas näher gekommen ill
als jene Prinzeffin, fchreibt: „Frauen und Kinder verbrannt an den
ausgefetzten Teilen der Hände und des Gefichtes, erblindet, erftickend
und nach Luft fchnappend." Das find die Vifionen,, die wir nicht los
werden. Kinder mit weggebrannten Augen — können wir nur diefes
eine Bild wieder vergeffen?

Was aber follen wir tun? Die Kirche hat einen „Bittgottesdienft
für den Frieden" angeordnet. Wir geliehen, daß diefe Form, etwas zu
tun, uns nur halb befriedigt, zum Teil fogar empört hat. Wir werden
gleich fagen, weshalb. Vorerft aber geben wir allerdings zu, daß das
Schauen jener Tatfachen den Menfchen ins Gebet hineintreiben kann.
Wir verftehen, daß jene Vifionen die davon gequälten und dabei ihrer
Ohnmacht bewußten Menfchen zu dem hintreiben, der ihre letzte
Zuflucht ift, weil fie nicht aufhören können, an feine Allmacht und an
feine Gerechtigkeit zu glauben. „Du, der du deiner nicht fpotten
läffeft, du Hort der Bedrückten, der du die Hoffärtigen niederbeugft
und die Gewalttätigen von ihren Thronen ftößeft, auf dich hoffen wir.
Du, der du auch unfere eigene Mitfchuld durch Tun und Unterlaffen
kennft, vor dir beugen wir uns und bitten um deine Gnade." Wie wäre

276



alles zu ertragen, wenn wir nicht zu ihm fliehen könnten. Denn es ill
wirklich fo, wie ich kürzlich einen der glaubensftärkften Menfchen, die
ich kenne, fagen hörte: „Diefes Erleben unferer Tage ill derart, daß
viele unter uns bis zu Glaubenszweifeln erfchüttert werden."

Warum aber, wenn doch all' das uns ins Gebet hineintreibt, waren
wir dennoch nicht zufrieden mit der Form eines „Bittgottesdienftes"?
Eine lokale kirchliche Behörde unferer Stadt hat diefe Form fo begründet:

„Gott muß uns den Frieden fchenken, die Menfchen können ihn
nicht machen; das hat wieder der Völkerbund in feiner Ohnmacht
gezeigt." Wie fromm das klingt! Wenn nur nicht hinter diefem
frommen „Gott muß es tun" fich der mangelnde Wille verfteckt, das
felber zu tun, was man tun kann! Wenn fich nur nicht bei uns Menfchen

fo leicht die Feigheit hinter folch frommen Worten verbergen
würde! Wir fliehen zu Gott, weil wir nichts mehr tun können. Ja,
haben wir denn wirklich fchon alles getan, was wir hätten tun können?

Können wir das mit gutem Gewiffen behaupten? Wir reden
fcheinbar fromm von dem Zufammenbruch aller bloß menfchlichen
Bemühungen; — ja, wo find denn all diefe unfere Bemühungen? Wenn
wir uns ehrlich prüfen, flehen wir dann nicht vor der Tatfache, daß
wir faft nichts getan haben? Was hat denn unfere Kirche für den
Frieden fchon getan? Dies und das — aber doch ficher nicht das Men-
fchenmögliche! So etwas zu fagen wäre dodi Lüge. Was haben die
Frommen getan, was haben die Gemeinfchaften und religiöfen
Bewegungen in diefer Sache getan? Haben fie auch nur das eine recht getan,
was ihnen zu allererft zu tun obliegt, nämlich die Wahrheit über diefe
Dinge auszufprechen?

Man hat uns aufgefordert, in der Kirche vom Frieden zu reden.
Wir wollen es tun, aber wir wollen nicht falbadern, fondern die Tat-
fachen ohne alle Verfchwommenheit ins Auge faffen und deutliche
Worte darüber gebrauchen. Dann aber, glaube ich, muffen wir uns
gerade diefer einen niederfchmetternden Erkenntnis in aller Bußfertigkeit

ftellen: daß wir als Volk und als chriftliche Gemeinde für den
Frieden noch fall nichts getan haben. Wir haben Millionen für
Rüftungen ausgegeben und find heute im Begriff, diefe Ausgaben
ungeheuer zu vermehren. Ift das unfere Tat für den Frieden? Viele meinen

in guten Treuen, daß das den Frieden, wenigftens für unfer Land,
einigermaßen fichere. Unferfeits find wir vom geraden Gegenteil
überzeugt. Aber auch, wenn wir mit jenen Millionen für unfern Frieden
etwas getan hätten, fo haben wir immer noch nichts für den Frieden
getan, — für den Frieden der Welt, für die Erfüllung der geiftigen
Atmofphäre mit Friedensgedanken, Friedensglauben. Haben wir etwas
getan, um die Welt mit Abfcheu zu erfüllen gegen diefe Schändung der
Schöpfung, welche Krieg heißt, gegen die Schändung nicht nur derer,
die getötet und verftümmelt werden, fondern vor allem auch derer,
welche töten muffen?

2-77



Haben wir für diefen Kampf auch nur Geld gegeben? Geld
hingeben, auch wenn es Millionen find, bedeutet nicht viel. Und doch
glauben wir, daß von den Völkern Millionen auch fo gegeben werden
könnten, daß darauf ein Segen ruhte und daß daraus die Frucht des
Friedens hervorwüchfe. Wir glauben unbedingt daran, daß „Kredite",
welche großzügig und opferbereit für Werke der Barmherzigkeit, der
internationalen Solidarität und Hilfeleiftung, für den Aufbau einer
brüderlichen Gemeinfchaft über alle Grenzen hinweg, bewilligt würden,

uns einen Schutzwall fchaffen würden, der an Zuverläffigkeit
nicht zu vergleichen wäre mit dem Trug jener den Fluch herbeiziehenden

Dinge, für die wir jetzt alles bewilligen. Denn es ift wirkliche,
buchftäbliche Wahrheit, und nicht nur biblifche oder reformatorifche
Poefie, daß Gott „eine feite Burg, ein gute Wehr und Waffen ift".
Alfo bringen wir einmal auch Geldopfer für den Frieden! Geben wir
aber auch Gedanken, Leidenfchaft, Eifer, Glauben für den Frieden.
Und wenn wir gegeben und getan haben, was wir können und an den
Punkt kommen, wo das beginnt, was wir nicht können, dann gehen
wir hin in die ftille Kammer oder auch in unfere Kirchen und beten für
den Frieden zu dem, von dem wir wiffen, daß er fein Reich auf die
Erde bringen will.

Ja, möchte uns gerade diefes eine klar fein heute: Der Friede ill
nicht nur das, was wir bedürfen, wenn wir nicht zugrunde gehen wollen,

fondern er ill Gottes Wille. Darüber hat Gott deutlich genug
geredet. Wo? In der Bibel? Ja, in der Bibel, Sie ift das Buch des
Friedens, fowohl im Neuen Teftament als auch im Alten; gerade das letztere

ill das Buch der großen Friedensfehnfucht und Verheißung. Aber
Gott redet auch anders zu uns, nicht nur in der Bibel. Hat er nicht
laut genug geredet durch das, was unfer Gefchlecht vor zwanzig Jahren

erlebt hat? Oder haben wir damals feine Stimme überhört? Im
Mai des Jahres 1917 — fechs Wochen bevor er fiel — hat ein deutfcher

Student an feine Mutter gefchrieben: „Nach all den Greueln diefer

Zeit, kommen wir da nicht in ein Zeitalter der Menfchenliebe?"
Sollen wir jetzt höhnen über diefen Glauben, in dem fich damals Menfchen

geopfert haben, oder follen wir nicht vielmehr erfchüttert fein
im Gedanken an das, was wir aus ihrem Opfer heute gemacht haben?
Haben fie nicht den Willen Gottes erkannt? Ja, Gott hat geredet in
dieler Sache. Manchmal ill es uns, als fpräche er heute ein letztes Wort
in diefer Sache: entweder jetzt Friede, das heißt entfchloffener Bruch
mit allem, was Krieg und Kriegsrüftung heißt — oder Untergang.
Wir find von Gott vor die Entfcheidung geftellt. Die Mittelwege find
ungangbar geworden. Gott läßt feiner nicht mehr fpotten. Das ift
jetzt feine Sprache. Wer Ohren hat, zu hören, der höre. Amen.

Paul Trautvetter.

278


	"Horch, das Blut deines Bruders..."

