Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 30 (1936)

Heft: 5

Artikel: Von der Religios-sozialen Bewegung, ihrem Sinn und Werden
(Fortsetzung)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-136868

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-136868
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Liebe Freunde! Auf diefe Weife finden wir unfern Gott, den wir
verloren hatten, wieder. Er ift grofler als wir, aber es ift unfer Gott.
,,Siehe, da ift euer Gott.” Er, der zu [chweigen {chien, redet durch diefes
Schweigen gewaltiger als durch das Reden, das wir erwarteten. Zwar
wollen wir uns nicht tdufchen: Wir werden diefen Kampf weiter kidmp-
fen miiffen, diefen Kampf um unferen Gott, welcher immer auch ein
Tun ift. Aber zweierlei gilt doch. Einmal: Wir wollen dennoch nicht an
Gottes Ordnungen zweifeln, trotz aller Siege des Bofen und allem Tau-
mel der Lige. Wahrheit bleibt Wahrheit und Liige Liige, Gut bleibt
Gut und Bofe Bofe. Und das Gericht wird {ich gewaltig vollziehen,
vollzieht {ich {chon. So oft wir das bezweifelten, haben wir nachher mit
dem 73. Pfalm fagen miiflen: ,,Ich war wie ein Efel vor Dir.”“ Das wird
man erleben! Sodann: Auch wenn wir Gott immer wieder nicht recht
verftehen werden, {o bleibt doch die Hauptfache, dafl wir mit ihm im
Zufammenhang bleiben, dafl wir auf ihn harren! Auf Gott harren ift im-
mer Kraft und Troft. ,,Was betriibft du dich, meine Seele, und bift {fo un-
ruhig in mir? Harre auf Gott, denn ich werde ithm noch danken, daf} er
meines Angefichtes Hilfe und mein Gott ift.” Und dazu: ,,Die auf den
Herrn harren, kriegen neue Kraft, dafl fie auffahren mit Fliigeln wie
Adler, daf} {ie wandeln und nicht miide werden, daf fie laufen und nicht
ermatten.* : Leonhard Ragaz.

Von der Religits-fozialen Bewegung, ihrem Sinn
und Werden.

(Fortietzung.)

Ich habe das Stichwort Thurneyfens an diefer Stelle wieder auf-
genommen, weil es mir hilft, die weitere Kritik an der Pofition der
dialektifchen Theologie zu entwickeln.

Diefes Abkommen von der Wirklichkeit bedeutet in der dialek-
tilchen Theologie eine Verkennung der Wirklichkeit Gottes, Damit
bin ich fofort von dem weg, was ich Methode (oder auch Taktik)
genannt habe, ins Zentrum meiner inbaltlichen Kritik gelangt. Denn
die Sache llegt freilich, wie man a priori annehmen konnte, {o, dafl
meine Kritik nicht bloR auf die Form, fondern auch auf den Inhalt
der dialektifchen Theologie geht. Beides hingt ja zufammen. Als das
Zentrum des Gegenfatzes betrachte ich das Verbiltnis von Gott und
Welt und als inhaltlichen Grundfehler der dialektifchen Theologie ibre
fal[che Trennung von Gott und Welt. Darin gehe ich ja mit vielen
einig, aber ich darf wohl erkliren, dafl ich von Anfang an hier den
ent{cheidenden Punkt und den entfcheldenden Gegenfatz erblickt habe.
Dabei ift merkwiirdig, dafl ein Hauptteil meiner eigenen theologifchen
und religionsphilofophifchen Bemithungen darauf gerichtet war, den

230



Pantheismus — meinen eignen einftigen Ausgangspunkt — zu iiber-
winden. Ich bin auch mit Barth und feinen Freunden ganz darin einig
daf es galt, die Souverinitit Gottes gegeniiber allem Kulturwefen und
allem Weltwefen tiberhaupt — das Religionswefen nicht zu vergeflen
— neu zu verkiindigen, und ich glaube, mich daran fehr ftark beteiligt
zu haben. Und war denn nicht auch der Kampf gegen Kapitalismus
und Militarismus ein Kampf gegen Gotzenmachte im Namen des
lebendigen Gottes und feiner Ehre? Aber das konnte doch nicht
das Letzte {ein; das war doch nur die notwendige Vorausfetzung.
Das letzte Wort und der Grundfinn der ganzen bibliichen Botichaft ift
das Eingeben des weltiiberlegenen Gottes in die Welt. Ich fage mit
Bedacht: der ganzen biblifchen Botfchaft. Denn ich halte es {chon fiir
falich, auch nur vom Alten Teftament zu fagen, es verkiindige ein-
feitig die Welterhabenheit Gottes. Das Charakteriftifche am ganzen
biblifchen Gottesverftindnis, auch an dem des Alten Teftamentes, ift
vielmehr das, was dann im Prolog des Johannesevangeliums als das
offenbare Geheunms der Wege Gottes erfchemt ,und das Wort ward
Fleifch.” Das bedeutet ja: Gott ift in der ganzen Bibel nicht die
ruhende Idee, die kalt und rein iiber der Welt thront, fondern der
Lebendige, der in die Gefchichte, in das Men{chenwefen eingeht, dort
Taten tut, dort Menich wird. Das ift der gewaltige und herrliche
Realismus des biblifchen Gottesverftindniffes. Gott ift gerade als der
Herr auch der nabe Gott. Er konnte nicht der nahe Gott {ein, wenn
er nicht auch der Herr wire; er konnte uns nicht helfen, uns nicht er-
16fen, wenn er nicht #ber uns wire, anders als die Welt und wir, der
Schépfer und Richter; er konnte uns nicht Vater fein, wenn er nicht
der Herr wire, gewif3: aber das, worauf es ankommt, ift, dafl er nahe,
dafl er der Vater ift. Das it das Evangelium, das ift Weihnachten;
aber auch Kreuz, Auferftehung, Ausgiefung des Heiligen Geiftes ent-
hiillen es blofy weiter, heben es nicht auf: {ie fiihren Gott, den Herrn
und Heiligen, nur weiter in die Welt ein. Darum halte ich das alt-
reformierte Wort: Finitum non est capax infiniti, das die dialekti{che
Theologie fich angeeignet hat, fiir eine Verkennung, ja faft fiir eine
Authebung des Evangeliums, Gerade in dem: Finitum est capax in-
finiti erlicheint die ganze Paradoxie der Weihnachtsbotichaft. Ich, der
Abkommling des reformierten Chriftentums, der fich fo oft gegen
Luther wendet, bekenne mich in diefem Hauptpunkte von ganzem
Herzen zu Luther. Gerade der lebendige Gott darf nicht von der Welt
getrennt werden.")

Und [o auch nicht [ein Reich. Nichts ift in meinen Augen falfcher
als zu fagen, das Reich Gottes fei kein Beftandteil der Gefchichte,

1) Finitum est capax infiniti: Das Endliche ift imftande, das Unendliche zu

faffen; finitum non est capax infiniti: Das Endliche ift nichr imftande, das Unend-
liche zu faflen, ;

231



da es doch, zum Unterichied von der bloflen ruhenden Idee, gerade das
Wefen des Reiches Gottes iff, in die Ge[chichte einzugeben. Man mufl
fich freilich dariiber verftindigen, was man mit dem Ausdruck
,,Gelchichte™ meint. Verfteht man darunter die menichliche, durch
weltimmanente Triebkrifte geleitete Hifforie, fo ift es {elbftverftind-
lich, daf} das Reich Gottes nicht ein Beftandteil derfelben ift; faflit man
aber, wie man doch wohl muff, Gefchichte als Gefcheben, als Be-
wegung auf ein Ziel hin, als Ausdruck eines Sinnes, den das Gelchehen
verwirklichen foll, dann ift {elbftverftindlich, daff das Reich Gottes
nicht nur in die Gelchichte eingebt, fondern felbft Gefchichte iff. Denn
Gott ift eben keine rubende Idee, nicht der hochfte Ausdruck fiir das
flatifche Sein, wie bei Ariftoteles und im letzten Grunde im ganzen
fogenannten Heidentum, fondern ift gerade als der Weltiiberlegene
auch der Lebendige. Das unter{cheidet ja die Gottesoffenbarung der
Bibel von aller bloflen Religion: Der Gott der Bibel tritt uns nicht in
irgendeiner rationalen oder myftifchen Wahrheit entgegen, die der Menich
{einem eigenen innerften Wefen entnehmen kann, fondern unerfindlich,
-als der, der von fich fagt: ,Mein Name ift: Wunderbar.“ (Richter
13. 18.) Er tritt in Tatfachen, in Taten hervor: in einer Gefchichte.
Ja auf diefem Boden allein kommt es zu einer wirklichen Gefchichte.
Hier, wo ,,Wunderbar waltet, heifdt es nicht: Tout est donné (das ift -
die Formcl mit der bekanntlich Bergion allen grobern und feinern
Pantheismus bezeichnet),’) hier wird etwas getan durch Gott, und von
ihm aus dann auch durch den Menfchen. Hier kommt Sinn par ex-
cellence in das Tun. Und diefe Gelchichte, die das Reich Gottes if?,
geht dann in die andere Gelchichte, die menichlich-natiirliche Hiftorie
ein, tief hinein, immer tiefer, ins ,,Fleifch®, wie Blumhardt im Sinne
der Bibel immer wieder Iagt, in die Schuld, in den Tod, in die Holle,
bis ans Kreuz hinein und weiter. Wer diefen Zufammenhang zerreifit,
der totet die Bibel und das Evangehum

Wenn dem {o ift, dann gibt es im Reiche Gottes auch eine Ent-
wicklung. Es ift fchwer zu fagen, wie man das leugnen kann. Sollte
es denn wirklich nicht eine folche Entwicklung vom Alten zum Neuen
Teftament geben, um innerhalb der biblifchen Offenbarung nur diefe
Linie zu nennen? Sollte nicht wenigftens mit Chriftus {elbft das Reich
Gottes wirklich in die Welt eingegangen {ein, fo dafl dies doch feinem
Wefen nicht wider{prache? Das wird doch kein dialektifcher Theologe
leugnen. Aber dann frage ich: Wenn es dem Wefen des Reiches Gottes
nicht wider{pricht, fich mit der Welt zu verbinden, warum follte dies
Wunder von Chriftus aus nicht weiter moglich fein? Sollten Menfch-
werdung, Kreuz, Auferftehung und Pfingften wirklich véllig ifoliert
in der Gelchichte daftehen, ohne Wirkung geblieben fein? Sollte, um
nur zweierlei zu nennen, die Aufbebung des Fatums, das iiber der

D) Tout est donné — Alles ift [{chon] gegeben.

232



antiken Welt lag und die Tat der Reformation nicht Entwicklung des
Reiches Gottes fein?

Ich kann mir die Leugnung einer folchen Entwicklung nur
durch eine von vornherein falfche Faflung des Wortes vom Reiche
Gottes erkliren. Man verwechfelt das Kommen des Reiches mit
der Wiederkunft Chrifli und dem Ende. Fiir diefe gibt es felbftver-
ftandlich keine Entwicklung, diefe kommen &v drduy, im Augenblick
(I. Kor. 15, 52).") Aber diefe Faflung ent{pricht auf keine Weife dem
Sinn und Sprachgebrauch der Bibel. Vielmehr: eine Entwicklung des
Reiches Gottes ent{pricht allein der Botichaft vom lebendigen Gott.

Vielleicht ift hier der Ort, den Begriff des Reiches Gottes, den ich
im iibrigen f{ich lieber durch die ganze Erorterung entfalten lafle, durch
ein paar Striche genauer zu faflen und gegen Miflverftindniffe zu
{chiitzen. Man. darf Reich Gottes jedenfalls nicht einfach mit Gortes
Weltregierung verwechieln. Reich Gottes ift nicht Lenkung der Welt
durch Gott, fondern Herrichaft Gottes, und zwar vollendete. Es liegt in
dem Begriff vielmehr etwas Eschatologifches. Das Reich Gottes ift etwas,
das kommt, befler: das zwar gekommen ift — in Chriftus —, aber doch
auch noch kommen {oll, in Vollendung und zur Vollendung. Die Welt-
regierung Gottes aber ift immer gewefen. Darum bitten wir um das Reich
Gottes: ,,Dein Reich komme*, wihrend um die Weltregierung Gottes zu
bitten Torheit, ja Blasphemie wire. Das Reich Gottes im prdgnanten
Sinne ift da, wo Gottes Wille ge[chiebt, und zwar frei, im Sinne eines
wirklichen Gebor[ams: ,,Dein Wille gefchehe auf Erden wie im Himmel.*
In diefem Sinne liegt darin auch, wie fchon angedeutet worden ift,
die Vollendung: Gottes Wille foll einmal vollkommen gefchehen. Da-
mit ift aber {chon angedeutet, dafy der Begriff des Reiches Gottes nur
auf einem dualiflifchen Hintergrund feinen rechten Sinn bekommt.
Offenbar, gefchicht der Wille Gottes in diefer Weltzeit nicht voll-
kommen. Es ftehen ihm fogar riefengrofle feindliche Michte gegen-
iber, Der Abfall ift vorausgefetzt. Das Weltregiment Gottes aber
fithrt Gottes Sache vorwirts zum Siege. Das ift die Entwicklung,
die wir im Reiche Gottes annehmen. Durch Phafen, durch Aonen,
fihrt fie dem Letzten, durch 7eilfiege dem grofien Endfieg entgegen.

Muf} ich wohl hinzufiigen, daf} diefe Entwicklung felbftverftind-
lich nicht im Sinne des modernen Evolutionismus zu verftehen ift, nicht
als eine aus den immanenten Kriften der Welt erfolgende, fondern als
eine Abfolge von Taten Gottes? Ich hoffe, es fei unnétig.

Wenn dem aber fo ift, wenn das Reich Gottes mit feiner Kraft
und Erlofung in die Welt eingeht, dann gibt es fiir die Welt Hoffnung
auf Siege Gottes, auf Ueberwindung des Bofen, und dann gibt es ein
Tun, das nicht nur relative Bedeutung hat.

1) Ey dropg heiflt wortlich: Im Ungeteilten, Unteilbaren.

233



Es gibt dann Hoffnung auf Siege Gottes. Mag der Sieg am Ende
ftehen, es gibt auch vorher Siege, die diefen Endfieg vorbereiten. Ein
folcher Sieg war die Zerbrechung des antiken Fatums, ein folcher Sieg
die Reformation, ein folcher Sieg ift heute moghch als Durchbruch
Gottes durch die Welt des Kapitalismus, Mammonismus, Militarismus,
Mechanismus. Unzdhlige {olche Siege hat es im groﬁen und kleinen
gegeben und wird es noch geben. Wir miiffen blof daran glauben.
Und dafiir einflehen. Denn Gott bedarf des Menichen. Der Menfch
kann Mitarbeiter fein (1. Kor. 3, 9). Er kann zwar das Reich Gottes
nicht machen, aber er kann und foll fich ihm zur Verfiigung [lellen,
was nicht Quietismus, freilich auch nicht Aktivismus bedeutet, fondern
tiber beiden liegt. |

In diefem Sinne gibt es Ueberwindung des Bofen, und zwar nicht
erft im Endgericht. Die dialektifche Theologie aber ift, wie wir
gelehen, von einem eschatologifchen Peflimismus erfillt. Sie ift tief
durchdrungen von der Herr[chafl der Siinde iiber alles Menf{chenwefen..
Das Wort vom Abfall, das {chon wir ,,Aelteren”, die fo oft des
optimiftifchen Evolutionismus Befchuldlgten wieder zur Geltung ge-
bracht haben, ift bei den ,,Jiingern mit aller Wucht des auguftinifch-
reformatorifchen Dogmas ins Zentrum geriickt worden. Das {chon an-
gefilhrte Stichwort, daf3 alles menfchliche Tun unter dem Gericht
Gottes ftehe, ift eines ihrer beliebteften.

Was fagen wir dazu?

Ueber die Tragweite der Tatfache, die wir das Bdfe nennen, brau-
chen wir gewif} nicht zu ftreiten, wie ‘denn ein folcher Streit auch von
vornherein eine bedenkliche Sache wire: denn iiber das Bofe {ollte
man nicht ftreiten! Aber, was wohl auf das gleiche hinauskommt:
man [ollte dariiber aunch kein Dogma machen. Und damit ift wohl der
{chwache Punkt diefer dialektiichen Pofition beriihrt. Es foll aber
vorher noch mit Kraft feftgeftellt werden, dafl in der religios-fozialen
Bewegung von dem, was man {o Optimismus nennt, keine Rede fein
kann. Schon das {pricht a priori gegen eine {olche Annahme, daf} fie
von Anfang an, philofophifch geredet, {chroff dualiftifch, alfo anti-
moniftifch war; religios geredet, dafl ihr grofles Wort ja das vom
Reiche war, deflen dualiftifchen Sinn ich {oeben aufgezeigt habe, Dazu
kommt aber noch als Erlduterung die Tatfache, daff fie als Ruf zu
Bufle und Umkebr auftrat. Das tut der Optimismus nicht; er ift viel-
mehr Verklirung des Beftehenden.

Aber der Sachverhalt wird fofort noch klarer. Man kann ihn viel-
leicht am beften durch die Stichworter des Dynamifchen und des Sta-
tifchen ausdriicken. Die Auffafflung des Bofen ift in der religios-

Jozialen Denkweife dynamifch. Sie verfleht die Gefchichte als einen
- Kampf des Reiches Gottes mit den widergdttlichen, gdtzenhaften, da-
monifchen, ja {atanifchen Michten. Zum Teil im Anfichluf} an Blum-
hardt hat fie das Diéimonifche, von dem nachher foviel, faft allzuviel,

234



die Rede war, wieder gefehen. Sie hat auch das Apokalyptifche wieder
verftanden, deflen Sinn und Seele diefer Kampf ift. Dem Schreiben-
den perfonhch ift die Offenbarung Johannis fo wichtig als der Romer-
brief — wenn nicht — borribile dictu — noch wichtiger. Es ift,
neben Auguftins De Civitate Dei, Goethes Gelprichen mit FEckermann
(warum wohl diefe?) und den prophetlfchen Beftandteilen des Alten
Teftamentes, das Einzige gewefen, was er in den erften Monaten des
Krieges lefen konnte. Und auch darauf darf er wohl verweifen, daf}
er in der neueren Zeit der Erfte gewelen ift, der innerhalb der Theolo-
gie wieder Kierkegaard auf den Leuchter geftellt hat. Wohl nicht ge-
rade, um damit den Optimismus zu fordern!

So ich damit wieder auf den Krieg gekommen bin, mufy ich mit
Hinficht auf die pfychologifche Erklirung, die Thurneyfen von der Ent-
ftehung der dialektifchen Theologic gibt, bemerken, dafl fiir mich der
Krieg auf keine Weile eine Enttinf[chung war. Ich hatte ihn fiir wahr-
{cheinlich gehalten, wie ich auch einen innern Zufammenbruch der So-
zialdemokratie (allerdings gefolgt von einer innern Erneuerung des So-
zialismus) durchaus erwartet hatte — Dinge, die ich beweifen kann!
Der Zufammenfturz der Kultur war mir ebenfo ficher wie das
Fiasko eines ungeniigend begriindeten Sozialismus. Der Krieg er{chien
mir vom erften Tage an als Gericht. Ich fah ihn im groflen Zufam-
menhang des gottlichen Weltplans und Weltregimentes.

Alfo von Optimismus kann da keine Rede fein. Uns ift das Bofe
die furchtbare, gottwidrige Macht, mit der wir zu kimpfen haben, die
allerdings durch Chriftus befiegt ift, aber noch ihre Rolle fpielen wird,
bis die ovvrédeca tod aidvos Tobrov') vorhanden ift. Wir ringen mit
ihr Schulter an Schulter und {chauen tiglich den Dimonen ins Geficht.

Fiir die dialektifche T heologie aber ift das Bofe etwas Statifches
geworden. Es ift die Siinde Adams. Es ift die grofle Kluft, die nun ein-
mal Gott und Welt trennt. Es wird zu einem feften Beftandteil des
Weltwefens. Es wird als folcher legitimiert. Es wird zu einem
Dogma, beinahe zu einem Fatum. Diefes Los teilt die ,,neue Theologie™
mit dem ganzen kirchlich-dogmatifchen, konfervativen, [latifchen Chri-
ftentum, in deflen Bahnen fie fo rafch eingefchwenkt ift.

Es ift aber die Frage, ob cine folche Stabilifierung des Bdfen
geeignet ift, feinen Ernft zu wahren. Das mufl ich wverneinen. Das
Béfe wird mcht in [einer Abflraktheit wirklich ernft genommen, [on-
dern nur in [einer Konkretheit. Das Wort von der Exiflentialitdt der
Wahrheit, das, zuerft von uns aufgenommen (man vergleiche z. B.
mein Buch iiber die ,,Padagogiiche Revolution®), in der dialektifchen
Theologie cine fo grofle Rolle {pielt, follte gerade in diefem Punkte
nicht vergeflen werden. Wie es fich auch mit dem allgemeinen Fall
verhalte (und ich tafte die Wabrbeit des Dogmas von der Erbfiinde

1) Die Vollendung diefer Weltzeit.

235



nicht an), {fo wird die Siinde doch zur Siinde erft im Awugenblick, in
der konkreten Situation fiir den Einzelnen und in der Geftalt der ein-
zelnen Enticheidung. Erft fo wird fie das, was fie zur Siinde macht:
Ungehorfam, Auflehnung gegen Gott, Abfall von ihm. Denn nur in
diefer exiftentiellen Form gibt es Forderung und Gehorfam. Diefe
Grundtatfache wird durch alle Stabilifierung ausgeldicht. Das Bofe
wird aus einer exiftentiellen zu einer theologifchen Tatlache, faft hitte
ich gefagt: zu einem Abfchnitt im Katechismus oder Lehrbuch der
Dogmatik, Diefe Allgemeinheit ift geeignet, den Blick fiir die Kon-
kretheit der Siinde zu triiben, ja fogar vollig einzuichlifern. Es ift
der offiziellen Chriftenheit ein Leichtes — faft hitte ich gefagt und
hitte es ficher nicht frivol gemeint: ein Vergniigen — von ihrer Siind-
haftigkeit im allgemeinen zu horen, aber man rede ithr von der Siinde
des Mammonismus, vielleicht noch beffer: des Kapitalismus, von der
Siinde des Krieges, noch befler: des Militarismus, von der Siinde des
Luxus, von der Siinde in der Behandlung der Dienftboten — dann
erft wird es ernft, und zwar fofort; dann erft hort der Kirchenichlaf
auf. Darum meinen wir, durch den Hinweis auf diefe konkrete
Form von Abfall, Siinde, Schuld, Gottlofigkeit den Ernft des Bofen
befler gewahrt zu haben als durch eine neue Auffriichung des Dogmas
vom Siindenfall und eine Wiedererweckung des Paulinismus. Man
weifl, wie {chwer auch im mehr privaten Leben trotz aller paulinifch-
auguf’clmfchen Theorie das Bekenntnis einer konkreten und einzelnen
Schuld wird. Es ift erfchreckend, mit welcher Leichtigkeit heute die
Theologen wieder von der Siinde reden. Mir {cheint das nicht ein Zei-
chen von wirklichem Ernftnehmen derfelben zu fein. Siinde, die ernft
genommen wird, ift {ehr {chweigfam!

Darum ift nichts bedenklicher, als die Siinde zu einem Dogma zu
machen. Ernfthafte, lebendige Siinde gibt es nicht in der Theologie,
fondern nur im unmittelbaren Verhiltnis zum lebendigen Gott, nur
im Zufammenhang mit dem Reiche — wie es ja nur in diefem Zu-
{fammenhange Gutes gibt. Weder ift das Gute als ein Statifches gut
— es ift dann blof} Geletz, opus operatum — noch das Bofe als Sta-
tifches bofe.

Aber das Bedenklichfte ift, daf} die Stabilifierung und Dogmatifie-
rung des Bofen auch den Kampf dagegen libmt. Und hier wird der
Unterfchied zwifchen der dialektifchen Denkweife und uns erft recht
breit und tief. Ob man in der dialektifchen Theologie Siege tiber das
Bofe kennt? Es {cheint mir, man kenne nur Sinde und Gnrade. Wir
aber fchauen — hierin befonders mit Blumhardt einig — auf den Sieg
Chrifti durch das Kreuz und das offene Grab. Diefen Sieg geben wir
nicht verloren — er ift die Grundtatfache und von ihm aus find
weitere Siege moglich, ja notwendig. ,,Jefus ift Sieger!” wie Blum-
hardt des Vaters Lofung war und ,,Daf} Jefus fiegt, bleibt ewig aus-
gemacht, Sein wird die ganze Welt“, wie es auf Blumhardt des Sohnes

236



Grabmal fteht. Das nennen wir nicht Optimismus, fondern Glauben.
Aus diefer Kraft her ift {fowohl der Sieg iiber Kapitalismus und Mam-
monismus wie iiber Militarismus und Imperialismus mdglich, und zwar
nunc et hic;') denn der neue Aon ift in Chriftus ,,mitten unter uns‘

Es gibt fiir uns Sieg tiber das Bofe, noch vor der ouvréleca Tob
aldvos tovtov. Darum allein aber auch Gnade, darum auch Ver-
gebung. Und nun f{preche ich die Paradoxie aus, die aber durchaus
Wirklichkeit ift: dafl es keine rechte Gnade gibt, wenn man die Gnade
flabilifiert und dogmatifiert. Das ift aber in der dialektifchen Theo-
logxe gefchehen. Das driickt fich darin aus, dafl fie das Dogma von
der Rechtfertigung aus dem Glauben allein wieder in den Mittelpunkt
der Theologie gertickt hat, was zu ihrer Riickkehr zur Reformation zu
gehoren {cheint. Davon fofort mehr. Was ich zunichft klarmachen
wollte, ift die Tatfache, dafl durch ihre Stabilifierung und Dogmatifie-
rung auch der Gnade ihr Ernft geraubt wird. Es kann dies ja gar
nicht anders {ein. Denn wenn die Stinde ihren Ernft verliert, dann auch
die Gnade. Wie die Siinde aber ihren Ernft dadurch Verliert, dafd
fie von vornherein feftgelegt wird, {o die Gnade dadurch, daf} fie von
vornherein ficher ift. Auch die Gnade aber kann nur exiftentiell zur
Wahrheit werden. Sie mufl im ,,Augenblick®, in der konkreten Situation
erlebt werden. Sie mufl Ueberrafchung {ein, Wunder, das Wunder der
Wunder:

»Mir ift Erbarmung widerfahren,
Erbarmung, deren ich nicht wert;

Das zih!l’ ich zu dem Wunderbaren,
Mein ftolzes Herz hat’s nicht begehrt.”

Darum aber follte auch von der Gnade nicht zuviel geredet werden.
Auch Gnade gibt es nicht in der Theologie, fondern bloff im unmittel-
baren Verhiltnis zum lebendigen Gott, als unglaubliche Paradoxie —
Gnade gibt es nur im lebendigen Zufammenhang des Reiches Gottes.

Nur im lebendigen Zufammenhang des Reiches Gottes! Damit
gelangen wir zum Hohepunkt der Auseinander{etzung. Und nun {age
ich: Der gewaltige Febler der dialektifchen T heologie ift, daff fie an
die Stelle der Bot[chaft vom Reiche Gottes das T heologumenon wvon
der Rechtfertigung aus dem Glauben allein gefetzt bat. Darin voll-
endet fich der Stabilifierungs- und Dogmatifierungsprozefy, durch den
ihre Eigenart im Gegenfatz zur religios-fozialen Bewegung charakteri-
fiert, und durch den ihr grofles Recht und ihre grofle Wahrheit paraly-
fiert wird. Denn nicht die Rechtfertigung aus dem Glauben allein,
Jondern die Kunde vom Reiche Gottes fiir die Erde ift das E'vangelmm
und der Inhalt der Bibel; dazu zuriickkebren bedeutet beute, zur Re-
formation zuriickkehren — ndamlich zuriickkebren durch Vorwirts-
gehen.

1) Jetzt und hier.

237



Ich bitte an dielem Hauptpunkt ganz befonders, mich recht zu
verftehen. Die Wabrbeit der Lehre von der Rechtfertlgung aus dem
Glauben allein anzufechten liegt mir auch ganz ferne. Es ift Grund-
wahrheit, ift die Seele des Evangeliums: die Botfchaft von der Gnade,
worin die Schuld aufgehoben ift. Ein Problem ift blof} ihr Verhiltnis
zum ganzen Evangelium. Sie ift an f{ich nicht das Evangelium — mochte
fie es auch fiir das fechzehnte Jahrhundert fein —, fondern fie ift ein
Beflandteil des Evangeliums. Diefes aber war, ift und bleibt die Bot-
fchaft vom lebendigen Gott und feinem Reiche, die fich in Chriftus
vollendet. Anders ausgedriickt: das Wort von der Rechtfertigung ift
blof eine Erlauterung zum Evangelium, eine Anmerkung zu ihm, die
Betonung eines Zuges an ithm. Sobald man aber den T eil zum Ganzen
macht, entfleht [ofort die Gefabr [chwerer Entartung fowohl diefer
einzelnen Wabrheit als der ganzen des Evangeliums.

Alfo Riickkehr von Paulus zu Jefus?

Nicht genau fo; fondern hochftens Riickkehr von dem falich ver-
ftandenen Paulus zu dem recht verftandenen, und dann freilich vom
Apoftel zum Herrn felbft. Denn es kann keine Rede davon fein, daf}
die Lehre von der Rechtfertigung aus dem Glauben allein, fo wie die
Reformatoren fie herausgebildet und in die Theologie eingeftellt haben,
der Abficht des Paulus entipriche; es kann keine Rede davon {ein,
daf fie bei Paulus das Evangelium bedeutete. Nicht einmal im Romer-
brief ift das der Fall. Es ift eine arge Ver{chiebung der Per{pektive,
wenn man ob einigen Kapiteln des Romerbriefes den ganzen Romer-
brief, ob dem Romerbrief und dem Galaterbrief die Korintherbriefe
und den Ephefer-, Philipper- und Kolofferbrief iiberfieht, und ob den
Briefen des Paulus alle andern Schriften des Neuen Teftamentes, die
man fillchlich nach jenen noch dazu verkehrt verftandenen Kapiteln
des Romerbriefes auslegt, ftatt diefe blof3 als eine erliuternde Anmer-
kung zum ganzen Evangelium zu verftehen. Ich glaube, daff auch
Albert Schweitzer darin recht gefehen hat. Es it langft auch meine
Ueberzeugung. Und wie michtig hat {chon Blumhardt {ie ausge{prochen!

Nur die Riickkebr zu der ur[priinglichen und ganzen Botf[chaft
vom Reiche Gottes ift auch Riickkebr zu Chriftus und Fortfihrung der
Reformation.

Wenn ich an diefer Stelle meine Kritik unferer heftigften Kritikerin
vorliufig zufammenfaflen {oll, fo mochte ich das wieder mit Hilfe der
Stichworter tun, die nun wiederholt aufgetreten {ind: Es if der Grund-
[chaden der dialektiJchen T heologie, dafi dadurch aus der dynamifchen
Bewegung eine [lati[che Erflarrung geworden ift. Es ift fozufagen die
gleiche Sache, aber in einer andern Form, in einer, wie ich meine,
talichen Form.

Diefe Erftarrung hat nicht nur zu der Form einer neuen Theologie,
fondern auch einer neuen Kirchlichkeit gefithrt. Ich habe {chon gezeigt,

238



wie die unkirchliche Bewegung der Religi6s-Sozialen durch die dialek-
tifche Theologie zu einer Neubelebung des Kirchentums fiihrte. Die
Bewegung auf das Reich Gottes hin kam wieder einmal in der Kirche

zur Ruhe. Die Theologie ift nur eine Linie in diefer Bewegung. Alfo
ftatt Reich Gottes Theologie und ‘Kirche.

Auf das Kirchenproblem ausfiihrlich einzugehen, halte ich in
diefem Zufammenhang nicht fiir notig.") Es mufl hier nur eins feft-
geftellt werden: Es widerftritte dem Grundwefen des religiofen So-
zialismus, wenn wir an der allerwichtigften Stelle auf einmal Indivi-
.dualiften, ja {fogar Atomiften wiren. Auch uns ift es {elbftverftindlich,
daf} die an Chriftus Glaubenden fich durch ihn mit allen feinen Jiin-
gern zulammenichlieflen follen. Wir glauben an eine Pflicht und, mit
dem dltern Blumhardt, einen befondern Segen der Gemeinfchaft. Wir
glauben an die Gemeinde Chrifti, die den Auftrag hat, die Sache
Chrifti, welche die Sache Gottes ift, in die Welt zu tragen und in der
Welt darzuftellen; wir glauben mit dem apoftolifchen Bekenntnis an
die ,,Gemeinichaft der Heiligen®, oder mit Blumhardt zu reden, an
das ,,Zion Gottes”, das ,,Volk Gottes (vgl. dazu I. Petr. 2, 3—10),
welches Gottes Auftrag fir die Welt empfangen hat. Was wir als
,,Kirche® bekimpfen (foweit wir das tun), ift alfo nicht diefe Ge-
meinde, welche Trigerin des Reiches ift, fondern jene Inftitution,
worin die Religion {ich ein Organ {chafft, und die zum Werkzeug des
religiofen Egoismus, zur Brutftitte des Schriftgelehrten- und Pfaffen-
tums, zur Stiitze alles jeweilen Beftehenden, zum f{chlimmften Stiick
Welt, weil zu einer religios gefirnifiten Welt und damit zum gefahr-
lichften Betrug und zur ftirkften Gegnerin des lebendigen Gottes wird.
Wir halten in diefem Sinne den Kampf gegen die Kirche fiir einen
notwendigen Beftandteil alles Kampfes fiir Gott und fein Reich —
und meinen uns dabei {ehr auf die Bibel ftiitzen zu diirfen; der dialek-
tifchen Theologie aber werfen wir vor, dafl {ie nicht genug zwifchen
,,Gemeinde“ und ,,Kirche untericheide, dafl fie viel zu rafch die
Form der Gemeinde aufgenommen habe, die einft im fechzehnten
Jahrhundert fich gebildet hat, und dafl fie damit auch auf diefem
Wege zu einer Stabilifierung, ja Erftarrung deffen gefithrt habe, was
nur als Lebendiges und Exiftentielles fein Recht hat. Ja, es mufl ‘offen
ausgelprochen werden: wie fie vielfach zu einem raffinierten Theo-
logentum gefiihrt hat, fo auch oft zu einem hochmiitigen Pfaffentum.
Alles gegen ihren Wlllen gegen 1hre eigentliche Abficht, gewif}, alles
nur infolge der falfchen Wewhenf’cellung'

Nun fragt vielleicht diefer oder jener, was denn das alles mit dem
religidfen Sozialismus zu tun habe. Ich antworte, dafl wir auf diefem
langen Wege, der wie ein Umweg ausfieht, doch nicht von unferem

1) Ich verweife auf die oben zitierte Auscinanderfetzung mit Brunner iber
diefen Punkt.

239



eigentlichen Thema, das ja der Sozialismus, oder befler: das Verhiltnis
von Sozialismus und Reich Gottes ift, abgekommen, {ondern im Gegen-
teil ins Herz der theologifchen Probleme gelangt find, die {ich um
diefes Thema lagern. Es handelt fich iiberall um den religiéfen Sinn
des Sozialismus.

Wir wollen diefen roten Faden nun aber wieder ans Licht kehren.
Der Punkt, bei dem wir nun einfetzen, um zum Abichlufl unferer
Unterfuchung zu gelangen, ift derjenige Beftandteil der dialektifchen
Theologie, den wir deren Relativierung alles Ethi[chen nennen konnen.
Diefe Relativierung trifft natiirlich auch den Sozialismus. Denn mogen
ithre Vertreter diefen gelten laffen oder nicht — einige tun es, andere
nicht —, fo laffen fie ithn doch nur als eine Forderung etwa des
»INaturrechtes” gelten, {chaffen aber eine breite Kluft zwifchen ihm
und dem Evangelium, das auf der einen Seite ausichliefilich als Bot-
{chaft von der Rechtfertigung aus dem Glauben allein, auf der andern
ebenfo ausichlieflich eschatologifch (in dem dargeftellten Sinn) verftan-
den wird. Uns fogenannten dltern Religids-Sozialen, und wohl auch
den religidfen Sozialiften iiberhaupt, wird, wie gefagt, vorgeworfen,
dafl wir diefe Kluft aufhdben, ja, dafl wir aus dem Sozialismus etwas
Abfolutes machten. Wenn man nicht gar {o weit geht, zu behaupten,
wir verwechfelten Sozialismus und Reich Gottes.

Wie fteht es damit? Auf den fchon frither erledigten torichten
Vorwurf emner Verwechilung von Sozialismus und Reich Gottes hier
genauer einzugehen, wire wohl Zeitverluft. Aber wie fteht es mit der
Abfolutierung (. v. v.!) des Sozialismus?

So wie fie uns vorgeworfen wird, haben wir f{ie ficher nie ver-
treten. Was man etwa an Stellen angefithrt hat, die dies beweifen
follen, ift zu licherlich, um erwihnt zu werden. Ganz ficher ift es uns
nie eingefallen, Gewerkichaften, Konfumvereine, Tarifvertrige oder
auch Sozialdemokratie und Kommunismus als Beftandteile des voll-
endeten Reiches Gottes zu betrachten. Ebenfo {elbftverftandlich haben
wir auch nicht einmal gemeint, das, was man heute unter Sozialis-
fm}l]s {Verﬁeht, werde auch nur in der irdifchen Gelchichte unverging-
ich fein.

Aber allerdings ift ein Unter{chied, und zwar kein kleiner, in der
Art vorhanden, wie wir den Sozialismus beurteilen.

Einmal: Wir machen die dialektifche Relativierung alles Tuns nicht
mit. Das Stichwort von dem Gericht Gottes iiber allem Tun ift zum
mindeften zweideutig. Und auch das von feiner Relativitdt, Es gibt
ein Tun, das durchaus gottgewollt, in diefem Sinne abfolut und darum
anch nicht gerichtet, [ondern gefegnet iff. Das ift durchaus auch die
Meinung der Bibel (man denke nur an das Wort Chrifti im Gleichnis
vom Weltgericht: ,,Kommet her zu mir, Thr Gefegneten meines Va-
ters!), und des Paulus kritifche Anmerkung trifft blof} die Gefetzlich-
keit und Selb[lgerechtigkeit.

240



Darum alfo kann heute der Sozialismus durchaus etwas Gott-
gewolltes und in diefem Sinn etwas Abfolutes fein. Denn was Gott,
der Abfolute, will, ift abfolut. _

Auch das Abfolute ift nichts Abftraktes, iiber der Welt Schweben—
des, die Berlihrung mit ihr Scheuendes und in diefem Sinne auch wie-
der Statifches, fondern etwas Konkretes, ins ,,Fleifch® Kommendes,
Lebendiges; es gibt ein richtiges Abfolutes auch nur in der unmittel--
baren Verbindung mit dem lebendigen Gott und dem Reiche Gottes.
Darum aber diirfen wir durchaus im Geifte der Bibel fagen, auch
wenn wir felbftverftindlich niemand durch Beweis zwingen konnen,
uns darin zu folgen — darum diirfen wir es als Zeugnis {agen: Es ift
heute Gottes Forderung, dafl wir dem Sozialismus fein Recht geben,
dafl wir das gottvergeflene Syftem der kapitaliftifchen Welt bekimp-
fen — Gott will es! Das it das Eine, Schon damit ift das breite
Niemandsland, das die dialektifche Theologie zwifchen das Evan-
gelium und den Sozialismus legen will, ausgefchaltet: Sozialismus und
Evangelium riicken nahe zueinander, zum mindeflen fir diefe Gottes-
- zeit, vorausgeletzt eben, das Evangelium {ei die Kunde von dem leben-
digen Gott und feinem Reiche und der Sozialismus fei mehr als ein
blofles Parteiprogramm.

Dazu kommt aber noch ein Anderes. Der Sozialismus ift nicht nur
fiir diefe Gottesftunde mit dem Evangelium aufs tieffte verbunden, er
ift es auch an [ich. Im Evangelium, in der ganzen Bibel liegen die An-
fatzpunkte fiir eine Ordnung der Menfchenwelt, die ewig das aus-
{chliefft, was uns im Kapitalismus entgegentritt. Der Glaube an den
lebendigen Gott, der der heilige und barmherzige ift und dem die Welt
gehort, die feinem Willen ent{prechen foll, die Bot{chaft von der
Gotteskindichaft und Bruder{chaft, von der gegenfemgen Verantwort-
lichkeit, vom Dienen und Schuldtragen von der Liebe und der Hoff-
nung, diefe ganze Gotteswelt {chliefit ewig den Mammonismus und
Egoismus, die Ausbeutung und Verfklavung des Menichen aus. Das
ift’s, was ich den Sozialismus der Bibel nenne, — man konnte ithn auch
den ewigen Sozialismus, den Sozialismus Gottes oder Chrifti nennen.

Diefer Socialismus aeternus, diefer biblifche Sozialismus, diefer
Sozialismus Gottes oder Sozialismus Chrifti ift es ja {chliefflich allein,
fiir den wir mit der Ent{chiedenheit des Abfoluten eintreten, nicht der
der fozialiftifchen Parteien und Parteiprogramme. Ihn {ehen wir in
der fozialen und {ozialiftifchen Bewegung f{ich ankiindigen. Ihn {ehen
wir auch in den Parteien und Parteibewegungen einen Ausdruck
fuchen, der nun f{elbftverftandlich mit aller Relczthtat behaftet ift.
Aber von jenem biblifchen, ewigen Sozialismus (den wir nun auch den
abfolutenn nennen konnten) ift allerdings mit Nachdruck zu fagen, daf
er anfs engfle zum Evangelium gehért, ja ein durchaus entfcheidender
Beflandteil des Evangeliums [elbft ift, Das Evangelium relativiert
siberhanpt nirgends das menfchliche Tun, ja es hat, wie die ganze

241



Bibel, vielmehr die umgekehrte Richtung: es will es ins Abfolute er-
heben. Es bringt Ewigkeitsernft und Ewigkeitsfinn in alles Tun. Gott-
gewolltes Tun aber ift vor allem das foziale Tun, das heifit: das die-
nend dem Nichften zugewendete Tun. Nicht wie im kirchlichen Chri-
ftentum, und {chlieflich auch in der dialektifchen Theologie, kommt
zuerft, als Abfolutes, das religiéfe Tun, dann ein breiter Graben (oder
das Niemandsland) und dann, vollig relativiert, das ethifche Tun,
wozu das Soziale gehdrt. Das Umgekehrte ift vielmehr die Grund-
richtung der Bibel: Gottesdienft ift Menichendienft, Gottesliecbe Men-
{chenliebe; zuerft kommt das {oziale Tun. ,,Es ift dir gefagt, o Men{ch,
was recht ift und was dein Gott von dir fordert: recht tun, Liebe iiben
und demiitig wandeln vor deinem Gott.“ Man miifite die ganze Bibel
anfiihren, um diefe Wahrheit zu erliutern. Ich will aber nur an eine
Stelle erinnern, die allerdings am Orte der Entfcheidung fteht: Auf
was wird denn im Gleichnis vom Weltgericht hingewiefen? Offenbar
nicht auf fogenanntes religiofes, fondern auf fogenanntes {oziales Tun.
Diefes aber ift, wie ich {chon gezeigt habe, wenn es recht orientiert ift,
gefegnet und nicht gerichter: ,,Kommet her zu mir, thr Gefegneten
meines Vaters!“ Ueber allem diefem Tun aber liegt abfoluter Sinn,
Gi_rilclhtsﬁnn, Ewigkeitsfinn. Den aufzuheben, ift auch Paulus nie ein-
gefallen.

Auch auf diefer Linie, der wefentlichen, wird die von der dialek-
tifchen Theologie (wie iibrigens auch von allem Paulinismus und
Auguftinismus) kiinftlich gefchaffene Diftanz zwilchen Gott und dem
{ozialen Tun, in concreto dem Sozialismus, aufgehoben.

(Schluf’ folgt.) Leonhard Ragaz.

Die Wengibad-Woche.

Wir wollen von cinem lingeren Berichte iiber die Wengibad-Woche
abfehen, einmal aus Mangel an Raum, fodann aber, weil erfahrungs-
gemifd folche Berichte den eigentlichen Charakter einer Tagung um fo
weniger wiedergeben konnen, je ausfiihrlicher fie {ind.
~ So {ei denn vor allem Eins feftgeftellt: Es war alles in allem eine der
f{chonften, reichften, gediegenften und erfreulichften Tagungen, die wir
je gehabt haben. Und dies trotz einigen ungiinftigen Umitidnden. Krank-
heit und andere Hinderniffe hielten viele gerade von diefer Woche ab,
die fonft gern gekommen wiren. Dennoch war die Zahl der Teilnehmer
fo grof}, dafl wir mehr nicht gut hitten unterbringen konnen. Und es
waren viele Neue dabei. Die meiften blieben auch bis zum Schlufl. Wir
hatten fodann etwas unvorfichtig mit warmem, {chonem Wetter ge-
rechnet, Friihlingswetter, Ofterwochenwetter. Statt deflen zogen wir bei
Regen und Schnee im Wengibad ein, das mit den Gaftzimmern nur auf

242



	Von der Religiös-sozialen Bewegung, ihrem Sinn und Werden (Fortsetzung)

