Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 30 (1936)

Heft: 5

Artikel: Der Weg Gottes

Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-136867

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-136867
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Weg Gottes.

Denn meine Gedanken find nicht eure Gedanken
und eure Wege find nicht meine Wege, fpricht der
Herr, fondern fo viel der Himmel hoher ift als die
Erde, fo find meine Wege hoher als eure Wege und
meine Gedanken als eure Gedanken. -

Jefaja g5, 8—9.

Dafl Gottes Wege nicht unfere Wege find und Gottes Gedanken
nicht unfere Gedanken, das erleben in diefen Tagen wieder befonders
viele in tieffter Seelennot. Sie kénnen den Triumph des Bofen, den wir
nun im {cheinbaren Gelingen einer in aller Gefchichte unerhdrten Mifle-
tat vor uns {ehen, nicht faflen, {ie konnen nicht faffen, daR Gott das zu-
gelaflen habe. Sie konnen das Schweigen Gottes nicht faffen. Alle die Ge-
bete, die gegen diefen Frevel an Gott und Menfchen und fiir die Rettung
des von den Menfchen verlaflenen und verratenen Volkes zum Himmel
geftiegen {ind, fallen vom Himmel, dem verfchloffenen, zuriick und wer-
den in den furchtbar enttdufchten Seelen zur Anfechtung. Wo ift denn
Gott? Ift er, der Heilige, der Gerechte, der Michtige, denn nicht mehr
der Hort der Bedringten und Vergewaltigten? Darf man fich nicht auf
ihn verlaffen? Ift kein Gericht mehr bei ihm und keine Gnade? Scheint
es nicht eher, dafl er mit den Bofen fei und ihnen Glick auf Gliick,
Erfolg auf Erfolg fchenke, thnen unter furchtbarer Umkehrung jenes
groflen Wortes alle Dinge zum Beften dienen laffe? Der dreiundfieb-
ziglte Plalm fteigt auf: ,,Muf} denn ihr Frevel wohlgetan heiflen?* und
der zweiundvierzigfte: ,,Wo ift nun dein Gott?* Und Hiob tritt her-
vor mit {einer Anklage gegen Gott. Es triumphieren alle, die nicht an
unfern Gott glauben, fondern an ihre Gétter, an den Gott der Gewalt,
den Gott der Tanks, den Gott der Giftgafe. Aber wo ift unfer Gott?
‘Wir konnen feinen Weg nicht verftehen, feine Gedanken nicht faffen; es
ift uns, wenn wir an Abeflinien denken, als ob er nicht wire.

Da kommt das Wort zu uns — wie follte es nicht? —: ,,Meine Ge-
danken {ind nicht eure Gedanken, und eure Wege find nicht meine Wege,
{pricht der Herr, fondern fo viel der Himmel hoher ift als die Erde, fo
viel find meine Gedanken hoher als eure Gedanken und meine Wege als
eure Wege.”“ Wir horen das Wort, und es ift uns freilich fofort, als tri-
ten wir aus einem engen, finftern Gemach hinaus unter Gottes weiten
Himmel. Aber der Himmel ift vielleicht noch dunkel. Wir wiffen ja,
dafl man uns fagen kann: ,,Was rechtet thr mit Gott? Gottes Rat{chlufl
ift eben unerforichlich. Aber er weifl doch alles befler als wir.” Wir
fagen uns das felbft. Aber ift {olche Rede nicht zu wohlfeil? Ift es nicht
abgegriffene Miinze? Ift es nicht, wie Hiob klagt, , leidiger Troft*?
Stammt es n'cht aus dem groflen, ftets bereiten, fiir alle Fille verfehenen

22%



Konfektions-Warenhaus der erbaulichen Rede, hinter der keine Wirk-
lichkeitskraft fteht? Es fillt uns {chwer, einfach mit der Antwort, die
jenes Wort enthilt, zufrieden zu fein. Sie ift zu einfach, fie ift zu billig.

Und doch — fie hakt fich in die Seele ein: Sollte fie nicht doch wahr
fein? Wir befinnen uns: It es denn {chliefflich nicht immer wieder
unfere tieffte Erfahrung gewefen, daff Gott gréfer it als wir und
darum feine Gedanken grifler als unfere Gedanken? Wire es wirklich
undenkbar, dafl auch in diefem Falle Gottes Pline grofer wiren als
unfere Pline und feine Gedanken weiter reichten als unfere Gedanken?
Wir {chlagen die Bibel nochmals auf und lefen in dem gewaltigen Ka-
pitel 40 des Jefajabuches:

» Wer fafit die Ozeane in feine hohle Hand und mifft die Himmel mit {einer
Spanne? Wer tut die Mafle Erde in ein Halblitergefdff, wigt die Berge mit
einer Waage und legt die Hiigel in eine Waaglchale? Wer hat den Geift Gottes
ermeflen und will fein Ratgeber {ein, ithn zu unterweifen? Mit wem hat er fich be-
raten, dafl diefer ihm Einficht gegeben, ihn {iber den Pfad des Rechtes belehrt,” ihm
Erkenntnis beigebracht und den Weg des vollen Verftehens hitte wiflen laflen?
Fiirwahr, Volker find wie ein Tropfen am Eimer und gelten wie ein Stdubchen

an der Waagichale. Fiirwahr, Infeln hebt er empor wie ein Sandkornchen. Der

Libanon bietet nicht Holz genug zum Brand und all fein Wild nicht genug zum
Opfer.* -

Wir lefen diefes Wort von der Grofle Gottes und fragen uns, er-
griffen und erfchiittert: ,,Sollten wir diefem Gott nicht zutrauen diirfen,
daf er iiber dem Ungeheuren im Bofen, das wir jetzt erleben und faft
allein zu fehen vermdgen, Ungeheures im Guten plant? Daf$ auch da-
mit Sein Reich gemehrt werde, daf} es auch damit komme? Dafl Sein
Weg auch jetzt iiber unferm Weg fei? Daf er Allmacht hat und Wun-
derkraft?*

Wieder befinnen wir uns: Wie waren Gottes Gedanken eigentlich
immer z#ber unferen Gedanken, auch wenn diefe nicht niedrig waren!
Und wie froh waren wir, dafl Gott grofler ift als wir! Sollte es jetzt
nicht auch {o fein? Konnte nicht am Ende des Weges, den Gott jetzt in
der Gelchichte, 7iber der Gelchichte geht, ein viel gewaltigerer Triumph
des Guten und ein viel gewaltigeres Gericht tiber das Bofe {ein, als wir
es erwartet, erhofft, erbetet hatten? Es ift doch nicht aller Tage Ende.
Gott ift auf dem Wege.

»Warum fprichft du, Jakob, und warum faglt du, Ifrael: ,,Mein Schickfal
it dem Herrn verborgen und mein Recht entgeht meinem Gott? Weifit du denn
nicht? Haft du denn nicht vernommen: Ein ewiger Gott it der Herr, der Schop-
fer der Enden der Erde!™

Das heiflt: Gott hat Zeit. Er mifit nicht mit der Uhr unferer kurz-
lebigen Gedanken und Gefiihle. Aus groflen Tiefen kommen feine Ge-
danken und Pline und tragen in grofle Weiten. ,,Er wird nicht miide
und matt.”“ Er ift am Werke. Sein Werk ift nicht fertig. ,,Seine Einficht
ift unerforichlich.“ Eben weil fie fo groff ift und fo reich. Beuge dich,
bete an, lobe, danke!

226



Nachdem wir fo gleichfam unter dem Sternenhimmel verweilt — ja
die Sterne {ind nun aufgegangen, einer nach dem andern — lenken wir
den Blick wieder zur Erde zuriick. Da fillt er auf deren erhabenfte und
heiligfte Stelle: auf das Kreuz von Golgatha. Haben wir es denn ver-
geflen? Wenn irgend einmal, o ift hier der Weg Gottes anders als der
Weg der Men{chen. Wenn irgend einmal, {o find hier die Gedanken Gottes
unbegreiflich. Auch Gottes Sohn hat fie nicht {fofort verftanden. Er hat
gebetet — im Todes{chweil — dafl diefer Kelch an ihm voriibergehe,
bis er {prechen konnte: ,,Nicht mein, fondern dein Wille gefchehe.
Dann aber hat f{ich hier einzigartig offenbart, dafl es keinen Weg fo
fieghaft gibt fiir Gottes Sache als die Niederlage, dafl nichts das Boie fo
vernichtend {chlagt als das Kreuz.

So beugen fich unfere Gedanken vor der Grofle Gottes, nun nicht
mehr unwillig, konventionell, {eufzend, halbgldubig, fondern willig,
iberzeugt, freudig, gldubig. Aber nun, da wir fo weit find, treten
aus den Tiefen Gottes neue Sterne hervor, noch leuchtendere. Oder
muf} ich befler fagen: Nun kiindet fich fchon ein Schimmer vom
Morgenrot an? An Stelle des bloff Negativen tritt das Pofitive; ftatt uns
bloff unter den unerforichlichen aber tiberlegenen Ratichluff Gottes zu
beugen, fangen wir an, etwas von den Wegen Gottes zu ahnen und
etwas von feinen Gedanken zu verftehen.

Wir fragen: Wie haben wir uns denn Gottes Weg gedacht? Etwa fo:
Es follte durch das Eingreifen des Volkerbundes der Gewalttiter befiegt
und der mit Vergewaltigung Bedrohte gerettet werden. Dadurch wiirde
jene tibernationale Rechtsordnung, welche ein Abglanz wire der prophe-
tifchen Verheiflung vom Berge Gottes, der hoher fei als alle andern
Berge und Hiigel und von jenem heiligen Recht, vor dem die Schwerter
zu Pflugicharen wiirden und die Spiefle zu Winzermeflern, einen ent-
{cheidenden Sieg gewinnen. Oder, wenn dies nicht gefchehe, dann werde
Gott {elbft eingreifen. Er werde den frechen Frevler eine gewaltige
Kataftrophe erleben laflen und zeigen, dafy der Schwache feinen Schutz
habe. Das — nicht wahr? — waren unfere Gedanken, fo follte nach
ihnen Gottes Weg fein. Es waren keine kleinen Gedanken. Wir be-
reuen fie nicht, Sie mufiten gedacht werden.

Aber wie — waren fie nicht zu kurz? Befinnen wir uns noch einmal!

Der Volkerbund — ja, aber das find heute doch die Regierungen!
Und was fiir Regierungen! Diefe Regierungen find, fcheuen wir uns
nicht, es mit den iblichen Worten zu f{agen, kapitaliftifche, milita-
riftifche, nationaliftifche, imperialiftiiche Regierungen. Sie ftehen, ob fie
es wiflen oder nicht, auf dem Boden der Ausbeutung des Menichen durch
den Men{chen, der Verchrung des Befitzes iiber allem andern, der Ver-
gottung der eigenen ftaatlichen Souverdnitdt und des Willens zur Herr-
{chaft iiber andere; fie {ehen nicht auf den Berg Gottes, fondern auf die
Berge und Hiigel der Gotter, fie empfangen ihr Gefetz nicht von Zion, fon-
dern vom Kapitol. Wie konnte Gott {olche Regierungen zu unmittelbaren

227



Dienern feines Willens machen? Er kann fie benutzen, mittelbar, wie er
auch die Damonen zwingen kann, zu feinem Willen Ja zu fagen aber
blieben fie nachher nicht, was fie vorher waren? Blicben nicht Kapitalis-
mus, Militarismus, Nat1onahsmus Imperialismus? Blieben nicht Aus-
beutung, Vcr{klavung der Volksmaffen unferer Linder und der Kolo-
nialvolker, blieben nicht Geldherrichaft und Gewaltherrichaft? Wie denn
— wenn darum Gott etwas anderes wollte? Wie denn — wenn Gott
gerade diefe Regierungen befchimen wollte, richten wollte? Wie denn
— wenn Rettung und Befreiung eben nicht durch diefe Regierungen
kommen follten und nicht bloff fiir Abeflinien, fondern wenn fie in
groflem, umfaflendem, umwilzendem Stile kommen {ollten, durch eine
Erhebung der Vélker, dadurch, dafl ,alle Taler erhoht und alle Berge
und Hiigel erniedrigt wiirden, dadurch, daff Kapitalismus, Militaris-
mus, Nationalismus, Imperialismus niedergeworfen wiirden, das Licht
einer neuen Freiheit und Men{chlichkeit iiber aller Welt aufginge und
darin Gottes Herrlichkeit aufftrahlte? Darin wiirde auch Abeflinien
gerettet, aber mehr, unvergleichlich mehr als das. Ob nicht das Gottes
Weg ift? Und ob die jetzigen Dinge nicht hm dienen miiffen? Ob es
nicht ftatt eines Teilfieges einen umfaflenden gibt und ob nicht ftatt des
einen Wunders, das voriibergehender Art hitte {ein miiflen, ein grofieres
und tiefer greifendes gemeint ift: eine Revolution Gottes, welche die Erde
verandern foll? Sieht man nicht fchon Strahlen diefes Tages auf-
leuchten?

Hier fetzt der zweite Gedanke ein, der Gottes Gedanken ein wenig
zu verftehen glaubt: Diefe furchtbare Niederlage, welche Abeflinien
bedeutet, konnte fie nicht gerade als folche ein Sieg fein, ein weitaus
grofierer, als eine unmittelbare Kataftrophe Mufiolinis oder eine wunder-
bare Rettung Abefliniens? Hat denn eigentlich Muflolini gefiegz? Ift er
nicht vielmehr furchtbar gerichtet? Ift er nicht mit Schmach und Fluch
bedeckt? Ift damit nicht die ganze Denkweile, die er vertritt, enthiillt,
gerichtet, ithr falicher Glanz dahin? Hat nicht der Krieg, der ,,kom-
mende Krieg®, der Krieg der Technik, des Giftgafes, der Liige, der Gott-
lofigkeit, in Abeffinien fein Geficht gezeigt? Wo bleibt davor die Ro-
mantik des Krieges, das Heldentum des Krieges? Und die Kriegsliefe-
rungen, die Macht der Geldherr{chaft, die {ich in der Riiftungsinduftrie
darftellt, ift diefe Macht nicht den Volkern enthiillt? Schwillt in ihnen
nicht die Emporung dariiber an wie eine Sturmflut? Und die Ver-
gewaltigung der ,,farbigen® Welt? Der Verrat des Chriftentums an fich
{elbft, der mit dem Verrat Europas, dem Verrat des Vilkerbundes Hand
in Hand geht — muf} das nicht ein Umdenken férdern, aus dem ein
neuer Volkerbund, ein neues Verhiltnis Europas zu der Welt Afiens und
Afrikas, eine neue Art, Chrifti Sache zu verftehen, hervorgeht? Kann
man davon nicht etwas {piiren? Viel {piiren? Wird {o Abeflinien,
gerade als geopfertes, nicht ein ungeheures Memento fiir Europa, fiir die
‘Welt? Und kann damit nicht der Triumph des Teufels in einen Triumph

228



Gottes um{chlagen? Wird nicht an diefem einen Beifpiel der Sinn der
ganzen Furchtbarkeit der Zeit klar: dafl diefe letzten und hochften
Offenbarungen des Bofen einer letzten und héchften — wenn vielleicht
auch nicht der letzten und hochften — Offenbarung des Guten voraus-
gehen? Wir konnen das oft mit der Seele ganz hell und groff erfchauen.

,»Aber wie denn — wenn das Gottes Weg {fein follte, hitte er dann
felbft diefem groflen Verbrechen gerufen, das die Ermordung Abefliniens
und alles gottlichen und men{chlichen Rechtes bedeutet, und {ibernihme
die Verantwortung dafiir? Und wiirde {o das Bofe gut?* _

Ich antworte: Keineswegs. Das Bofe bleibt bofe. Aber es gibt eine
Freiheit auch fiir das Bofe. Es darf {ich offenbaren, ja es muf} es. Diefe
Ordnung ift klar, fie gehrt zur Welt unferes Gottes, der ein Gott der
Freiheit ift. Wie weit diefe Freiheit reicht, wie das Verhiltnis diefer
Fretheit zur Herrfchaft Gottes ift, im Ganzen und im Einzelnen, das
durchichauen wir nicht. Und zwar gerade, weil es {ich um Freiheit han-
delt. Denn das ift kein Dogma, fondern ein lebendiger Kampf. Aber
{icher ift dann auch das Zweite: dafy diefe Offenbarung des Bofen feine
Vernichtung fein foll, und daff Gott es in den Dienft [eines Willens
ftellen kann und will.

Davon rede ich diesmal nicht weiter. Aber nun tritt an diefer Stelle
etwas anderes hervor, etwas Gewaltiges, etwas mit michtigem Morgen-
licht Erhellendes. Wir haben bisher fehr ftark damit gerechnet, daf}
Gott es tun foll und mit ithm gerechtet, dafl er es nicht tue oder getan
habe. Aber wie — wenn nun diefes Abeflinien vor allem daftiinde, daf3
wir etwas tun? Wenn es eine Aufgabe wire, eine Aufforderung? Mir
ift in diefen Tagen bangen Fragens wie eine Antwort darauf das Wort
einer grofien, von Gottes Geift erleuchteten Frau zugekommen, jener
Florence Nightingale, der auch ein furchtbares Uebel entgegengetreten
ift, der Krieg, und zwar der Krieg mit feinem damals noch {o wenig
gehnderten Leiden der verwundeten und erkrankten Soldaten, und die
auf die Frage an Gott geantwortet hat — im Sinne Gottes felbft — mit
der eigenen Tat. So meint fie die Worte:

»Das ift das Wunderbare an Gott, daff er [in dein genannten Sinne] die
Gebete nicht erhort... Darum ift es zwedklos, um Befreiung von der Peft zu
bitten, folange die Kloaken in die Themfe flieflen... Es liegt nicht im Plane
Gottes, uns [in diefem Sinne] das zu geben, worum wir ihn bitten, fondern, dafl
es die Menichheit fiir die Menfchheit erkdmpfe... Gott legt {eine ganze Macht,
feine eigenen, lebenerzeugenden Geletze, in die Hinde des Menichen. Er ftellt
uns frei, dafl wir durch den Gehorfam gegeniiber diefen Gefetzen den Menfchen

{chaffen, wie er es zuliflt, durch Krinkung diefer Gefetze das Menichenwefen
zu verheeren.*

Ja, das ift’s: Abe[Jinien ift nicht fo [ebr eine Frage der Men[chen an
Gott, als eine Frage Gottes an die Men[chen — es ift ein gewaltiger Ruf

zur Tat! Ihr follt tun, was Gott allein tun kénnte, was aber nach
{einem Willen eure Aufgabe f{ein {oll. Als Aufgabe aber ift es zugleich
gewaltige Verheiflung. Gott will es gelingen laffen. -

229



Liebe Freunde! Auf diefe Weife finden wir unfern Gott, den wir
verloren hatten, wieder. Er ift grofler als wir, aber es ift unfer Gott.
,,Siehe, da ift euer Gott.” Er, der zu [chweigen {chien, redet durch diefes
Schweigen gewaltiger als durch das Reden, das wir erwarteten. Zwar
wollen wir uns nicht tdufchen: Wir werden diefen Kampf weiter kidmp-
fen miiffen, diefen Kampf um unferen Gott, welcher immer auch ein
Tun ift. Aber zweierlei gilt doch. Einmal: Wir wollen dennoch nicht an
Gottes Ordnungen zweifeln, trotz aller Siege des Bofen und allem Tau-
mel der Lige. Wahrheit bleibt Wahrheit und Liige Liige, Gut bleibt
Gut und Bofe Bofe. Und das Gericht wird {ich gewaltig vollziehen,
vollzieht {ich {chon. So oft wir das bezweifelten, haben wir nachher mit
dem 73. Pfalm fagen miiflen: ,,Ich war wie ein Efel vor Dir.”“ Das wird
man erleben! Sodann: Auch wenn wir Gott immer wieder nicht recht
verftehen werden, {o bleibt doch die Hauptfache, dafl wir mit ihm im
Zufammenhang bleiben, dafl wir auf ihn harren! Auf Gott harren ift im-
mer Kraft und Troft. ,,Was betriibft du dich, meine Seele, und bift {fo un-
ruhig in mir? Harre auf Gott, denn ich werde ithm noch danken, daf} er
meines Angefichtes Hilfe und mein Gott ift.” Und dazu: ,,Die auf den
Herrn harren, kriegen neue Kraft, dafl fie auffahren mit Fliigeln wie
Adler, daf} {ie wandeln und nicht miide werden, daf fie laufen und nicht
ermatten.* : Leonhard Ragaz.

Von der Religits-fozialen Bewegung, ihrem Sinn
und Werden.

(Fortietzung.)

Ich habe das Stichwort Thurneyfens an diefer Stelle wieder auf-
genommen, weil es mir hilft, die weitere Kritik an der Pofition der
dialektifchen Theologie zu entwickeln.

Diefes Abkommen von der Wirklichkeit bedeutet in der dialek-
tilchen Theologie eine Verkennung der Wirklichkeit Gottes, Damit
bin ich fofort von dem weg, was ich Methode (oder auch Taktik)
genannt habe, ins Zentrum meiner inbaltlichen Kritik gelangt. Denn
die Sache llegt freilich, wie man a priori annehmen konnte, {o, dafl
meine Kritik nicht bloR auf die Form, fondern auch auf den Inhalt
der dialektifchen Theologie geht. Beides hingt ja zufammen. Als das
Zentrum des Gegenfatzes betrachte ich das Verbiltnis von Gott und
Welt und als inhaltlichen Grundfehler der dialektifchen Theologie ibre
fal[che Trennung von Gott und Welt. Darin gehe ich ja mit vielen
einig, aber ich darf wohl erkliren, dafl ich von Anfang an hier den
ent{cheidenden Punkt und den entfcheldenden Gegenfatz erblickt habe.
Dabei ift merkwiirdig, dafl ein Hauptteil meiner eigenen theologifchen
und religionsphilofophifchen Bemithungen darauf gerichtet war, den

230



	Der Weg Gottes

