Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 30 (1936)

Heft: 4

Artikel: Von der Religios-sozialen Bewegung, inrem Sinn und Werden : Teil 11l
Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-136863

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-136863
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

das résistez an die Winde von Hollen fchrieb! Wie gut aber, daf}
nun Zeiten gekommen f{ind, welche die Seelen wieder ftark und froh
machen im Glanben!

Diefes falfche Sehen mufl ein wirklicher Glaube iiberwinden.
Wirklicher Glaube hat einen langen Atem. Wirklicher Glaube hat
andere Augen als die Zeitung., Wirklicher Glaube ficht, wie vieles,
das tut, als ob es fe, doch nur Schein ift. Er fieht durch die Dinge
hindurch und iiber die Dinge hinaus. Er fieht {iber ihnen Gott. Er
weifl, dafl Grofl klein, Allmichtig ohnmichtig, Sieg Niederlage fein
kann und umgekehrt. Er fieht, wie der ,altbéfe Feind“ in dem
Augenblick, wo auf Erden nichts Seinesgleichen zu fein {cheint, ,,ge-
richt“ ift und ein Wortlein ihn fillen kann. Er f{ieht Chriftus, der
auferftanden i/ und auferftehen wird. Er ficht das Reich, das trotz
allem und in allem kommt. Er ficht die Verbeifung und bleibt feft
dabei. Und er erfihrt mitten im Kampfe und Kampfesnot und im
Anfturm der Holle: ,,Selig find, die nicht {ehen und doch glauben.*

Leonhard Ragaz.

Von der Religids-fozialen Bewegung, ihrem Sinn
und Werden.

L1,

Aber hier gerade fetzt nun die andere Geftalt des Einflufles ein,
den der Krieg auf die religids-foziale Bewegung gehabt hat; fie heifit:
die dialekti[che T heologie. Endlich tritt fie auf den Plan, nachdem wir
ihren Schritt {chon lange hinter der Biihne gehort haben.

Was hat die dialekti{che Theologie mit dem Kriege zu tun?

Ich hitte wohl kaum gewagt, von mir aus diefen Zufammenhang
herzuftellen. Zwar hat man {chon lange darauf hingewiefen, wie der
durch die Kataftrophe erzeugte Peflimismus eine Haupturiache des
Erfolges der Neuen Theologie fei, und ich habe felbft diefen Zu-
fammenhang und andere, damit verwandte (z. B. das neue Bediirfnis
nach Awutoritit) nicht iberfehen. Aber trotzdem hitte ich, wie gefagt,
nicht den Mut gehabt, die Entflebung der dialektifchen Theologie fo
eng mit dem Kriege zu verbinden. Nun aber hat es ja vor einiger Zeit
einer der bedeutendften Fiihrer und Miturheber diefer theologiichen
Bewegung, Eduard T hurneyfen, {felbft {o dargeftellt, und zwar mit
Nachdruck, und {fo ift es denn doch wohl Tatfache.")

1) Die in Betracht kommende Aeuflerung Thurneyfens gefchah an einem fozia-
len Kurs der fchweizerifchen Prediger-Gefellichaft in Bad Lauterbach (Kanton
Bern) im Sommer 1927, in der Diskuffion iiber ein Referat von mir: ,,Ueber den
gegenwirtigen Stand des religids-fozialen Problems.“ Die ganze Ausfprache ift im
Juli-Auguft-Heft und im September-Heft 1927 der ,,Neuen Wege“ enthalten.
Einiges, was dort von mir gefagt worden ift, kehrt hier wieder.

183



Thurneyfen hat erklirt, er und feine nichften Gefinnungsfreunde
feien durch den Ausbruch des Krieges und befonders durch den Zu-
fammenbruch des Sozialismus in dem Glauben an diefen aufs tieffte
erfchiittert und dadurch genétigt worden, die Fundamente tiefer zu
legen. Gehen wir alfo von diefer Urf{prungstatfache aus, um die
Oppofition diefer neuen Richtung gegen den urfpriinglichen religiien
Sozialismus darzuftellen, in dem klaren Bewufitfein, daff wir es nun
mit dem bedeutiamften Widerftand zu tun haben, den diefer gefunden
hat. Man weifl ja nicht, ob die dialektifche Theologie blof} eine der
Oppofitionen innerhalb einer gemeinfamen Bewegung oder eine Fort-
fetzung diefer Bewegung oder gar eine Gegnerin {chlechthin ift. Viel-
leicht ift fie das alles zufammen!

Jene Enttiuichung iiber den Zufammenbruch beftimmter Hoffnun-
gen und Erwartungen, befonders in bezug auf den Sozialismus, fiihrte
folgerichtig zu einem betonten Peffimismus in bezug anf das menfch-
liche Tun, der bedeutend iiber die Haltung Kutters hinausgeht und
auch das, was bei diefem an wirklichem Quietismus vorhanden ift,
tiberbietet. Und nun flellte fich als Form dafiir die paulinifche und
reformatorifche Grundlehre von der Rechtfertigung aus dem Glauben
allein ein. Auf fie fiel {o ftark der Akzent, dal das Wort vom Reiche
Gottes aus dem Mittelpunkt an die Peripherie riickte. Ueberhaupt
wurde nun die Riickkehr zur Reformation — bald zu Luther, bald zu
Calvin — eine eigentliche Lofung. Diefer entiprach die von der Er-
fetzung des Wortes: ,,Von Paulus zu Jefus!* durch das andere: ,,Vom
hiftorifchen Jefus zum lebendigen Chriftus!“ — beinahe konnte man
fagen: ,,Von Jefus zu Paulus!“

Es ift damit fchon angedeutet, dafl es fich jetzt ftark um eine
T heologie handelt. In der Tat: was Thurneyfen wie Barth und die
andern bewegte, war eine beflere theologifche Grundlegung, das, was
man f{either mit Vorliebe ,,theologifche Befinnung‘ nennt. Thurneyf{en
hat bei jenem Anlafl den Unter{chied zwifchen feiner Art und der der
Religios-Sozialen (oder der dltern Religis-Sozialen) f{o formuliert:
diefen fei es um die Wirklichkeit, ihnen aber um das Wort, die Vor-
ausfetzung der Wirklichkeit, zu tun. Daher die neue Vertiefung
in die Bibel, die Betonung des Momentes der Offenbarung, der Ob-
jektivitit diefer Offenbarung, ihres dem meni{chlichen Wefen unver-
ftandlichen, nur dem Glauben zuginglichen Charakters, der Jenfeitig-
keit und Weltver[chiedenheit Gottes, der Fragwiirdigkeit der Welt und
des Menichen, von denen immer wieder gelagt wird, daf fie ,unter
dem Gericht ftiinden®.

Wenn fchon diefe Ziige dem Peflimismus des Ausgangspunktes
entprechen, fo tritt diefer vollends in der Auffaffung des Reiches
Gottes zutage. Diefes wird aus der Gelchichte herausgehoben und
ebenfalls in die Jenfeitigkeit, d. h. ans Ende der T age, verlegt. Es gilt

184



keine Entwicklung des Reiches Gottes auf Erden; die neue Erde kommt
erft jenfeits der ,,Auferftehung der Toten*“ (I. Kor. 15).

Darum darf auch der Sozialismus nicht in eine zu enge Beziehung
zum Reiche Gottes gebracht werden. Man darf vor allem nicht — was
den Religids-Sozialen vorgeworfen wird — daraus etwas Abfolutes
machen. Alles menfchliche Tun wird ja dadurch relativiert, daf} es
unter dem Gefetz der Siinde und des Todes und damit unter dem
Gericht fteht. Der Sozialismus kann héchftens eine menfchliche und
relative Sache {ein, vielleicht bedeutet er fogar eher eine neue Quelle
von Uebeln als eine Erlo{ung.

Und endlich: Weil denn von einer Entwicklung des Reiches Gottes
auf Erden und von ernfthaften und wirklichen Siegen desfelben in
diefer Weltzeit keine Rede fein kann, zieht man fich wie auf die
Theologie fo auch auf die Kirche zuriick. Diefe kommt wieder zu
Ehren, die dialektifche Theologie wird eine der Stiitzen einer neuen
Kirchlichkeit.

Ich habe damit von der dialektifchen Theologie nur eine ganz
allgemeine, auf ihren Inhalt bloff hindeutende Skizze gegeben, ftatt ihn
ausfihrlich zu entwickeln. Diefes habe ich nicht bloff darum unter-
lafien, weil es zuviel Zeit in Anfpruch nihme oder weil ich ja die
Kenntnis der Grundziige diefer Denkweife vorausfetzen darf, {fondern
auch darum, weil die kritifche Stellungnahme von {elbft diefe erfte
Skizze weiter ausfilhren wird. Aber noch aus einem andern Grunde.
Wer meiner Darftellung gefolgt ift, fieht leicht, dafl die dialektifche
Theologie nur eine Weiterfilhrung von Linien (oder ift es nur eine
Linie?), die {chon bisher aufgetaucht {ind, bedeutet, und zwar, um dies
gleich hervorzuheben, {peziell eine Weiterfilhrung ins T heologifche
hinein. Wenn wir den fachlichen Zufammenhang per{onlich ausdriicken
wollen, fo konnen wir fagen: Barth fetzt bei Kutter an und fiihrt
deffen befondere Linie weiter, allerdings iiber thn hinausgehend und
- von der urfpriinglichen Richtung abbiegend.

Damit {ind wir aber {chon bei der Kritik angelangt. Wenn wir
nun zu diefer libergehen, fo miflen wir uns zuerft dariiber verftindi-
gen, welchen Sinn fie im Zufammenhang unferer Verhandlung haben
mufl. Unfer Thema und Problem ift: Sozialismus und Reich Gottes.
Darum mufl fich auch die Auseinanderfetzung mit der dialektifchen
Theologie fir uns auf diefen Punkt konzentrieren. Auch muf} Eins
ftark betont werden: Es gibt fiir die religids-foziale Denkweife und
die der dialektifchen Theologie von vornherein einen breiten Boden
der Gemeinfamkeit. Die dialektifche Theologie ift nicht umfonft von
der religis-fozialen Bewegung ausgegangen. In vielen Pofitionen und
Oppofitionen find wir einig. Fiir alle Hauptthefen der dialektifchen
Theologie finden fich in der ur{priinglichen religios-{ozialen Bewegung
die Anfatzpunkte und oft {chon ziemlich entwickelte. Die Auseinander-

{etzung findet alfo innerhalb diefer {elbftverftindlichen Gemeinichaft

185



ftatt. Man méchte darum annehmen, dafy fie von vornherein einen
freundfchaftlichen und briiderlichen Charakter haben konne. Aber diefe
-Annahme wire ein arger piychologifcher Lapfus: Man weif} doch, daf}
Bruderkimpfe befonders leidenfchaftlich find. Es koftet befonders viel
Selbftiiberwindung, fie im rechten Geifte zu fithren. Verfuchen wir es
wenigftens!

Die grundlegende Frage muf} {ein: War die dialektifche T heologie
notwendig? Mufite {ie kommen, um die religios-foziale Bewegung
weiter und in die Tiefe zu fithren, oder, anders ausgedriickt, fie vor
Veriuflerlichung und Verflachung zu bewahren? | :

Diefe Frage {cheint mehr hifforifcher Art zu f{ein, hat aber, wie
fich zeigen wird, fehr aktuelle und grund{itzliche Bedeutung,

Was antworte ich? |

Ich fage: Nein und Ja! -

Nein! Nach der Selbftpriifung eines Jahrzehntes muf ich erkldren:
Die religios-foziale Bewegung hat ihr Zentrum nie preisgegeben. Sie
hatte blof} eine ganz andere Taktik als die dialektifche Theologie; fie
hatte cine Taktik, welche die Triger der letzteren nicht verftanden.
Es war nicht eine Theologie-Taktik, {ondern eine Welt-Taktik. - Das
ift’s, was man zu begreifen verfuchen muf. Vielleicht darf ich {chon
hier hinzufiigen: Sie hatte eine Taktik, deren Wefen ¢ben darin
beftand, dem lebendigen Gott und [einem Reiche nachzugeben. Und
fie verftand eben den lebendigen Gott fo, dafl er nicht in erfter Linie,
oder befler: iiberhaupt nicht in religidfen und theologiichen Formen zu
finden f{ei, fondern in Wirklichkeiten. In diefen {ah fie ihn walten
und fein Reich kommen, Darum konnte fie fich ihnen mit einer {chein-
baren Einfeitigkeit zuwenden, welche man, wenn man deren Sinn nicht
verftand, wohl fiir eine Verduflerlichung und Verweltlichung halten
konnte, welche dies aber doch nicht war. Es handelte fich vielmehr —
darf ich diefen kithnen Ausdruck brauchen? — nur gleichfam um die
andere Seite Gottes und damit nur um Gott Telbft. Immer war es
uns — wenn {elbftverftindlich auch in vieler und grofler Schwiche
und Unzulinglichkeit — um Ihn zu tun, um Thn allein! So war es,
wenn wir uns dem Sozialismus, fo wenn wir uns dem Kriegsproblem
mit einer gewiflen leiden{chaftlichen Einfeitigkeit zuwendeten. Wobei
man ibrigens vergifit, wie immer der mehr innerliche Kampf: das
Suchen der neuen Erkenntnis Gottes und feines Reiches, damit verbun-
den und eben auch fo die Hauptiache, das Eine war.

Man darf dabei aber auch das nicht vergeflen, was ich bel jenem
Anlafl Thurneyfen entgegengehalten habe: Der Kampf um Gott war
bei uns Aelteren voransgegangen; nun mufite der um fein Reich in den
Vordergrund treten. Umgekehrt war es bei jenen jiingeren Religios-
Sozialen gegangen, die dann die Urheber und Anhidnger der dialek-
tifchen Theologie wurden: fiec hatten gleichfam mit dem Reiche begon-
nen und diefes wirklich zu enge mit dem Sozialismus verbunden; nun

186



muflte ithr Hauptproblem fein, Gott zu fuchen. Daf} diele Unter-
{cheidung auch nicht als abfolut zu betrachten und cum grano salis
aufzunehmen ift, verfteht fich von {elbft.

~ In das Licht diefer Tatfache mufl aber jedenfalls die Erklirung
Thurneyfens geftellt werden, der Unter{chied zwifchen ihnen und uns
befteche darin, dafl ihr Anliegen fei, das Wort, und das unirige, die
Wirklichkeit zu fuchen. Das Wort war uns ftets ein ebenfo grofles
Anliegen wie die Wirklichkeit. Auch wir wulten, dafl es keine Wirk-
lichkeit gebe ohne das Wort; wir hatten blof} eine andere Ausdrucks-
weife. Wort und Wirklichkeit kénnen blof die beiden Seiten des
Gleichen fein'— wie es denn auch den Dialekti{chen fehr ernfthaft um
die Wirklichkeit zu tn ift.

Ich leugne alfo, daf} die rehglos foziale Bewegung in der akuten
Gefahr der Verauﬁerllchung und Verflachung ftand, und darf wohl in
aller Demut {agen: Wir andern hitten {chon auch dafiir geforgt, daf}
zur rechten Zeit der Ruf zur Umkehr erfolgt wire, wenn diefe Gefahr
akut geworden wire. Und die Wendung wire dann vielleicht leben-
diger, wirk{amer, wirklicher geworden, wobei die ,,Jungen ihre grofle
Aufgabe gehabt hitten.

Aber nachdem dies feftgeftelle ift, darf und foll ein Zuge{’candms
gemacht werden, deflen Bedeutung nicht klein ift. Und zwar nicht
‘etwa blofl das, welches auch Kutter gemacht worden ift: dafl eine
folche Gefahr wirklich beftand, in dem Sinne beftand, daf man fie
{charf im Auge behalten mufite. Nein, es {oll noch mehr zugeftanden
werden. Gehen wir wieder zum Ausgangspunkt und Quellpunkt der
religios-fozialen Bewegung zuriick. Die uns gelchenkte Wahrheit war:
der lebendige Gott und fein Reich. Ich habe zu zeigen verfucht, wie
dadurch eine Revolution des chriftlichen Denkens bewirkt wurde,
wie, berthrt von dem Zauberftab diefer Erkenntnis, die alte Wahr-
heit wieder lebendig wurde, die Bibel fich &ffnete, der Stein von dem
Grabe gewilzt wurde, in das fowohl die pofitive wie die liberale
Theologie den lebendigen Chriftus gelegt. Ich habe denn auch gezeigt,
wie es uns aber, nicht darauf ankam, diefe neue Welt der Erkenntms
Gottes und Chrifti in anipruchsvolle Formeln zu faffen und zu einer
gelchloflenen Theologie auszubauen, wie wir vielmehr davor zuriick-
{cheuten, weil wir fiirchteten, daf} dariiber gerade wieder der Lebendige
und fein Reich uns verloren gehen konnten.

Aber fo richtig das war und bleibt, fo ift doch zuzugeben, dafl
diefe neue Wahrhen die in der rehglos fozialen Bewegung zunichft
bloff nach ihren allgemeinen Umriffen hervortrat, nach und nach be-
ftimmtere Geftalt annehmen mufite; Um nur die Hauptpunkte anzu-
deuten: Das Wort von der Offenbarung, das Wort von der Schépfung,
das Wort von der Menfchwerdung Gottes, das Wort vom Kreuze, das
Wort von der Auferftehung, das Wort vom Heiligen Geifte — das
alles mufite ftirker hervortreten, Aus dem Sternennebel mufiten

187



Sterne werden. Um nur das eine zu unterftreichen: Das Wort von der
Auferftehung, das wir, menfchlich gefprochen, alle von Blumhardt
iibernommen haben, ein Zentralwort — oder auch das Zentralwort —
der Bewegung von Anfang an, wurde von uns nur mit einer Scheu
ausgefprochen, fiir die wir Wahrhaﬁlg unfere guten Griinde hatten.
Wir warteten bis zu dem rechten Augenblick der Ausfprache. Ja, in
diefer Beziehung waren wir die Wartenden. Die dialektifche Theo-
logie hat ja alle diefe Worte, die wir in piano {agten, in forte gefagt.
Das war an f{ich gewi} eine notwendige Fortbewegung der gemein-
famen Sache. Und ficher war darin nicht nur Theologie, fondern auch
ftarkes prophetifiches Zeugnis, wie denn im iibrigen auch auf keine
Weife geleugnet werden foll, dafl die neue Theologie eine grofle und
vielfach geniale Geiftesleiftung ift.

Mit diefem Zugeftindnis ift, wie ich {chon bemerkt, viel gefagt.
Es liegt darin nochmals auch das andere, dafl wir mit dem Inhalt
diefer neuen Verkiindigung in viel Welentlichem einverftanden waren
und f{ind.

Aber warum denn Wider{pruch und Gegenfatz?

Um es zuerft in einem Bilde zu {agen: Uns {chien diefe inhaltlich
groflenteils wahre und notwendige Fortbewegung von Anfang an auf
ein falfches Geleife zu kommen. Greifen wir das Wort von Thurn-
eylen noch einmal auf. Wihrend Wort und Wirklichkeit eins fein
follen, hat die dialektifche Theologie fie wieder getrennt. Sie hat das
Wort auf ein Geleife gelenkt und die Wirklichkeit einem andern
tiberlaflen. Ihr Febler ift eine falfche Weichenflellung. Anders und
endgiiltig gefagt: Sie hat unfere Sache von der lebendigen Wirklichkeit
ab auf das Geleife der T'heologie gelenkt, Darum heiflt fie auch
Theologie, und in ihrem Namen liegt fchon die Kritik: Statt Reich
Gottes T heologie!

Nicht daf} die Theologie nicht ihr Recht hitte. Sie hat als wiflen-
{chaftliche Erforichung der Heiligen Schrift und der chriftlichen Ge-
{chichte, {iberhaupt als wiflenfchaftliche Bearbeitung der ganzen Wahr-
heit, die in Chriftus enthalten ift, eine Aufgabe, die dadurch nicht klein
W1rd dafl man fie befcheiden verfteht. Aber alle Theologie muf
immer wieder darauf aus [ein, fich [elb[l aufzuheben. Ihr Zweck muf
recht eigentlich die Befreiung der Sache Chrifti von der T heologie und
den Theologen [ein. Es ift {chon falich, wenn man Theologie mit
religidfem Denken gleichfetzt ({ie it wiffenfchaftliches Denken, mit den
Vorteilen, aber auch den Nachteilen, die diefem eignen), und noch fal-
{cher, ja gefdhrlich falfch, wenn man fie gar mit Gotteserkenntnis ver-
wechfelt und die Botichaft vom Reiche Gottes der Theologie als Auf-
gabe zulpricht. Damit ift fofort die Unmittelbarkeit und Souveranitit
diefer Botfchaft aufgehoben und der lebendige Gott und {ein Reich
eingeengt. Sofort tritt der Schriftgelehrte oder der Philofoph (als
Dogmatiker) an Stelle des Propheten und des Kindes. Was aber noch

188



viel entfcheidender ift: Sofort faugt die intellektuelle Formel den gan-
zen Inhalt des Wortes vom lebendigen Gott auf. Und damit trenn:
man fich fofort von ihm. Es ift flets eine zentrale Gefahr gewelen,
dafl man meinte, ihn in folchen Formeln zu haben und darob {ehr
{elbftbewufit wurde, wihrend er felbft an den Befitzern diefer For-
meln vorbeiging, weil fie durch das laute Lernen diefer Formeln fiir
feinen Schritt das Gehor verloren hatten; ja die Gefahr wurde gelegent-
lich fo grof}, daf man ihn im Namen diefer Formeln ans Kreuz {chlug.
Man mag der Orthodoxie alles Recht geben, das fie hat — etwas, was
ich fiir meine Perfon mit befonderem FEifer getan habe —, mag im
Dogma der Kirche nicht nur Wahrheit, fondern die Wahrheit er-
blicken (wie ich tue), und doch dabei bleiben, dafl die Orthodoxie nicht
weniger als der Liberalismus den Stein auf das Grab des lebendigen
Chriftus wilzt.")

Darum meinen wir fogenannten iltern Religios-Sozialen (die keines-
wegs alle alt find), die dialektifche Theologie habe in einem falfchen
Eifer die grofle Sache, der wir dienen wollten und wollen, auf ein
totes Geleife gelenkt, — eben dadurch, daf fie diefelbe in eine Theo-
logie verwandelte. Sie hat etwas Grofles getan, aber fie hat es nicht
auf die rechte Weife getan. Sie hat eine Gefahr befchwdren wollen,
aber eine groflere gelchaffen. Alle diefe gewaltigen Wahrheiten, die fie
vertritt, {ie mufiten entdeckt, mufiten verkiindigt werden, aber im
engflen Zufammenbang mit der lebendigen Wirklichkeit, im Ringen
um Gott und [ein Reich mitten in Welt- und Hollenwefen, nicht im
theologifchen Studierzimmer und in akademi[chen Hoér[dlen. Es durfte
nicht eine ftatifche, {fondern mufite eine dynamifche Wahrheit fein; fie
durfte nicht fertig fein, fondern muflte im Werden bleiben. Sie muf3te
eben das fein, was doch die dialektifche Theologie fein will: ein
demiitiges und gldubiges Horchen auf das Wort des lebendigen Gottes,
das eben nicht blof} ein gefchriebenes, fertiges Wort it — und dies
gerade nach der Bibel felbft —, fondern in ftets neuen Taten und
Offenbarungen Gottes fich kund tut. Sie mufite diefem Gott in der
Welt begegnen, nicht in Kirche oder Fakultdt, und fie durfte nie ver-
geflen, dafl das Reich Gottes nicht in Worten fteht, fondern in Krafl.
Es ift der fundamentale Fehler der dialektifchen Theologie, daf} fie das
Wort von der Wirklichkeit getrennt hat.

Leonhard Ragaz.
(Schluf folgt.)

1) Ucber diefen Punkt habe ich mich mit Prof. Emil Brunner in den ,,Neuen
Wegen auseinandergefetzt. Vgl. feinen Auffatz ,,Theologie und Gemeinfchaft*
im September-Heft 1929 und meine Antwort ,,Von Theologie und Kirche im
Februar- und Mirz-Heft 1930.

189



	Von der Religiös-sozialen Bewegung, ihrem Sinn und Werden : Teil III

