
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 30 (1936)

Heft: 4

Artikel: Von der Religiös-sozialen Bewegung, ihrem Sinn und Werden : Teil III

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136863

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136863
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


das résistez an die Wände von Höllen fchrieb! Wie gut aber, daß
nun Zeiten gekommen find, welche die Seelen wieder ftark und froh
machen im Glauben!

Diefes falfche Sehen muß ein wirklicher Glaube überwinden.
Wirklicher Glaube hat einen langen Atem. Wirklicher Glaube hat
andere Augen als die Zeitung. Wirklicher Glaube fieht, wie vieles,
das tut, als ob es fei, doch nur Schein ift. Er fieht durch die Dinge
hindurch und über die Dinge hinaus. Er fieht über ihnen Gott. Er
weiß, daß Groß klein, Allmächtig ohnmächtig, Sieg Niederlage fein
kann und umgekehrt. Er fieht, wie der „altböfe Feind" in dem
Augenblick, wo auf Erden nichts Seinesgleichen zu fein fcheint, „ge-
richt" ill und ein Wörtlein ihn fällen kann. Er fieht Chriftus, der
auferftanden ifl und auferftehen wird. Er fieht das Reich, das trotz
allem und in allem kommt. Er fieht die Verheißung und bleibt fell
dabei. Und er erfährt mitten im Kampfe und Kampfesnot und im
Anfturm der Hölle: „Selig find, die nicht fehen und doch glauben."

Leonhard Ragaz.

Von der Religiös-fozialen Bewegung, ihrem Sinn
und Werden.

in.
Aber hier gerade fetzt nun die andere Geftalt des Einfluffes ein,

den der Krieg auf die religiös-foziale Bewegung gehabt hat; fie heißt:
die dialektifche Theologie. Endlich tritt fie auf den Plan, nachdem wir
ihren Schritt fchon lange hinter der Bühne gehört haben.

Was hat die dialektifche Theologie mit dem Kriege zu tun?
Ich hätte wohl kaum gewagt, von mir aus diefen Zufammenhang

herzuftellen. Zwar hat man fchon lange darauf hingewiefen, wie der
durch die Kataftrophe erzeugte Peffimismus eine Haupturfache des

Erfolges der Neuen Theologie fei, und ich habe felbft diefen
Zufammenhang und andere, damit verwandte (z. B. das neue Bedürfnis
nach Autorität) nicht überfehen. Aber trotzdem hätte ich, wie gefagt,
nicht den Mut gehabt, die Entflehung der dialektifchen Theologie fo
eng mit dem Kriege zu verbinden. Nun aber hat es ja vor einiger Zeit
einer der bedeutendsten Führer und Miturheber diefer theologifchen
Bewegung, Eduard Thurneyfen, felbft fo dargeftellt, und zwar mit
Nachdruck, und fo ift es denn doch wohl Tatfache.1)

1) Die in Betracht kommende Aeußerung Thurneyfens geichah an einem fozialen

Kurs der fchweizerifchen Prediger-Gefellfchaft in Bad Lauterbach (Kanton
Bern) im Sommer 1927, in der Diskuffion über ein Referat von mir: „Ueber den
gegenwärtigen Stand des religiös-fozialen Problems." Die ganze Ausfprache ift im
Juli-Auguft-Heft und im September-Heft 1927 der „Neuen Wege" enthalten.
Einiges, was dort von mir gefagt worden ift, kehrt hier wieder.

183



Thurneyfen hat erklärt, er und feine nächften Gesinnungsfreunde
feien durch den Ausbruch des Krieges und befonders durch den
Zufammenbruch des Sozialismus in dem Glauben an diefen aufs tieffte
erfchüttert und dadurch genötigt worden, die Fundamente tiefer zu
legen. Gehen wir alfo von diefer Urfprungstatfache aus, um die
Oppofition diefer neuen Richtung gegen den urfprünglichen religiöfen
Sozialismus darzuftellen, in dem klaren Bewußtfein, daß wir es nun
mit dem bedeutfamften Widerftand zu tun haben, den diefer gefunden
hat. Man weiß ja nicht, ob die dialektifche Theologie bloß eine der
Oppofitionen innerhalb einer gemeinfamen Bewegung oder eine
Fortfetzung diefer Bewegung oder gar eine Gegnerin fchlechthin ift.
Vielleicht ill fie das alles zufammen!

Jene Enttäufchung über den Zufammenbruch beftimmter Hoffnungen
und Erwartungen, befonders in bezug auf den Sozialismus, führte

folgerichtig zu einem betonten Peffimismus in bezug auf das menfchliche

Tun, der bedeutend über die Haltung Kutters hinausgeht und
auch das, was bei diefem an wirklichem Quietismus vorhanden ill,
überbietet. Und nun Hellte fich als Form dafür die paulinifche und
reformatorifche Grundlehre von der Rechtfertigung aus dem Glauben
allein ein. Auf fie fiel fo ftark der Akzent, daß das Wort vom Reiche
Gottes aus dem Mittelpunkt an die Peripherie rückte. Ueberhaupt
wurde nun die Rückkehr zur Reformation — bald zu Luther, bald zu
Calvin — eine eigentliche Löfung. Diefer entfprach die von der
Erfetzung des Wortes: „Von Paulus zu Jefus!" durch das andere: „Vom
hiflorifchen Jefus zum lebendigen Chriftus!" — beinahe könnte man
fagen: „Von Jefus zu Paulus!"

Es ift damit fchon angedeutet, daß es fich jetzt ftark um eine
Theologie handelt. In der Tat: was Thurneyfen wie Barth und die
andern bewegte, war eine beffere theologifche Grundlegung, das, was
man feither mit Vorliebe „theologifche Befinnung" nennt. Thurneyfen
hat bei jenem Anlaß den Unterfchied zwifchen feiner Art und der der
Religiös-Sozialen (oder der altern Religiös-Sozialen) fo formuliert:
diefen fei es um die Wirklichkeit, ihnen aber um das Wort, die
Vorausfetzung der Wirklichkeit, zu tun. Daher die neue Vertiefung
in die Bibel, die Betonung des Momentes der Offenbarung, der
Objektivität diefer Offenbarung, ihres dem menfchlichen Wefen unver-
ftändlichen, nur dem Glauben zugänglichen Charakters, der Jenfeitig-
keit und Weltverfchiedenheit Gottes, der Fragwürdigkeit der Welt und
des Menfchen, von denen immer wieder gefagt wird, daß fie „unter
dem Gericht ftünden".

Wenn fchon diefe Züge dem Peffimismus des Ausgangspunktes
entfprechen, fo tritt diefer vollends in der Auffaffung des Reiches

Gottes zutage. Diefes wird aus der Gefchichte herausgehoben und
ebenfalls in die Jenfeitigkeit, d. h. ans Ende der Tage, verlegt. Es gilt

184



keine Entwicklung des Reiches Gottes auf Erden; die neue Erde kommt
erft jenfeits der „Auferftehung der Toten" (I. Kor. 15).

Darum darf auch der Sozialismus nicht in eine zu enge Beziehung
zum Reiche Gottes gebracht werden. Man darf vor allem nicht — was
den Religiös-Sozialen vorgeworfen wird — daraus etwas Abfolutes
machen. Alles menfchliche Tun wird ja dadurch relativiert, daß es

unter dem Gefetz der Sünde und des Todes und damit unter dem
Gericht fteht. Der Sozialismus kann höchltens eine menfchliche und
relative Sache fein, vielleicht bedeutet er fogar eher eine neue Quelle
von Uebeln als eine Erlöfung.

Und endlich: Weil denn von einer Entwicklung des Reiches Gottes
auf Erden und von ernfthaften und wirklichen Siegen desfelben in
diefer Weltzeit keine Rede fein kann, zieht man fich wie auf die
Theologie fo auch auf die Kirche zurück. Diefe kommt wieder zu
Ehren, die dialektifche Theologie wird eine der Stützen einer neuen
Kirchlichkeit.

Ich habe damit von der dialektifchen Theologie nur eine ganz
allgemeine, auf ihren Inhalt bloß hindeutende Skizze gegeben, ftatt ihn
ausführlich zu entwickeln. Diefes habe ich nicht bloß darum
unterlaffen, weil es zuviel Zeit in Anfpruch nähme oder weil ich ja die
Kenntnis der Grundzüge diefer Denkweife vorausfetzen darf, fondern
auch darum, weil die kritifche Stellungnahme von felbft diefe erfte
Skizze weiter ausführen wird. Aber noch aus einem andern Grunde.
Wer meiner Darfteilung gefolgt ift, fieht leicht, daß die dialektifche
Theologie nur eine Weiterführung von Linien (oder ill es nur eine
Linie?), die fchon bisher aufgetaucht find, bedeutet, und zwar, um dies
gleich hervorzuheben, fpeziell eine Weiterführung ins Theologifche
hinein. Wenn wir den fachlichen Zufammenhang perfönlich ausdrücken
wollen, fo können wir fagen: Barth fetzt bei Kutter an und führt
deffen befondere Linie weiter, allerdings über ihn hinausgehend und
von der urfprünglichen Richtung abbiegend.

Damit find wir aber fchon bei der Kritik angelangt. Wenn wir
nun zu diefer übergehen, fo muffen wir uns zuerft darüber verftändi-
gen, welchen Sinn fie im Zufammenhang unferer Verhandlung haben
muß. Unfer Thema und Problem ift: Sozialismus und Reich Gottes.
Darum muß fich auch die Auseinanderfetzung mit der dialektifchen
Theologie für uns auf diefen Punkt konzentrieren. Auch muß Eins
ftark betont werden: Es gibt für die religiös-foziale Denkweife und
die der dialektifchen Theologie von vornherein einen breiten Boden
der Gemeinfamkeit. Die dialektifche Theologie ill nicht umfonft von
der religiös-fozialen Bewegung ausgegangen. In vielen Pofitionen und
Oppofitionen find wir einig. Für alle Hauptthefen der dialektifchen
Theologie finden fich in der urfprünglichen religiös-fozialen Bewegung
die Anfatzpunkte und oft fchon ziemlich entwickelte. Die Auseinanderfetzung

findet alfo innerhalb diefer felbftverftändlichen Gemeinfchaft

185



ftatt. Man möchte darum annehmen, daß fie von vornherein einen
freundfchaftlichen und brüderlichen Charakter haben könne. Aber diefe
Annahme wäre ein arger pfychologifcher Lapfus: Man weiß doch, daß
Bruderkämpfe befonders leidenfchaftlich find. Es koftet befonders viel
Selbstüberwindung, fie im rechten Geifte zu führen. Verfuchen wir es

wenigftens!
Die grundlegende Frage muß fein: War die dialektifche Theologie

notwendig? Mußte fie kommen, um die religiös-foziale Bewegung
weiter und in die Tiefe zu führen, oder, anders ausgedrückt, fie vor
Veräußerlichung und Verflachung zu bewahren?

Diefe Frage fcheint mehr hiftorijcher Art zu fein, hat aber, wie
fich zeigen wird, fehr aktuelle und grundfätzliche Bedeutung.

Was antworte ich?
Ich fage: Nein und Ja!
Nein! Nach der Selbftprüfung eines Jahrzehntes muß ich erklären:

Die religiös-foziale Bewegung hat ihr Zentrum nie preisgegeben. Sie
hatte bloß eine ganz andere Taktik als die dialektifche Theologie; fie
hatte eine Taktik, welche die Träger der letzteren nicht verftanden.
Es war nicht eine Theologie-Taktik, fondern eine Welt-Taktik. Das
ift's, was man zu begreifen verfuchen muß. Vielleicht darf ich fchon
hier hinzufügen: Sie hatte eine Taktik, deren Wefen eben darin
beftand, dem lebendigen Gott und feinem Reiche nachzugehen. Und
fie verftand eben den lebendigen Gott fo, daß er nicht in erfter Linie,
oder beffer: überhaupt nicht in religiöfen und theologifchen Formen zu
finden fei, fondern in Wirklichkeiten. In diefen fah fie ihn walten
und fein Reich kommen. Darum konnte fie fich ihnen mit einer fcheinbaren

Einfeitigkeit zuwenden, welche man, wenn man deren Sinn nicht
verftand, wohl für eine Veräußerlichung und Verweltlichung halten
konnte, welche dies aber doch nicht war. Es handelte fich vielmehr —
darf ich diefen kühnen Ausdruck brauchen? — nur gleichfam um die
andere Seite Gottes und damit nur um Gott felbft. Immer war es

uns — wenn felbftverftändlich auch in vieler und großer Schwäche
und Unzulänglichkeit — um Ihn zu tun, um Ihn allein! So war es,

wenn wir uns dem Sozialismus, fo wenn wir uns dem Kriegsproblem
mit einer gewiffen leidenfchaftlichen Einfeitigkeit zuwendeten. Wobei
man übrigens vergißt, wie immer der mehr innerliche Kampf: das

Suchen der neuen Erkenntnis Gottes und feines Reiches, damit verbunden

und eben auch fo die Hauptfache, das Eine war.
Man darf dabei aber auch das nicht vergeffen, was ich bei jenem

Anlaß Thurneyfen entgegengehalten habe: Der Kampf um Gott war
bei uns Aelteren vorausgegangen; nun mußte der um fein Reich in den

Vordergrund treten. Umgekehrt war es bei jenen jüngeren Religiös-
Sozialen gegangen, die dann die Urheber und Anhänger der dialektifchen

Theologie wurden: fie hatten gleichfam mit dem Reiche begonnen

und diefes wirklich zu enge mit dem Sozialismus verbunden; nun

186



mußte ihr Hauptproblem fein, Gott zu fuchen. Daß diefe
Unterfcheidung auch nicht als abfolut zu betrachten und cum grano salis
aufzunehmen ift, verfteht fich von felbft.

In das Licht diefer Tatfache muß aber jedenfalls die Erklärung
Thurneyfens geftellt werden, der Unterfchied zwifchen ihnen und uns
beftehe darin, daß ihr Anliegen fei, das Wort, und das unfrige, die
Wirklichkeit zu fuchen. Das Wort war uns ftets ein ebenfo großes
Anliegen wie die Wirklichkeit. Auch wir wußten, daß es keine
Wirklichkeit gebe ohne das Wort; wir hatten bloß eine andere Ausdrucksweife.

Wort und Wirklichkeit können bloß die beiden Seiten des
Gleichen fein — wie es denn auch den Dialektifchen fehr ernfthaft um
die Wirklichkeit zu tun ift.

Ich leugne alfo, daß die religiös-foziale Bewegung in der akuten
Gefahr der Veräußerlichung und Verflachung ftand, und darf wohl in
aller Demut fagen: Wir andern hätten fchon auch dafür geforgt, daß
zur rechten Zeit der Ruf zur Umkehr erfolgt wäre, wenn diefe Gefahr
akut geworden wäre. Und die Wendung wäre dann vielleicht lebendiger,

wirkfamer, wirklicher geworden, wobei die „Jungen" ihre große
Aufgabe gehabt hätten.

Aber nachdem dies feftgeftellt ift, darf und foli ein Zugeftändnis
gemacht werden, deffen Bedeutung nicht klein ift. Und zwar nicht
etwa bloß das, welches auch Kutter gemacht worden ift: daß eine
folche Gefahr wirklich beftand, in dem Sinne beftand, daß man fie
fcharf im Auge behalten mußte. Nein, es foli noch mehr zugeftanden
werden. Gehen wir wieder zum Ausgangspunkt und Quellpunkt der
religiös-fozialen Bewegung zurück. Die uns gefchenkte Wahrheit war:
der lebendige Gott und fein Reich. Ich habe zu zeigen verfucht, wie
dadurch eine Revolution des chriftlichen Denkens bewirkt wurde,
wie, berührt von dem Zauberftab diefer Erkenntnis, die alte Wahrheit

wieder lebendig wurde, die Bibel fich öffnete, der Stein von dem
Grabe gewälzt wurde, in das fowohl die pofitive wie die liberale
Theologie den lebendigen Chriftus gelegt. Ich habe denn auch gezeigt,
wie es uns aber, nicht darauf ankam, diefe neue Welt der Erkenntnis
Gottes und Chrifti in anfpruchsvolle Formeln zu faffen und zu einer
gefchloffenen Theologie auszubauen, wie wir vielmehr davor zurück-
fcheuten, weil wir fürchteten, daß darüber gerade wieder der Lebendige
und fein Reich uns verloren gehen könnten.

Aber fo richtig das war und bleibt, fo ill doch zuzugeben, daß
diefe neue Wahrheit, die in der religiös-fozialen Bewegung zunächft
bloß nach ihren allgemeinen Umriffen hervortrat, nach und nach
bestimmtere Geftalt annehmen mußte. Um nur die Hauptpunkte
anzudeuten: Das Wort von der Offenbarung, das Wort von der Schöpfung,
das Wort von der Menfchwerdung Gottes, das Wort vom Kreuze, das
Wort von der Auferftehung, das Wort vom Heiligen Geifte — das
alles mußte ftärker hervortreten. Aus dem Sternennebel mußten

187



Sterne werden. Um nur das eine zu unterstreichen: Das Wort von der
Auferftehung, das wir, menfchlich gefprochen, alle von Blumhardt
übernommen haben, ein Zentralwort — oder auch das Zentralwort —
der Bewegung von Anfang an, wurde von uns nur mit einer Scheu

ausgefprochen, für die wir wahrhaftig unfere guten Gründe hatten.
Wir warteten bis zu dem rechten Augenblick der Ausfprache. Ja, in
diefer Beziehung waren wir die Wartenden. Die dialektifche Theologie

hat ja alle diefe Worte, die wir in piano tagten, in forte gefagt.
Das war an fich gewiß eine notwendige Fortbewegung der gemeinfamen

Sache. Und ficher war darin nicht nur Theologie, fondern auch
ftarkes prophetifches Zeugnis, wie denn im übrigen auch auf keine
Weife geleugnet werden foil, daß die neue Theologie eine große und
vielfach geniale Geiftesleiftung ift.

Mit diefem Zugeftändnis ift, wie ich fchon bemerkt, viel gefagt.
Es liegt darin nochmals auch das andere, daß wir mit dem Inhalt
dieler neuen Verkündigung in viel Wefentlichem einverftanden waren
und find.

Aber warum denn Widerfpruch und Gegenfatz?
Um es zuerft in einem Bilde zu fagen: Uns fchien diefe inhaltlich

großenteils wahre und notwendige Fortbewegung von Anfang an auf
ein falfches Geleife zu kommen. Greifen wir das Wort von Thurneyfen

noch einmal auf. Während Wort und Wirklichkeit eins fein
follen, hat die dialektifche Theologie fie wieder getrennt. Sie hat das

Wort auf ein Geleife gelenkt und die Wirklichkeit einem andern
überlaffen. Ihr Fehler ifl eine falfche Weichenflellung. Anders und
endgültig gefagt: Sie hat unfere Sache von der lebendigen Wirklichkeit
ab auf das Geleife der Theologie gelenkt. Darum heißt fie auch

Theologie, und in ihrem Namen liegt fchon die Kritik: Statt Reich
Gottes Theologie!

Nicht daß die Theologie nicht ihr Recht hätte. Sie hat als wiffen-
fchaftliche Erforfchung der Heiligen Schrift und der chriftlichen
Gefchichte, überhaupt als wiffenfchaftliche Bearbeitung der ganzen Wahrheit,

die in Chriftus enthalten ift, eine Aufgabe, die dadurch nicht klein
wird, daß man fie befcheiden verfteht. Aber alle Theologie muß
immer wieder darauf aus fein, fich felbft aufzuheben. Ihr Zweck muß
recht eigentlich die Befreiung der Sache Chrifti von der Theologie und
den Theologen fein. Es ift fchon falfch, wenn man Theologie mit
religiöfem Denken gleichfetzt (fie ift wiffenfchaftliches Denken, mit den
Vorteilen, aber auch den Nachteilen, die diefem eignen), und noch
falfcher, ja gefährlich falfch, wenn man fie gar mit Gotteserkenntnis ver-
wechfelt und die Botfchaft vom Reiche Gottes der Theologie als Aufgabe

zufpricht. Damit ift fofort die Unmittelbarkeit und Souveränität
diefer Botfchaft aufgehoben und der lebendige Gott und fein Reich
eingeengt. Sofort tritt der Schriftgelehrte oder der Philofoph (als
Dogmatiker) an Stelle des Propheten und des Kindes. Was aber noch



viel entfcheidender ift: Sofort faugt die intellektuelle Formel den ganzen

Inhalt des Wortes vom lebendigen Gott auf. Und damit trennt
man fich fofort von ihm. Es ift ftets eine zentrale Gefahr gewefen,
daß man meinte, ihn in folchen Formeln zu haben und darob fehr
felbftbewußt wurde, während er felbft an den Befitzern diefer
Formeln vorbeiging, weil fie durch das laute Lernen diefer Formeln für
feinen Schritt das Gehör verloren hatten; ja die Gefahr wurde gelegentlich

fo groß, daß man ihn im Namen diefer Formeln ans Kreuz fchlug.
Man mag der Orthodoxie alles Recht geben, das fie hat — etwas, was
ich für meine Perfon mit befonderem Eifer getan habe —, mag im
Dogma der Kirche nicht nur Wahrheit, fondern die Wahrheit
erblicken (wie ich tue), und doch dabei bleiben, daß die Orthodoxie nicht
weniger als der Liberalismus den Stein auf das Grab des lebendigen
Chriftus wälzt.1)

Darum meinen wir fogenannten altern Religiös-Sozialen (die keineswegs

alle alt find), die dialektifche Theologie habe in einem falfchen
Eifer die große Sache, der wir dienen wollten und wollen, auf ein
totes Geleife gelenkt, -— eben dadurch, daß fie diefelbe in eine Theologie

verwandelte. Sie hat etwas Großes getan, aber fie hat es nicht
auf die rechte Weife getan. Sie hat eine Gefahr befchwören wollen,
aber eine größere gefchaffen. Alle diele gewaltigen Wahrheiten, die fie
vertritt, fie mußten entdeckt, mußten verkündigt werden, aber im
engfien Zufammenhang mit der lebendigen Wirklichkeit, im Ringen
um Gott und fein Reich mitten in Welt- und Höllenwefen, nicht im
theologifchen Studierzimmer und in akademifchen Hörfälen. Es durfte
nicht eine ftatifche, fondern mußte eine dynamifche Wahrheit fein; fie
durfte nicht fertig fein, fondern mußte im Werden bleiben. Sie mußte
eben das fein, was doch die dialektifche Theologie fein will: ein
demütiges und gläubiges Horchen auf das Wort des lebendigen Gottes,
das eben nicht bloß ein gefchriebenes, fertiges Wort ill — und dies
gerade nach der Bibel felbft —, fondern in ftets neuen Taten und
Offenbarungen Gottes fich kund tut. Sie mußte diefem Gott in der
Welt begegnen, nicht in Kirche oder Fakultät, und fie durfte nie
vergeffen, daß das Reich Gottes nicht in Worten fteht, fondern in Kraft.
Es ift der fundamentale Fehler der dialektifchen Theologie, daß fie das
Wort von der Wirklichkeit getrennt hat.

Leonhard Ragaz.
(Schluß folgt.)

1) Ueber diefen Punkt habe ich mich mit Prof. Emil Brunner in den „Neuen
Wegen" auseinandergefetzt. Vgl. feinen Auffatz „Theologie und Gemeinfchaft"
im September-Heft 1929 und meine Antwort „Von Theologie und Kirche" im
Februar- und März-Heft 1930.

r?9


	Von der Religiös-sozialen Bewegung, ihrem Sinn und Werden : Teil III

