
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 30 (1936)

Heft: 4

Artikel: THOMAS, oder : Sehen und Glauben

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136862

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136862
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THOMAS, oder: Sehen und Glauben.
Thomas aber, einer von den Zwölfen, der Zwilling

genannt, war nicht mit ihnen, als Jefus kam. Es fprachen

nun zu ihm die andern Jünger: „Wir haben den
Herrn gefehen." Er aber antwortete ihnen: „Wenn ich
nicht an feinen Händen die Nägelmale fehe und meine
Finger auf die Nägelmale legen kann und meine Hand
in feine Seitenwunde, fo werde ich es nicht glauben."
Nach acht Tagen aber waren die Jünger wieder dort
beifammen und Thomas mit ihnen. Da kommt Jefus bei
verfehloffenen Türen. Und er trat in ihre Mitte und
fprach: „Friede fei mit euch!" Zu Thomas aber fagte
er: „Lege deinen Finger hierher und fieh' meine Hände
und bringe deine Hand und lege Sie in meine Seitenwunde

und werde nicht ungläubig, fondern gläubig."
Thomas antwortete und fprach zu ihm: „Mein Herr
und mein Gott!" Spricht zu ihm Jefus: „Weil du mich
gefehen haft, haft du geglaubt; feiig find, die nicht
gefehen und doch geglaubt haben!" Ev. Joh. 21, 24—30.

"Wie der Verräter eine Geftalt ift, an der eine gewiffe Vieldeutigkeit
haftet, fo hat auch die des Zweiflers etwas Unbeftimmtes. Das ift

in der Ordnung. Denn wer zweifelt, der ill nicht ganz geftaltet und
gefeftigt, er ift in einem Schwebezuftand zwifchen Unglauben und
Glauben, ja zwifchen Tod und Leben, weil das Ende des Zweifels
Verzweiflung fein kann und Verzweiflung Tod ift. Darum umgibt
auch die Geftalt des Thomas, wie die des Judas, der Streit der
Auslegung. Schon infofern hat fein Zuname, der „Zwilling", der „Zwiefache",

einen guten Sinn. Für einige ift er der geborene Skeptiker, der
nüchterne Tatfachenmenfch, die Verftandesnatur, vielleicht auch der
auf exaktes Wiffen flolze Intellektuelle oder der Grübler, der nie
fertig wird, wenn nicht gar der mit feinem Zweifel fpielende äftheti-
fierende Schwächling, der fich abfichtlich in der Schwebe hält und nie
die Entfcheidung treffen will, weil zu glauben etwas zu Einfaches, zu
Gewöhnliches und Zweifeln intereffanter ift. Jedenfalls ill er für diefe
Auffaffung eine eher fympathifche und anziehende Geftalt. Für andere
aber ill er ein Gegenftand des Tadels und Vorwurfs; er ill der
Ungläubige, beinahe Verftockte. Wir erfchraken als Kinder, da wir diefe
Oftergefchichte zum erftenmal hörten, ob der Kühnheit diefes Jüngers
und waren nicht wenig erftaunt, wenn auch erfreut, daß Chriftus ihn
fo hochherzig behandle und ihn nur mit einem ganz milden Tadel
bedenke. Es taucht hier inmitten der Bibel, in der unmittelbaren
Nähe Chrifti, der Zweifel auf als etwas, was fein gutes Recht hat, was
fich gar nicht zu verftecken braucht. Das ift zwar nicht für die wirkliche

Bibel, aber verglichen mit der herkömmlichen chriftlichen Haltung
wie ein leuchtendes "Wunder.

177



In der Tat hat die Haltung des Thomas ihr gutes Recht. Wir
muffen fehen, um zu glauben. Auch die Jünger hatten irgendwie

doch gefehen. Es war nicht ein Dogma, das fie in hartnäckigem
Bekennen gegen alle Anfechtung des Verftandes und der Wiffenfchaft
fefthielten oder eine bloße Idee, an welche fie fich klammerten, etwa die
Idee; daß das Prinzip der Gottesfohnfchaft über allen Tod erhaben,
weil ewiger Natur fei, wenn nicht gar nach der Weife der Griechen
die bloße philofophifche Behauptung von der Unfterblichkeit der
Seele, fondern eine Tatfache, ein Ereignis, und dazu ein unerhörtes,
unglaubliches. Es gibt freilich einen Glauben, der nicht auf das Sehen
angewiefen ift. Das ift der Glaube an einen Gott, der eben irgendwie
auch bloß eine Idee ift, die mit dem Verftand erfaßt wird, oder an
einen Gott, der keine Taten tut, fondern bloß das fromme Gemüt zu
fich zieht, fagen wir: an den Gott der bloßen Religion, den Gott des

Kultus, der Andacht, der Myftik, der privaten Erbauung und Tröftung.
Vielleicht ill hier auch eine hiftorifche und pfychologifche Bemerkung
am Platze. Man fagt vom Johannes-Evangelium, daß es von einem
Hauch des Griechentums berührt fei, was, nebenbei gefagt, an fich gar
keinen Tadel zu bedeuten braucht. Für die Griechen aber — ich denke
vor allem an die Philofophen — war Gott das, was im Vorwort des

Johannes-Evangeliums als „Wort" auftritt, die oberile Vernunft der
Welt. Davon wäre nun Thomas berührt. Gott wäre ihm auch mehr
das „Wort", die Idee, die Botfchaft Chrifti eine allgemeine, abftrakte
Wahrheit. Solche „griechifche" Naturen aber gibt es allerwärts und
allezeit. Und nun erlebte Thomas an fich felbft jene ungeheure Wendung,

die den Unterfchied von „Heidentum" und „Chriftentum"
ausmacht und fteht mit Zweifel davor, bis er es erfchreckt und erfchüttert
erlebt: „Und das Wort ward Fleifch" — bis er den lebendigen Gott
erfährt, den Gott, der mehr ill als die Welt und anders als die Welt,
den perfönlichen Gott, den die Bibel den lebendigen nennt, und damit
erft das, was wirklich Gott ill, erft den, zu dem man fprechen kann:
„Mein Herr und mein Gott." Und fo erft hört er auf, ein „Zwilling",
ein „Zwiefacher", zu fein. Er fällt die Entfcheidung, die des ganzen
Menfchen, nicht bloß die des Kopfes, die endgültige, nicht bloß die
vorläufige, die abfolute, nicht bloß die relative. Er wird in Gott fell
und ganz, zum Handeln, zum Wagen fähig, fähig, im Vollfinn zu
leben und zu Herben.

Der Glaube an den lebendigen Gott und fein Reich will fehen.
Darin hat Thomas recht, da diefer Glaube mit feinem Anfpruch an
ihn kommt. Denn der lebendige Gott ift ein Gott der Taten, der
Beweife, der Zeichen. Wenn Paulus im erften Korintherbrief von den
Juden fagt, daß fie Zeichen forderten (i. Korinther i, 22) und Sie

darob eher tadelt, fo lag darin gegenüber der „Weisheit", welche nach
dem gleichen Ausfpruch die Griechen verlangten, ein Recht. Der lebendige

Gott waltet in der fichtbaren und greifbaren Wirklichkeit. Dort

178



muß man ihn fpüren. Man muß ihn fehen. Man muß ihn erfahren,
erleben, erfchauen. Er darf nicht bloß Gegenftand eines tiefen und
klaren Denkens oder eines frommen Gefühls fein. So haben ihn Mofes
und die Propheten gefehen, fo hat ihn überhaupt Ifrael gefehen. Und
das bleibt die zentrale Bedeutung der Erfcheinung Chrifti, daß wir in
ihm Gott fehen. Darum fpricht Chriftus zu Philippus: „Wer mich
liehet, der liehet den Vater." Und der Prolog des Johannes erläutert
den Satz: „Und das Wort ward Fleifch und wohnete unter uns"
zuletzt mit dem andern: „Gott hat niemand je gefehen; der eingeborene
Sohn, der im Schoß des Vaters war, er hat ihn herausgeführt."

So ruht unfer Glaube tatfächlich auf dem Sehen. Wir haben Gott
erfahren. Er ill uns begegnet und wir ihm. Wir haben fein Gericht
erlebt und feine Gnade. Er hat uns feine Ordnungen fchauen laffen.
Wir haben im Kleinen, das aber für uns lehr groß fein konnte —
denn wo Gott dabei ift, wird alles groß —, und haben im Großen,
vielleicht in gewaltigen Weltgefchicken, feine Taten erlebt. Wir haben
fein Reich vorftoßen fehen — im Kleinen und im Großen. Das gibt
uns die Zuverficht, daß er lebt. Von einem Sehen zum andern find
wir ihm näher gekommen. Wir haben die Nägelmale an feinen Händen

gefehen und den Finger auf diefe Nägelmale gelegt; wir haben die
Hand in feine Seitenwunde gelegt. Auch die Auferftehung Chrifti, Sie

ift uns keine bloße, von ferne her kommende Kunde; fie ift uns nur
der Gipfel der Offenbarung des lebendigen Gottes, und wir glauben fie,
weil wir von diefem lebendigen Gott unmittelbar etwas gefpürt haben.
Darum, weil wir gefehen haben, glauben wir an jegliche Auferftehung
der Sache Gottes. Wir halten daran auch im Dunkel, ja in der Finfternis

feft: weil wir gefehen haben, wiffen wir, daß wir wiederum fehen
werden. Wir fehen Gott, darum glauben wir.

Und gerade darum wollen wir wirklich fehen. Wir verfallen allo
nicht der Schwärmerei, nämlich der, welche dies wirklich ift, die nicht
bloß dem weltlichen und dem frommen Philifter fo erfcheint: der
felbftgemachten Einbildung des Herzens oder Kopfes. Wir wollen den
wirklichen Gott fehen, wir find Tatfachen-Menfchen. Echter Glaube
trägt ftets einen realiftifchen Zug. Nichts ill fo nüchtern, wie der
Dienft am lebendigen Gott. Gott ernüchtert, während die Welt
beraufcht. Der Philifter fchwärmt, nicht der Prophet; die Propheten
fehen viel fchärfer als die Politiker. Sie allein fehen, die andern träumen.

Sie allein find wach.
So behält Thomas recht mit feinem Verlangen nach dem Sehen,

dem Spüren, dem Erleben und auch dem eigenen, genauen, nüchternen
Prüfen. Nur eine felbft unlebendige Theologie, welche den Kern der
Bibel gar nicht verfteht, kann dem wehren wollen. Wer freilich nur
eine Theologie hat, ftatt einen lebendigen Glauben, oder wer nur eine
Religion hat, die in dem Trachten nach dem privaten Heil der
Seele und in der Uebung der entfprechenden Frömmigkeit aufgeht,

179



nicht dem lebendigen Gott dient, die etwas rein Ruhendes, Statifches
ift, nichts Kämpfendes und Werdendes, der bleibt fcheinbar wohl ftärker

vom Zweifel verfchont. Er kennt nicht den Kampf um das Reich
Gottes und den lebendigen Gott, nicht feine Verheißung, feine Hoffnung,

und darum auch nicht feine Anfechtung, feine Not. Er hat es,
fo fcheint es, beffer, bequemer. So fcheint es. Denn in Wirklichkeit
kann ihn der Zweifel viel tiefer erfchüttern, wenn diefer einmal kommt,
weil er es nicht mit dem wirklichen Gott zu tun hat, fondern bloß mit
Religion. Und er kennt nicht-die Seligkeit derer, die nicht bloß Theologie

und Religion fuchen, fondern das Reich.
Denn es bleibt freilich beliehen: „Selig find, die nicht fehen

und doch glauben." Aus zwei Gründen.
Man kann und muß den von uns dargeftellten Sachverhalt auch

umkehren und fagen: Unfer Sehen ruht auf dem Glauben; man
kann nicht fehen — ich meine: Gott fehen — ohne zu glauben.
Das gilt von den übrigen Jüngern. Es heißt eigentlich im Originaltext:
„Selig find, die nicht gefehen und doch geglaubt haben." Denn fie
hatten wohl gefehen in dem Sinne, daß eine Tatfache an fie trat, nicht
ein bloßes Dogma oder eine bloße Idee, daß es ein Ereignis war, nicht
ein Gedankengebilde, aber diefe Tatfache mußte doch geglaubt werden,

diefes Ereignis war nicht eines der gewöhnlichen Gefchichte, das

man aktenmäßig verzeichnen und demonftrieren kann. Der Verftand
konnte es bezweifeln, die Sinne konnten es beftreiten — es mußte mit
einem andern Organ aufgenommen werden. Es konnte nur verftanden
werden aus dem Zufammenhang des Reiches Gottes, aus Gott felbft,
aus Chriftus felbft, dem fleifchgewordenen lebendigen Gott. Auch das

offenfte Grab fagte noch nichts — Gott mußte es jedem befonders
öffnen — für den Glauben. Keine Philofophie oder Wiffenfchaft
konnte das tun. Das ift nichts für Philofophie und Wiffenfchaft. Bis
auf diefen Tag. Auch heute ift die Auferftehung Chrifti nicht eine
einfache gefchichtliche Tatfache — gottlob! — fondern eine Sache des

Glaubens. Er führt zum Schauen. Der lebendige Gott felbft öffnet das

Auge.
Das gilt von allem Sehen Gottes. Es ill immer ein Sehen des Glaubens.

Jede Tat Gottes an uns oder an der Welt kann vom Zweifel
weggedeutet werden. Wiffenfchaft und Philofophie oder gewöhnliche
Gefchichtsfchreibung können fie nicht beweifen und allerdings auch
nicht widerlegen. Es heißt einfach: Selig find, die reinen Herzens
find, denn fie werden Gott fchauen." Aber auch: „Ich danke dir,
Vater, daß du folches den Klugen und Weifen verborgen und den
Unmündigen offenbart haft." Wo der Verftand ruhelos fein Gewand
webt und wieder auftrennt, fällt der Glaube die Entfcheidung. Um
diefe kommen wir nicht herum. Und es ift gut fo. Denn nur durch fie
wird der Glaube Glaube, fonft bliebe er immer Wiffenfchaft oder
Philofophie und damit immer dem Zweifel ausgefetzt. Er bliebe aber

180



auch eine fehr kalte Sache, eine Sache, die das Gemüt nicht im Tiefften

bewegte, die nicht die Perfönlichkeit im Zentrum erfaßte. Der
Glaube, fagen wir: das Verhältnis zu Gott, muß, wenn es das fein foil,
wozu es beftimmt ift, das Allerperfönlichfte des Menfchen fein und
darum das Allerheiligfte, darum aber auch das eigenfte Erlebnis und
die eigentlichste Tat der Perfönlichkeit. Es muß ihre freiefte Tat fein,
darum ein Wagen, ein Bekennen; es muß die Schöpfung fein, durch die
Sie gefchaffen wird; es muß ihre eigenfte Wahl fein, durch die fie
gewählt wird. So allein wird Gott ihr Gott. So allein kann fie
fprechen: „Mein Herr und mein Gott!" und damit erft: „Mein Herr und
mein Gott — und wird aus Doppelheit Einheit.

Diefer Glaube erft macht feiig. „Selig find, die nicht fehen und
doch glauben." Das Wiffen der reinen Wiffenfchaft läßt das Herz
kühl, das Wiffen des Glaubens ill fein heiligfter Schatz. Glauben ift
feiner Natur nach Freude; Freude kann fich fteigern zum Jubel und
Jubel zur Seligkeit. Diefe Seligkeit aber kann im tiefften Leid
aufquellen, fie kann im tiefften Dunkel aufleuchten — ja, fie tut das

gerne —, Sie kann und will auflodern im Trotz und „Dennoch!" des
Glaubens. Es ift die Seligkeit, die Freude, ohne die keine andere ganz
echt und ficher ift, die aber ihrerfeits ohne jede andere leben kann.

Aber noch ein anderes Recht hat das: „Selig find, die nicht fehen
und doch glauben." Es gibt neben dem rechten auch ein falfches
Sehenwollen. Das ift das Sehen aller derer, die immer erft glauben
wollen, nachdem fie gefehen haben. Und zwar nun fo: Sie vermögen
nicht den Glauben an eine Sache aufzubringen, die noch unfichtbar ift,
die eben noch geglaubt werden muß. Es foil ihnen fchon der Sieg
zum voraus verbürgt fein. Oder beffer: nur wenn eine Sache fchon
dafteht, wollen fie fie gelten laffen — und find dann gewöhnlich große
Bewunderer einer folchen, das heißt: des Erfolges — aber wenn eine
Sache unficher, zweifelhaft, vielleicht gar gewagt ift, ja vielleicht gar
unmöglich fcheint, dann fchütteln fie den Kopf. Und kommen fich
als die Nüchternen, die Realiften, die Gewiffenhaften, die Abenteuern
und Phantafien Abholden vor. „Es fei denn, daß man mir den vollen
Saal zeigt und ich den zuftimmenden Zeitungsartikel lefen kann; es

fei denn, daß ich die Abonnenten- und Subfkribentenlifte vor Augen
habe und die Garantiefumme in den Händen; es fei denn, daß ich den
Abfchnitt einer Welt- oder Kirchengefchichte über das Geplante und
Gelungene fchon vor mir habe, fo will ich es nicht glauben." So und
ähnlich ift die falfche Art des Sehenwollens. Wir wiffen, daß fie fehr
verbreitet ift und daß es ganze Völker gibt, denen diefe Art befonders
anhaftet (die auch darum nie zu einem Entfchluß oder zu einer
Entfcheidung kommen, ewig „Zwillinge" bleiben), die Völker, die dann
zur Strafe dort wagen und glauben, wo fie es nicht follten und
betrogen find. Es ift jedenfalls eine unfchöpferifche Art. Diefe Art
kommt nie weiter; fie bleibt am Fertigen, Greifbaren haften. Ach,

181



wie fchwer ift es, mit Menfchen diefer Art dem lebendigen Gott und
leinem Reiche dienen zu follen! Sie gehören zu fehr gleichzeitig Gott
und der Welt, dem Glauben und dem Nichtglauben; fie find zu fehr
„Zwillinge", „Zwiefache", ftatt Einfache und Ganze.

Diefer Art ift die große Wahrheit entgegenzuhalten: Der Glaube
felbft ift es, der das Sehen f ch a f f t. Es gibt eine Wirklichkeit, die
nicht fchon zum voraus vom Verftand gefehen werden kann, fondern
die eben erft durch den Glauben wird oder durch den Nichtglauben
nicht wird. Der Glaube ift eben Schöpfung aus dem Nichts. „Es ift aber
der Glaube eine feile Zuverficht auf das, was man hofft, ein Nicht-
zweifeln an dem, was man nicht liehet." Ihr lieben Leute, wenn ihr
nicht glaubet, ja dann werdet ihr freilich nicht fehen, aber wenn ihr
glaubtet, dann würdet ihr fehen. Euer Glaube müßte eben das jetzt
nicht zu Sehende fchaffen. Anders gefagt: Es ift fichtbar, aber nur
für den Glauben. Es müßte jetzt vom Glauben, im Glauben erfaßt
werden. Dann würde es greifbare Wirklichkeit. So wartet eine ganze
Welt nur auf den Glauben, um fichtbare Wirklichkeit zu werden.
Eine ganze Welt wartet umfonft, weil wir nicht Glauben haben. Aber
wenn wir Glauben hätten! Und oft ift es fo, daß Menfchen oder
Sachen an einen Punkt der Entfcheidung geftellt find, wo es gilt:
„Nun im Glauben den Fuß weitergefetzt, auf den Weg der
Verheißung, oder es ift zu Ende." Nur Glaubende können dem Reiche
des Lebendigen dienen. Selig, wer das kann!

Auch hier aber ift wieder eine Umkehrung möglich: Wenn der
Glaube oft etwas bejahen muß, was er nicht fleht, fo muß er oft
auch das verwerfen, was er fieht. Er darf oft das, was vor Augen
liegt, nicht gelten laffen. Er muß es, wenn es das letzte Wort fein
will, abweifen; er muß durch es hindurch oder auch darüber hinaus
fehen. Ach, und nun gibt es fo viele, die das nicht können, die fofort
überwältigt find von dem, was gerade vor Augen liegt, und tun, als
ob es allein gälte; die Jofort den Glauben verlieren, die Waffen
ftrecken, den Kopf hängen laffen; die fofort zweifeln, jammern,
kapitulieren. (Worauf dann leicht der Zweifler zum Verleugner, ja fogar
zum Verräter wird!) Heute fehen diefe Menfchen, die ans bloße
Sehen deffen, was die Dinge fcheinen, gebunden find, bloß den Sieg
des Böfen, den Zufammenbruch des Friedens, des Sozialismus, ja des

Reiches Gottes. Sie fehen bloß die Riefenmacht des Militarismus, des

Nationalismus, des Abfalls, des Götzendienftes. Und verzagen,
verzweifeln. „Sehet, fehet, welche Mauern!" Ach, welch kurzen Atem
hat der Glaube diefer Menfchen! Wie charakteriftifch ift diefe Art
gerade für die heutigen Menfchen, die fo fehr geneigt find, vor jedem
Mißerfolg wie vor jedem Erfolg fofort zu kapitulieren, die keine
fchwere und große Sache dennoch tragen und feilhalten können. Und
wie liehen wir befchämt vor Zeiten, wo man diefen Glauben in
lebenslangem oder doch das halbe Leben langem Kerker bewahrte und

182



das résistez an die Wände von Höllen fchrieb! Wie gut aber, daß
nun Zeiten gekommen find, welche die Seelen wieder ftark und froh
machen im Glauben!

Diefes falfche Sehen muß ein wirklicher Glaube überwinden.
Wirklicher Glaube hat einen langen Atem. Wirklicher Glaube hat
andere Augen als die Zeitung. Wirklicher Glaube fieht, wie vieles,
das tut, als ob es fei, doch nur Schein ift. Er fieht durch die Dinge
hindurch und über die Dinge hinaus. Er fieht über ihnen Gott. Er
weiß, daß Groß klein, Allmächtig ohnmächtig, Sieg Niederlage fein
kann und umgekehrt. Er fieht, wie der „altböfe Feind" in dem
Augenblick, wo auf Erden nichts Seinesgleichen zu fein fcheint, „ge-
richt" ill und ein Wörtlein ihn fällen kann. Er fieht Chriftus, der
auferftanden ifl und auferftehen wird. Er fieht das Reich, das trotz
allem und in allem kommt. Er fieht die Verheißung und bleibt fell
dabei. Und er erfährt mitten im Kampfe und Kampfesnot und im
Anfturm der Hölle: „Selig find, die nicht fehen und doch glauben."

Leonhard Ragaz.

Von der Religiös-fozialen Bewegung, ihrem Sinn
und Werden.

in.
Aber hier gerade fetzt nun die andere Geftalt des Einfluffes ein,

den der Krieg auf die religiös-foziale Bewegung gehabt hat; fie heißt:
die dialektifche Theologie. Endlich tritt fie auf den Plan, nachdem wir
ihren Schritt fchon lange hinter der Bühne gehört haben.

Was hat die dialektifche Theologie mit dem Kriege zu tun?
Ich hätte wohl kaum gewagt, von mir aus diefen Zufammenhang

herzuftellen. Zwar hat man fchon lange darauf hingewiefen, wie der
durch die Kataftrophe erzeugte Peffimismus eine Haupturfache des

Erfolges der Neuen Theologie fei, und ich habe felbft diefen
Zufammenhang und andere, damit verwandte (z. B. das neue Bedürfnis
nach Autorität) nicht überfehen. Aber trotzdem hätte ich, wie gefagt,
nicht den Mut gehabt, die Entflehung der dialektifchen Theologie fo
eng mit dem Kriege zu verbinden. Nun aber hat es ja vor einiger Zeit
einer der bedeutendsten Führer und Miturheber diefer theologifchen
Bewegung, Eduard Thurneyfen, felbft fo dargeftellt, und zwar mit
Nachdruck, und fo ift es denn doch wohl Tatfache.1)

1) Die in Betracht kommende Aeußerung Thurneyfens geichah an einem fozialen

Kurs der fchweizerifchen Prediger-Gefellfchaft in Bad Lauterbach (Kanton
Bern) im Sommer 1927, in der Diskuffion über ein Referat von mir: „Ueber den
gegenwärtigen Stand des religiös-fozialen Problems." Die ganze Ausfprache ift im
Juli-Auguft-Heft und im September-Heft 1927 der „Neuen Wege" enthalten.
Einiges, was dort von mir gefagt worden ift, kehrt hier wieder.

183


	THOMAS, oder : Sehen und Glauben

