
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 30 (1936)

Heft: 2

Artikel: Von der Religiös-Sozialen Bewegung, ihrem Sinn und Werden
(Fortsetzung)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136850

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136850
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


lung von Glaubenshochmut oder gar Glaubensübermut und meldet fich
das letzte große Wort aus diefem ganzen gewaltigen Zufammenhang:
„Ich glaube, Herr, hilf meinem Unglauben."

In diefem Sinne aber handelt es fich — aber wir betreten nun das

Allerheiligfte! — um etwas, was viele zu vergeffen fcheinen, die doch
nicht von Gott los find, und zugleich um etwas, das wir gerade heute
io nötig hätten. Wir Stehen vor den Bergen des Böfen, des
Gottwidrigen, vor den großen Unmöglichkeiten, die auf der andern Seite
zu Unvermeidlichkeiten werden — liehen ohnmächtig. „Was find
wir? Und fehet: was die Andern! Ja, wenn wir Minifler wären,
Präfidenten oder Diktatoren großer Reiche! Oder wenn wir die
bekehren könnten, für unfere Sache gewinnen! Oder wenn wir Maffen
aufbieten, Maffen organifieren könnten!" Dabei vergeffen wir, daß
wir viel mächtiger find als Minuter, Präfidenten, Diktatoren und Mallen!

Wir vergeffen die uns angebotene Waffe Gottes, die am wenigften

Minifler, Präfidenten, Diktatoren und Maffenorganifationen handhaben

können. Wir vergeffen, daß es heißt (auch diefes Wort muß ich
noch anführen!): „Das Gebet des Gerechten (das heißt: des ganz auf
Gottes Sache und damit das Rechte Gerichteten) vermag viel, wenn es

ernftlich ill" — wobei im „viel" auch das „alles" liegt! Und doch ift
das die allmächtige Waffe der Kleinen. Aber noch einmal: nur der
Glaube „eines Senfkorns groß". Leonhard Ragaz.

Von der Religiös-Sozialen Bewegung, ihrem Sinn
und Werden. ')

(Fortfetzung.)

Ich habe bisher einfeitig von der Schuld geredet, die es am
Proletariat zu fühnen galt. Aber es muß hinzugefügt werden, daß ihm
auch eine Verheißung zu bringen war. Für es mußte es eine Verheißung

fein, von uns zu vernehmen, daß feine Sache recht fei, daß fle
auch vor Gott recht fei, daß fie, recht verftanden, auch die Sache

Chrifti fei. Das war tatfächlich eine frohe Botfchaft für es. Denn es

lag doch im Bewußtfein und noch mehr im Unbewußtfein fchwer
auf feiner Seele, daß feine Sache eine unrechte, unfittliche, ja gottlofe
fein follte. Im Grunde feiner Seele lebte doch eine Ahnung, daß
leine Sache eigentlich mit der Sache Chrifti im engften Zufammenhang

liehe, und nicht nur diefe Ahnung, fondern auch ein heimliches
Verlangen, fie von dorther beftätigt zu fehen. Es war daher eine
gewaltige Freude, als es die neue Botfchaft vernahm. „Das Volk, das
im Finftern wandelt, liehet ein großes Licht." Eine mächtige Erfchüt-

x) Vgl. das Januarheft.

61



terung ging durch das Land; auch weit über die Schweiz hinaus fpürte
man etwas davon.

Aber man würde den Sinn diefer Tatfache, daß unfere
Botfchaft für das Proletariat auch Verheißung war, völlig mißverftehen,
wenn man fie fo deuten wollte, als wäre es je unfere Abficht gewefen,

das Proletariat für die Kirche oder auch nur für das Chriftentum
zu gewinnen. Das wollten wir keinen Augenblick. Wir wollten es

ebenfo wenig, als wir die Kirche für den Sozialismus gewinnen wollten.

Das ill ein Punkt in unferer Haltung, den zu verftehen vielen
fchwer gefallen ift und noch heute fchwer fällt und der doch die
größte Wichtigkeit befitzt. Er erklärt fich aber wieder ganz einfach
aus unferer Grundauffaffung und Grundhaltung. Was wir verkündigten,

war die alte Botfchaft: „Das Reich Gottes ift nahe herbeigekommen,
kehret um und fchenket der Botfchaft Glauben." Was hatte das

mit Chriftentum und Kirche zu tun? Wenn das Wahrheit war, wenn
das die Gemüter erfaßte, dann mußten die Arbeiter ganz von felbft
zu Chriftus und die Kirchen zum Arbeiter und zum Sozialismus kommen;

alles mußte fich fchon fo machen wie es recht war. Mit andern
Worten: es ging um Gott, nicht um Religion, Chriftentum und Kirche.

Wir muffen uns hier wieder jenes Grundgedankens der religiös-
fozialen Bewegung erinnern: des Gegenfatzes zwifchen Gott und
Religion. Man kann ihn in der Tat nicht wichtig genug nehmen. Er ill
für unfere ganze Beurteilung des Sozialismus fundamental. Denken
wir nun an das, was am Sozialismus, jedenfalls an der Sozialdemokratie,

fchwer fallen, ja anftößig fein mußte. Wir gelangen damit
zum Marxismus. Ich will hier zunächft die Tatfache feftftellen, daß
unfere Bewegung fall zweieinhalb Jahrzehnte lebte, ohne daß es zum
geringften Zufammenftoß mit dem Marxismus kam. Das ift nicht
etwa daraus zu erklären, daß wir diefen nicht gekannt hätten, auch
nicht daraus, daß er in der untheoretifchen fozialiftifchen Bewegung
der Schweiz keine ernftliche Rolle gefpielt hätte; unfer Horizont fiel
wirklich nicht mit den Grenzen der Schweiz zufammen! Nein, wir
muffen auch hier uns an unfern oberften Gefichtspunkt erinnern: Wir
deuteten auch den Marxismus religiös. Das bedeutet: Wir fahen nicht
in erfter Linie auf feine foziologifch-wiffenfchaftliche Struktur,
fondern auf das, was darin an Wahrheit Gottes fei. Was daran, um es

prägnant zu fagen, teils von Hegel, teils von Darwin oder gar von
Büchner und Häckel war, die ganze Einhüllung in die urfprünglich
idealiftifche, dann aber materialiftifch gewordene philofophifche
Weltanfchauung des 19. Jahrhunderts, lehnten wir felbftverftändlich ab.
Aber wir glaubten hinter diefer irrtümlichen Gedankenform des
Marxismus etwas anderes fehen zu können, etwas fehr Großes und Wahres.

Wir fahen in ihm ein Aufleben der Gottesreichshoffnung, fpeziell
des prophetifchen Mefflanismus. Im Gefchichtsmaterialismus erblickten

wir nicht bloß eine berechtigte und notwendige Betonung der

62



Wichtigkeit der materiellen Dinge, fondern wir meinten darin auch
etwas von jenem meffianifchen Materialismus wiederzuerkennen, der
in der Botfchaft gipfelt: „Das Wort ward Fleifch", und von dem das
Wort des Myftikers ein Abglanz ift: „Das Ende der Wege Gottes ill
Leiblichkeit!" Den Klaffenkampf — um den andern großen Anftoß
zu nennen — haben wir als das verfteinerte Gewaltdogma, das er
zuletzt geworden ill, natürlich nie anerkannt, wohl aber haben wir
das anerkannt, was das Wort urfprünglich bedeuten will: den Kampf
der Arbeiterklaffe um ihre Befreiung, die zugleich die Befreiung von
allem Klaffenkampf und aller Klaffenherrfchaft wäre, und haben im
übrigen die Notwendigkeit des Klaffenkampfes, das heißt: die
Zuftande, aus denen er mit Notwendigkeit erwächft, dem Chriftentum
ins Schuldbuch gefchrieben. Wenn es feine Pflicht getan hätte, fo hätten

wir nicht eine vom Klaffenkampf zerriffene chriftliche Gefellfchaft.
Der Klaffenkampf ill eine Anklage nicht gegen den Sozialismus,
fondern gegen das Chriftentum. Allgemein gefagt: wir haben von unferem

erhöhten Standort aus, im Dienfte unferer befonderen Aufgabe,
das Pofitive am Marxismus, fein Recht und feine Wahrheit, leine
providentielle Million gefehen und feine, für uns als folche ganz
felbftverftändlichen, Irrtümer infofern überfehen. Diefe hatten damals
nicht wir befonders hervorzuheben.

Vor allem gilt das Gefagte von der Stellung des marxiftifchen
Sozialismus zur Religion. Hier fpielte für uns die fcharfe Unterfcheidung

zwifchen Gott und Religion die entfcheidende Rolle. Gott ill
nicht Religion. Gott kann fein, wo keine Religion ift, wie er fehlen
kann, wo Religion ift. Gott ill objektive Wirklichkeit, Religion fub-
jektive Geiftesform. Gott kann alfo fehr wohl bei den Sozialiflen
fein, die ihn leugnen, und kann bei den Chriften, die ihn bekennen,
nicht fein. Gott ili da, wo feine Gerechtigkeit ift, wo feine Sache

vertreten wird, nicht da, wo man ihm Tempel baut und Gottesdienfte
feiert. Gott kann bei den Gottlofen fein und die Gläubigen können
fern von ihm fein. Es kommt doch nicht auf die religiöfe oder anti-
religiöfe Formel an, fondern auf die Wirklichkeit Gottes. Diefe
Erkenntnis machte uns das Herz weit. Möchte fie es uns auch heute
weit machen, etwa im Blick auf Rußland! Aber es ift klar, daß
Menfchen, die fo empfanden, nicht daran denken konnten, die Arbeiter
für die Religion, für das Chriftentum, für die Kirche zu gewinnen.
Für Gott, ja, für Chriftus, ja — foweit da von „Gewinnen" die Rede
lein kann —, aber das ift ja etwas toto coelo anderes.

Wenn es fich alfo fchon aus diefem Grunde nicht um eine
Gewinnung der Arbeiterfchaft für die Kirche oder das Chriftentum handeln

konnte und auch nicht einfach um eine Gewinnung der Kirche
für den Sozialismus, fo kam noch etwas anderes, in feiner Art nicht
weniger Entfcheidendes dazu, was unfere ganze Haltung beftimmte
und was man ftets bedenken muß, wenn man diefe verftehen will:

63



So wichtig uns der Sozialismus war (und ill!), fo war und ift er uns
doch nur etwas Vorläufiges — zum mindeften in feiner politifchen und
wirtfchaftlichen Form und unter dem oberften religiöfen Gefichtspunkt
betrachtet. Er ilt ein Hinweis auf etwas Größeres, das in ihm
aufglänzt, fowohl als Verheißung wie als Gericht, und das auch durch
feine Mängel und Irrtümer hindurchglänzt. Was einmal in einer Par-
teiverfammlung, bei einer Verhandlung über Religion und Sozialismus,
der greife Hermann Greulich, der weitaus bedeutendste unferar
fozialiftifchen Führer, erklärt hat: „Der Sozialismus ill der Johannes der
Täufer; er kommt mit Sturm und Gewalt, unter viel Menfchiichem
und Unreinem; er bereitet eben bloß den Weg. Nach ihm aber wird
ein Anderer kommen", das hätten, unter diefem höchften Gefichtspunkt,

auch wir fagen können und haben es ungefähr fo auch
gefagt. Darum konnten und mußten wir wohl dem Sozialismus fein
Recht geben; darum konnten und mußten wir für das Proletariat
einftehen; darum konnten und mußten wir, unter dem vorhin
geltend gemachten Vorbehalt, auch in die Partei des Proletariats gehen;
darum konnten und mußten wir das fogar mit Leidenfchaft und
Enthufiasmus tun — denn was könnte man Großes und Kühnes tun
ohne Leidenfchaft und Enthufiasmus? — trotzdem: unfer Zentrum lag
nicht im Sozialismus. Was uns bewegte, war in letzter Inftanz nicht
das Schickfal des Sozialismus, auch nicht feine Erneuerung, fondern
das Reich Gottes und die Erneuerung der Chriftenheit zu ihm und
von ihm aus, anders gefagt: unfer letztes und wefentliches Anliegen
war die Sache Chrifti und ihre Erneuerung in der Chriftenheit.

Es handelt fich alfo nicht um das berühmte Bindeftrich-Chriften-
tum, nicht um die Hinzufügung eines neuen Anhangs zu dem im
übrigen in der bisherigen Form fortbeftehenden Syftem des chriftlichen

Denkens und Lebens, fondern um ein neues Verftändnis Gottes,

Chrifti, der Bibel, des Reiches Gottes, um eine neue Fällung, ein
Neudenken, ein Neugeftalten der Sache Chrifti, um eine Umwälzung

bis auf den Grund, um die „Revolution des Chriftentums".
Das ift's, nicht mehr und nicht weniger, was wir glaubten und

wollten und noch jetzt glauben und wollen.
Dazu auch noch einige erläuternde Bemerkungen.
Zuerft eine rein formelle. Es braucht wohl nicht viel Worte, um

klarzuftellen, daß diefe Revolution des Chriftentums nicht etwas war
und ift, was wir meinten machen zu können, etwa mit unferem Geift,
unferer Predigt, unferem Tun, vielleicht gar vermitteln des Sozialismus

— fie blieb ausfchließlich Gottes Werk. Nie, aber auch gar nie
hat es jemand von uns anders verftanden. Das fei gegen das bekannte
unmotivierte Gerede, wir hätten gemeint und meinten, das Reich Gottes

durch unfer Tun, etwa gar durch fozialiftifche und pazififtifche
Politik, herbeiführen zu können, nochmals feftgeftellt. Wir erkannten
bloß die Notwendigkeit diefer Revolution des Chriftentums, und wir

64



glaubten, Gott am Werke zu fehen, um fie herbeizuführen; uns aber
konnte höchstens die Aufgabe befcheidenfter Wegbereitung zufallen.
In diefem Sinne vollendete fich unfer Bekenntnis, der Glaube an den
lebendigen Gott und fein Reich, im Gebet: in der Bitte um den Heiligen

Geilt!
Das Zweite aber ill, daß durch diefe Grundhaltung der uns etwa

angedichtete Verfuch vollends ausgefchloffen ift, etwa bloß dem
vorhandenen Gebäude des chriftlichen Wefens einen fozialen Anbau
hinzufügen zu wollen. Das fchon angeführte Wort vom Bindeftrich-
Chriftentum ill auf uns angewendet ein ebenfo wohlfeiler Witz, wie
das noch berühmtere vom Kurzfchluß.

Wir wollten und wollen nicht dem Chriftentum einen fozialen
Anhang hinzufügen, fondern wir verftehen die ganze Sache Chrifti
fo, daß ihre foziale Wahrheit von Anbeginn und wurzelhaft drin
mitenthalten ill. Noch faft verkehrter wäre, zu meinen, wir wollten aus
dem Chriftentum (oder gar aus dem Evangelium) bloß eine foziale
Wahrheit, vielleicht bloß einen religiös gefärbten Sozialismus,
herausnehmen und das übrige preisgeben. Im Gegenteil: Wir wollten von
Anfang an gerade die Tiefe des Evangeliums, gerade feine revolutionäre

Eigenart wiedergewinnen. Gerade aus diefer Tiefe flammte auch
feine foziale Wahrheit und Erlöfungskraft. Das wird fofort weiter zu
zeigen fein. Wie ich es ein andermal1) ausgedrückt habe: Was wir
wollen, ill das ganze Evangelium, aber auch auf feinen fozialen Sinn
hin gedeutet. Wir wollen Weihnachten, Karfreitag, Oftern, Pfingften
nicht ihren zentralen Sinn rauben, fie nicht gleichfam politifch
ausbeuten, ja ausplündern, fondern gerade umgekehrt: wir wollen ihren
zentralen Sinn wiedergewinnen, um gerade darin den fozialen Sinn des

Evangeliums zu finden. Das war von Anfang an unfere „Methode",
wie leicht zu beweifen wäre. Daß wir den fozialen Sinn des
Evangeliums manchmal mit Einfeitigkeit hervorhoben, befonders in dem
Gegenfatz zu allem bloß privaten Troft- und Seligkeitschriftentum, der
ein Hauptftück unferes Kampfes war, bedeutete doch eine ganz
felbftverftändliche taktifche Notwendigkeit, die unfere grundfätzliche
Haltung nicht aufhob.

Es ill wohl kaum nötig, noch hinzuzufügen, daß wir ebenfowenig
wie ein Chriftentum mit einem fozialen Anhang bloß einen Sozialismus

mit einem religiöfen Anhang wollten und wollen. Was wir wollten

und wollen ift ein Ganzes und ill aus einem Ganzen: die neu ver-
ftandene und neu verwirklichte Wahrheit Gottes, in der „Religion"
und „Sozialismus" nach ihrem tiefften Wefen fowohl enthalten als
aufgelöft find — aufgelöft, aber als erfüllt.

Wenn fchon von diefer Grundhaltung her eine folche bloße Er-

x) „Was ift religiöSer Sozialismus?" in der „Zeitfchrift für Religion und
Sozialismus" (1929, Heft 1).

65



gänzungs- oder gar Flickarbeit ausgefchloffen ift, fo vollends durch
eine Grundthefe, die daraus hervorgeht: Unfer fundamentaler Glaube
und unfere fundamentale Hoffnung ift doch, daß alle Wirklichkeit in
Gottes Herrfchaftsgebiet gebracht und feiner Erlöfung teilhaftig werde.
Das ill die Theokratie (oder Chriftokratie), die wir meinen. Ob man
es lieber Theonomie (oder vielleicht Chriftonomie?) nennen will, tut
nichts zur Sache. Ich meinerfeits füge gerne der Löfung von der Theokratie

noch die von der Freiheit hinzu und rede von „freier Theokratie",

um das Mißverftändnis zu vermeiden, als ob es fich um die
Aufrichtung eines autoritären Syftems im Namen Gottes, fei es unter der
Vorherrfchaft des Staates, fei es der Kirche, fei es der Gefellfchaft,
handle. Zwar follte uns gegenüber ein folches Mißverftändnis von
vornherein unmöglich fein, aber es fei zum Ueberfluß doch bemerkt,
daß wir uns die Gottesherrfchaft nur zugleich als Freiheit denken
können, als Erlöfung von den Mächten der Welt und der Sklaverei
des Götzendienftes aller Art, auch des religiöfen, im Sinne des Wortes:
Deo servire libertas1) und nur als ganz freie Wirkung des Geiftes des

lebendigen Gottes und feines Chriftus.
Jedenfalls gehört es zum eifernen Inventar der religiös-fozialen

Bewegung, daß die foziale Erlöfung nicht weniger als die individuelle
zum Reich Gottes gehöre und daß Gott in Chriftus mitten in alle
Weltwirklichkeit hinein muffe, damit alles Gottes werde und fein
Wille auf Erden gefchehe wie im Himmel.

Ill es wohl nötig, noch ausführlich darauf zurückzukommen, daß
für uns vom Anfang an ganz felbftverftändlich das ganze Evangelium
über allen bloßen Sozialismus nicht weniger als unendlich weit hinausging?

Von einer Verwechslung oder Gleichfetzung des Reiches Gottes
mit politifchen und wirtfchaftlichen Formen wird man uns beim
eifrigften Suchen nichts nachweifen können. So töricht und fo kin-
difch find wir wirklich nie gewefen. Wir wußten wahrhaftig, daß das

Evangelium eine Botfchaft fei vom Sieg über Welt, Fleifch, Tod und
Teufel, und es ill uns in keinem enthufiaftifdien Traume je eingefallen,
daß der Sozialismus folches leiften könne. Auf diefen Teil der
Botfchaft des Reiches Gottes waren unfere Seelen mindeftens ebenfo
begierig wie auf den „fozialen". Wir warten auf den „Neuen Himmel"

nicht weniger fehnfuchtsvoll als auf die „Neue Erde". Wohl ill
für uns der ganze Sozialismus, im Sinne feiner höchften und reinften
Ziele, gerade mit feinem abfoluten Radikalismus, im Evangelium
enthalten, aber auch feine großartigften Perfpektiven find unendlich
überboten durch die Hoffnung auf das Reich Gottes für die Erde.

So fehr uns alfo der Sozialismus anlag, fo blieb unfer Zentrum
ftets ohne alles Wanken die Erneuerung der Sache Chrifti und der
Chriftenheit. Hier haben wir unfere größte und fchwerfte Arbeit ge-

x) Gott dienen ill Freiheit.

66



leiftet, hier haben wir unfern innerften und heiligften Kampf gekämpft.
Der Umftand, daß die Welt das fozufagen mehr Peripherifche an
unferem Wollen: Sozialismus und Antimilitarismus, ungleich mehr
beachtet hat als das Zentrale: unferen Kampf um Gott, um Chriftus,
um ihr Reich, bedeutet keine Entfcheidung darüber, wo für uns das
Zentrum lag. Die Maffe hat in der Reformationszeit auch mehr auf
den Kampf gegen das Papfttum und den Klerus, die Aufhebung der
Klofter und der Zehnten geachtet, als auf die Lehre von der
Rechtfertigung aus dem Glauben allein! Uns kam es auf Gott und fein
Reich an, nicht auf den Sozialismus (fofern diefer davon getrennt
wäre); nach unferer Auffaffung Heckte in der fozialen Frage verhüllt
die Gottesfrage und mußte daraus nach und nach deutlich hervortreten.
Gott pochte in der fozialen Bewegung von außen an, fo daß ihn alle
Welt, und auch die Chriftenheit, irgendwie hören mußte; er kam nicht
in religiöfen Formen und in theologifchen Formeln, fondern in
weltlichen Wirklichkeiten, aber die letzte Antwort mußte von innen her
erfolgen und „Gott" heißen, freilich um von innen wieder
welterobernd nach außen zu dringen. Jedenfalls konnten wir die Arbeiter
auch deswegen nicht einladen, in die Kirche zu kommen, weil diefe
Kirche in ihrer Lehre wie in ihrer Praxis felbft wieder zu Gott kommen

mußte. Vorläufig mußte eher der Sozialismus die Kirche,
überhaupt die Chriftenheit, zu Gott führen als umgekehrt.

So gingen wir denn daran, die Wahrheit Chrifti neu zu finden. Es
ift unmöglich, hier diefen neuen Grundriß der Wahrheit Chrifti, den
wir herauszuarbeiten fuchten, nachzuzeichnen, und es ift auch unnötig.
Wir kennen ihn ja im großen und ganzen.1) Wohl aber hat es im
Zufammenhang mit diefer Unterfuchung einen Sinn und Wert, die
Methode diefer Arbeit ins Licht zu fetzen.

Auch hier flößen wir, wie mir fcheint, auf eine fehr einfache Linie:
Es galt, den lebendigen Gott und fein Reich wieder zu erkennen und,
foweit das eine menfchliche Aufgabe fein kann, zur Geltung zu bringen.

Alfo nicht etwa wieder ein möglichft vollftändiges theologifches
Syftem, in deffen Kammern fo leicht der Tod wohnen kann, das fo
gar leicht ein Maufoleum der Wahrheit wird, fondern Gottes lebendige
Wirklichkeit felbft, in der ja alles andere befchloffen ift. Unfere
Methode kann am beften durch das Wort charakterifiert werden: „Trachtet
am erften nach dem Reiche Gottes und feiner Gerechtigkeit, fo wird
euch folches alles zufallen." „Solches" bedeutet in diefem Zufammenhang:

„Alles was ihr an Einficht in Gottes und feines Reiches Wefen
und Walten nötig habt."

Es wurde in diefer Zeit gern die Löfung vom Ernftnehmen Gottes
gebraucht, wörtlich befonders durch Kutter, der Sache nach durch uns

x) Man vergelte nicht, daß der Vortrag vor Gefinnungsgenoffen gehalten
worden ill.

67



alle. Diefe Löfung eignet fich gut, um den Weg der Erneuerung der
Wahrheit Chrifti, den wir gingen, zu kennzeichnen. Es galt in der
Tat, Gott ernft zu nehmen, den lebendigen Gott; daraus ergab fich
dann von felbft, grundfätzlich gefprochen: Alles andere, genetifch
gefprochen: Eins nach dem andern. Wenn Gott galt, dann galt nicht die
Welt. Der Gegenfatz zwifchen Gott und Welt wurde wieder entdeckt.
Wenn Gott galt, dann nicht die Kultur, die mit ihrem glänzenden
Anfpruch fogar das Evangelium zudeckte, in dem Sinne, daß fie es auf
ihre Art erklärte und wegerklärte, zurechtdachte, verkürzte, lähmte,
was wir dem Liberalismus, befonders der fogenannten modernen Theologie,

vorwarfen. Wenn Gott galt, dann nicht der natürliche Mechanismus

der Dinge, fondern eben Gottes Welt. Das Wunder wurde
wieder natürlich: denn der lebendige Gott ift ja das Wunder. Wir
verftanden wieder das, was die Evangelien vom Aufbrechen der Welt
Gottes in „Zeichen" verkündigen. Wir verftanden wieder die Fleifch-
werdung des Wortes, das Kreuz, die Auferftehung, den Heiligen Geift.
Weihnachten, Karfreitag, Oftern, Pfingften lebten auf und füllten fich
mit gewaltigem Inhalt. Chriftus lebte auf. Aus dem hiflorifchen Jefus
der modernen Theologie und dem Chriftusprinzip des Liberalismus
der altern Art wurde der lebendige Chriftus. Die Bibel lebte auf. Sie
wurde aus einer hiflorifchen Urkunde wieder zur Gefchichte Gottes
mit den Menfchen, zur Offenbarung, zum Worte Gottes. Und von da
aus wurde auch die Wahrheit deutlich, die als Kern in der harten
Schale des Dogmas liegt.

Das war die wunderbare Entwicklung, die wir erlebten, die
Auferftehung Chrifti aus dem Grabe. Das Wort vom lebendigen Gott
und feinem Reich war es, das den Stein vom Grabe wälzte, anders
gelagt: es war der Schlüffel, der die Tür zu all diefer Wahrheit auf-
fchloß. Aber das kam eben fozufagen von felbft. Wie gefagt: Wir
wollten nicht eine neue Theologie begründen; wir hüteten uns gerade
davor forgfältig. Es follte nicht fcheinen, als ob wir den Lebendigen
und fein Reich in Formeln haben wollten, die fo leicht feine Grab-
tücher werden. Nein: Er felbft genügte. In ihm war ja alles. Was
Sich von feinem Reichtum erfchloß: das Wunder des lebendigen Chriftus,

Weihnachten, Karfreitag, Oftern, Pfingften, das mußte immer in
ihm zugleich aufgehoben fein, durfte nie fich als bloßes Syftem von
ihm loslöfen und felbftändig auftreten, und umgekehrt: wo er war, da

war ja implizite das alles.
Aus diefem neuen Anfatz ergab fich fofort eine Umwälzung der

Theologie und der kircblich-theologifchen Parteien. Diefe wurden
überboten und aufgelöft. Nicht in erfter Linie durch Anfturm von
außen her, durch Polemik oder Bekehrungsverfuche, fondern von felbft
und von innen her: einfach dadurch, daß ein Neues gefetzt wurde,
welches das Alte fowohl auflöfte als erfüllte. Es hat zwar an pole-
mifcher Auseinanderfetzung nicht gefehlt, aber fle hat das Wefentliche

68



nicht getan. Wenn der Frühling kommt, dann gibt es Krachen im Eis,
Braufen des Föhns und Donner der Lawinen, aber fie find es nicht,
die den Frühling bringen, fie begleiten ihn bloß; den Frühling bringt
vielmehr er felbft, die neue Wärme, das neue Leben von der Sonne
her. Der Liberalismus wurde freilich aufgehoben, infofern das Wort
vom lebendigen Gott und feinem Reich an die Stelle der Idee trat, die
in der Theologie des Liberalismus fo oft mehr oder weniger deutlich,
mehr oder weniger vollftändig den Gott der Bibel verdrängte, und
der Unterjochung des Evangeliums durch eine rein weltlich und human
orientierte Kultur ein Ende bereitete, aber es blieb alle Freiheit, die der
Liberalismus wollte, ja fie wurde noch vertieft und erhöht; die Orthodoxie

kam umgekehrt zu ihrem Rechte, indem jener Inhalt des
Evangeliums, den fie verteidigt, wieder verftanden wurde und neues Leben

gewann, aber die Form des pofitiven Chriftentums wurde ebenfo ge-
fprengt wie die des Liberalismus. Jeder fetzte dabei naturgemäß an
dem Orte ein, wo er felbft fich herauskämpfen mußte. Während ein
Kutter, vom Pietismus herkommend, deffen Engigkeit zerfprengen
mußte, habe ich, vom Liberalismus (die moderne Theologie inbegriffen)
herkommend, Chriftus und feine Welt neu fuchen muffen und habe ich
einen großen Teil meiner Lebenskraft und Lebensarbeit daran gefetzt,
die „alte Wahrheit" neu zu finden und nachzuweifen, was nicht nur
zu einer Wiederentdeckung der Bibel, fondern auch des Dogmas führte.
Wie habe ich mich bemüht, meinen meiftens ebenfalls vom Liberalismus

herkommenden Schülern und Lefern die im Dogma liegende
Wahrheit näherzubringen, ohne freilich deren philofophifch-theolo-
gifche Formulierung für etwas Letzthiniges zu halten.1)

So entftand allerdings eine neue Theologie, aber keine „Neue
Theologie" — denn es war eine Theologie, die doch nicht Theologie
im prägnanten Sinn fein wollte; die fleh als Theologie jedenfalls
immer wieder felbft aufheben wollte, damit nur der lebendige Gott
und feine Wirklichkeit gelte. Er aber wies aus der Studierftube in
die Welt.

Nur einen Punkt will ich jetzt noch hervorheben, der für die nun
folgenden Erörterungen immer mehr wefentlich fein wird. Unfer
Bekenntnis war der lebendige Gott und fein Reich, ergänzt und erfüllt
durch die Bitte um den Heiligen Geift. Aber wie haben wir uns das
Reich Gottes und fein Kommen gedacht?

x) Meine eigene Arbeit in diefem Zentrum ift vor allem in meiner akademischen

Lehrtätigkeit zum Ausdruck gekommen. Doch findet man Dokumente davon
befonders auch in den „Neuen Wegen" und in meinem Buche „Weltreich,
Religion und Gottesherrfchaft", für ein erftes Stück diefes Weges auch in der nur
bis 1908 reichenden Predigtfammlung „Dein Reich komme!" Einen Grundriß der
„Theologie", die feit den Anfängen der religiös-fozialen Bewegung den Hintergrund

meines Wirkens bildet, enthält in elementarer und populärer Form mein
Buch „Der Kampf um das Reich Gottes in Blumhardt, Vater und Sohn -— und
weiter!"

69



Wieder erfolgt eine fehr einfache Antwort: Wir haben uns auch
davon nicht eine neue Theologie gemacht, die, um ein Wort Blumhardts

zu brauchen, Gott vorangegangen wäre; wir wollten vielmehr
dem lebendigen Gott nachgehen, feinem Reich entgegen, das ja Er ift.
So einfach Stellte fich uns das inzwifchen fo verwickelt, faft hätte ich
gefagt: verzwickt, gewordene eschatologifche Problem dar. Uns
genügte die gewaltige Entdeckung, daß, um wieder ein Wort Blumhardts
zu brauchen, Gott eine große Hoffnung lei. Uns genügte, daß fein
Reich nicht nur ein gekommenes, fondern auch ein kommendes fei, daß
wieder Fenfter aufgebrochen waren im alten Chriftenhaus, Fenfter, die
nach dem Sonnenaufgang fchauten. Uns genügte, daß die urfprüngliche

Hoffnungsperfpektive des Chriftentums wieder freigelegt war.
Uns genügte, daß wir in diefem Lichte wieder neu das Evangelium,
ja die ganze Bibel lefen und das Unfervater beten konnten. Uns
genügte, daß Gott wieder nicht bloß hinter uns, fondern auch vor uns
fei, daß wir ihm entgegengingen und er uns entgegenkomme — alles
in Chriftus. Darnach zu „trachten", fchien uns das Erfte und Eine,
das übrige würde uns auch auf diefer Linie hinzugefügt werden.

(Fortfetzung folgt.) Leonhard Ragaz.

I O I Ausfprache | Q \
Tun hihi him ii iiìli ititi ii iti lini iii iiiiiiiiiiiiiii ut iti iii in in n iti im in n un m im un n in n m in um ii m 111 iti imiti 11111 iiïmiiuiuiuiuiiuiiuiï

Antwort an Herrn Heinrich Marti.1)

Lieber Herr Marti!
Ich bin nicht gerade ein Freund von Offenen Briefen. Die meiften,

die ich fchon gelefen, hätten fich erübrigen laffen, wenn ihre Verfaffer
fich vorher perfönlich miteinander ins Einvernehmen gefetzt hätten.
Das fcheint mir auch diesmal der Fall zu fein. So kann fich meine
Antwort darauf befchränken, einige Mißverftändniffe aufzuklären.

1. Die Kirche. Ich habe fchon vor fünf Jahren, als ich noch nichts
von der Oxfordgruppe wußte, in meiner Ethik („Das Gebot und die
Ordnungen") über die Kirche eben das gefchrieben, was Sie mit Recht
als meine jetzige Meinung anfehen. Kirche ili da, wo Gottes Wort
verkündet und geglaubt wird und wo durch diefen Glauben Gemeinfchaft

entfteht. Zu diefer Kirche gehört aber auch der Wille zur Einheit

und darum der Gegenfatz zu Sektiererei und Einzelgängertum.
Seit ich Profeffor der Theologie bin, bin ich immer dafür eingetreten,
daß das Evangelium „auf den Markt" muffe, daß unfere heutige Pfarrkirche

zu eng fei und daß wir Evangeliums-Verkündigung durch Laien
nötig haben. In der Gruppenbewegung erkenne ich darum die
Erfüllung eines fchon längft ausgefprochenen Poftulates.

x) Vgl. Nr. 1.

70


	Von der Religiös-Sozialen Bewegung, ihrem Sinn und Werden (Fortsetzung)

