
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 30 (1936)

Heft: 2

Artikel: Alles möglich dem, der da glaubt!

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136849

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alles möglich dem, der da glaubt
Alles ift möglich dem, der da glaubt.

Markus 9, 23.
Wahrlich, ich Sage euch: Wenn ihr Glauben hättet

eines Senfkornes groß, fo würdet ihr zu diefem Berge
fprechen: Hebe dich von hier weg dorthin, und er
würde Sich wegheben, und nichts würde euch unmöglich
fein. Matth. 17, 20—21.

Diefe Art aber wird nicht ausgetrieben, es fei denn
durch Gebet und Fallen. Markus 9, 29.

Ich glaube, hilf meinem Unglauben.
Markus 9, 24.

„Alles ill möglich dem, der da glaubt." Alles — wirklich alles?
Ja, alles! Nur muß ein Vorbehalt gemacht werden, der freilich

felbftverftändlich ift: nicht alles, was dir einfällt; nicht alles, was dir
Schön und wünfchenswert vorkäme; nicht alles, was dein zäher oder
leidenfchaftlicher Wille gern durchfetzen möchte, nein, nicht diefes
alles, fondern nur das Notwendige. Das Notwendige — das, was fein
muß — das, was fein foil. Aber wieder nicht alles, was gerade dir
notwendig fcheint, dir in deiner Engigkeit und Unwiflenheit, dir mit
deiner Unreinheit des Sinnes, fondern nur das, was von Gott aus
notwendig ill, wenn ich vorläufig fo fagen darf. Ich will aber fofort
ergänzend hinzufügen: Nur das, was zur Mitarbeiterfchaft des Menfchen
mit Gott gehört. Oder endlich, um nun das rechte, das letzte und
entfcheidende Wort auszufprechen: die Verheißung des Glaubens, vor
allem auch die Erfüllung des Gebetes, wie auch das echte Wunder
gelten nur verbunden mit dem Reiche Gottes — mit feiner Verheißung,
mit der Arbeit für fein Wachfen, mit dem Kampf für feine Sache, mit
der Bitte um fein Kommen. Diefen Zufammenhang zeigt uns auch die
gewaltige und unendlich beziehungsreiche Gefchichte, welcher unfer
Wort entnommen ill. Während Jefus auf dem Berge der Verklärung
weilte, wurde zu denjenigen Jüngern, die unten geblieben waren, von
einem armen Vater fein fallfüchtiger Knabe gebracht, damit fie ihn
heilten. Das war nun wirklich notwendig. Das Elend der Erde muß
durch die Kraft des Reiches Gottes überwunden werden. Hier muß es

Hilfe geben. Auch hat Jefus den Quell der Kraft erfchloffen, feine
Jünger müßten bloß aus ihm zu fchöpfen verftehen. Aber für ein
willkürliches Dichten und Trachten des menfchlichen Herzens gilt die
Verheißung der Gebetserhörung und überhaupt die dem Glauben gegebene
Zulage nicht. Sie wird nicht zu einem wuchernden Luxus, dient nicht
dem menlchlichen Bedürfnis nach Macht und Selbltdurchfetzung. Sie
wird nicht zu einem Werkzeug der Magie, zu einem religiöfen Zauberwerk.

Die Gefahr folchen Mißbrauchs ill freilich riefengroß. Wie
leicht bemächtigt fich die Menfchenfeele in ihrer Not und Hoffnung,

57



in ihrem Kleinmut und Uebermut einer folchen wirklichen oder
vermeintlichen Waffe! Wenn das Gebet und der Glaube überhaupt
mechanifiert werden und man daraus Methoden, Einrichtungen, An-
ftalten macht, wenn man gar in Maffenftürmen den Himmel erobern
will und meint, das Quantum mache es — dann gerät man fofort vom
Reiche Gottes und feiner nüchtern machenden Klarheit weg in die
fchillernde und betäubende Nebelwelt der bloßen Religion, ja fogar
von dem lebendigen Gott weg in die Welt der Götzen. Nein, die dem
Glauben gegebene Verheißung gilt nur dem Notwendigen, fie gilt,
kurz gefagt, nur für das Reich. Das Reich im Großen und Kleinen:
auch für das, was in unferem individuellen Leben zu ihm in
Beziehung tritt, vor ihm beliehen kann, in ihm wichtig, ja notwendig ift,
und fei es fcheinbar noch fo unbedeutend. Hier aber ill die Erfüllung
gewiß. Unter diefem felbftverftändlichen Vorbehalt gilt das „alles".
Und wir follten uns auf diefen Boden ftellen, wie auf Felfengrund.
Hier ftrömt die mächtigfte Quelle der Kraft. Hier wird uns ein
Schwert gegeben, dem kein Schwert der Welt gewachfen ift. Es
erheben fich gegen uns die Berge der Schwierigkeiten, Sorgen und
Gefahren, in unferem perfönlichen Leben und gar im Leben der Völker,
im Kampfe des Reiches Gottes gegen die Reiche der Welt und Hölle.
Auf ihren Wänden fteht gefchrieben: „Unmöglich"; in den fchwarzen
Wolken über ihnen lefen wir: „Unvermeidlich". Jefus aber fpricht:
„Um eures Kleinglaubens willen! Wahrlich, ich fage euch: Wenn ihr
Glauben hättet eines Senfkorns groß, fo würdet ihr zu diefem Berge
fprechen: ,Hebe dich weg von hier dorthin!' Und er würde fich
wegheben. Und nichts würde euch unmöglich fein."

„Wenn ihr Glauben hättet! Alfo Glauben müßten wir haben,
um die herrliche Erfüllung der Glaubensverheißung zu erleben, großen,
gewaltigen Glauben. Ja, das begreifen wir. Wir begreifen, daß Menfchen

mit einem folchen Glauben Gewaltiges ausrichten, ja Wunder
tun, von Elias bis zu Blumhardt. Aber wir — wer gibt uns diefen
Glauben?"

Die Antwort ift: Ihr ftellt euch den Glauben vor als etwas, was
ihr felbft aufbringen müßtet, als ein Machen, eine ungeheure Kraft-
anftrengung. Ihr denkt quantitativ und meint, je größer das Quantum
des Glaubens wäre, defto größer feine Wirkung. Und ihr nähert euch

damit fchon jener magifchen Vorftellung, die in der bloßen Religion
eine fo große und verhängnisvolle Rolle fpielt. Nein, die Sache verhält

fich ganz anders. Nicht braucht ihr durch die Macht eures Glaubens

Gott zu euch herunterzureißen und euch dienftbar zu machen,
fondern Gott kommt euch entgegen. Und nur wenn er euch entgegenkommt,

find Glaube und Gebet richtig. Er kommt euch entgegen und
zeigt euch Aufgaben, Möglichkeiten, Aufgaben und Möglichkeiten des

Reiches, nicht Gebilde eurer dichtenden und trachtenden Phantafie;
Notwendigkeiten, nicht Willkürlichkeiten. Hier follt ihr einfetzen mit

58



eurem Glauben und dem aus dem Glauben geborenen Tun, hier
Mitarbeiter werden. Hier leuchtet die Verheißung auf. Und — achtet
darauf! Bedenket es! — Gott gibt euch felbft den Glauben, den ihr
dafür braucht. Diefer ftrömt aus der Verheißung, er liegt in der
Aufgabe, in den Möglichkeiten. Ihr müßtet dazu nur Ja fagen. Ihr müßtet

nur zu dem Glauben, den ihr habt, der euch angeboten wird, den
Mut und den Willen haben — es fehlt euch aber oft am Willen. Ihr
wollt gar nicht glauben, vielleicht wißt ihr warum. Und es fehlt euch
noch öfters an Mut dazu.

Und an diefer Stelle leuchtet nun das Wort vom „Senfkorn" auf. Ihr
braucht nur Glauben zu haben „eines Senfkorns groß". Das Senfkorn
nun ill nach Jefu Wort „der kleinfte der Samen". Man braucht nur
einmal Senfkörner in der Hand gehabt zu haben, um einen tiefen
Eindruck von der ganzen Paradoxie diefes Wortes zu haben. Wie winzig
ift ein folches Körnlein! Und nur foviel Glauben brauchen wir alfo
zu haben, um den Berg zu verfetzen. Alfo nicht einen Riefenglauben,
einen Glauben, der vielleicht höher wäre als der Berg felbft, nein, nur
einen winzigen Glauben. Ueberhaupt, nur ein wenig Glauben!

Denn wie fteht es meiftens mit uns? Wir liehen vor der angebotenen

Verheißung ohne Glauben. Wir find feige, find blind, find
verzagt, wir wagen nicht Ja zu fagen, wir find „kleingläubig". Wenn
wir nun aber doch das leiften, daß wir Ja fagen, in Schwäche, aber
entfchloffen — fo ift das der Glaube „eines Senfkorns groß". Und
diefer Glaube, wenn wir ihn feilhalten, nein, wenn wir uns durch
Gottes Treue darin feilhalten laffen: er verfetzt Berge — der
Senfkornglauben — er! Wenn wir nur Glauben hätten eines Senfkorns
groß! Und ihm, dem Menfchenglauben, nicht dem Titanenglauben, ift
nichts unmöglich!

Nichts ill unmöglich! Alles möglich! Nämlich, was notwendig ill!
Was zum Reiche gehört! Denn noch einmal muß die Warnung vor
Mißverftehen einfetzen. Es muß, wie fo oft bei Worten Jefu, gewarnt
werden vor einer groben Wörtlichkeit des Verftehens, vor einer groben

und geiftlofen Wörtlichkeit, welche die Paradoxie diefer Worte
des Herrn nicht verfteht und damit auf Irrwege gerät, fei's der
Irrweg der religiöfen Magie, fei's der Irrweg der Enttäufchung. Das
„Nichts" wie das „Alles" ill nicht rechnerifch, nicht quantitativ zu
nehmen. Es ift nicht ein Gegenftand für Statiftik. Es ill ein paradoxer
Ausdruck für die Unendlichkeit der Verheißung, für ihre Kühnheit,
für ihre „unbegrenzten Möglichkeiten". Es kann alfo wohl gefchehen,
daß uns nicht „alles" gelingt, was wir im Glauben an feine
Reichsnotwendigkeit unternehmen und uns das „Nichts" als Utopie, ja
Schwärmerei erfcheinen will. Und es muß, nebenbei gefagt, wohl lo
fein. Denn wer ill unter uns, deffen Sinn für das Notwendige und
Reichsgemäße fo klar und entwickelt ift, daß er fich nie in feinem
Glauben verfähe und nie in feinem Geber vergriffe? Darum aber

59



lollen wir durch die Irrtümer des Glaubens im Glauben reifer und
klarer werden und durch die Nichterhörungen des Gebetes — Gott
näher kommen. Das Gebet wird gerade damit das Seil, durch das
Gott uns zu fich felbft emporzieht. Wir werden durch die Ent-
täufchungen des Glaubens wie durch feine Erfüllungen erzogen. Auch
zur Mitarbeit mit Gott erzogen. Wir lernen dadurch feinen Willen
und feine Wege immer beffer verftehen. Immer vorausgefetzt, daß
Glaube und Gebet bei aller Innigkeit und Kraft demütig bleiben:
„Nicht wie ich will, fondern wie du willft!" Dann aber gilt das
Geletz, daß die Erhörung und Erfüllung noch viel reicher und
großartiger ift, als wir je zu hoffen und zu glauben gewagt hätten. Es fit
unglaublich, was für ein Baum aus dem Senfkorn werden kann —
gerade aus dem Senfkorn. Und fo gilt denn das „Alles möglich" und
„Nichts unmöglich" allerdings nicht wörtlich, aber — das aber fei
dreimal betont — es gilt viel mehr als wörtlich — etwas, das von
allen ähnlichen Worten Jefu zu fagen ift. Das „Alles" und das

„Nichts" gilt nicht rechnerifch, nicht mechanifch-quantitativ, aber es

gilt noch darüber hinaus. Denn Gott in feiner Allmacht ift noch über
dem allem, und Luther fagt (wenn er vom Glauben in diefem Sinne
redet, ill er immer einzigartig): „Das Gebet ift der allmächtige Herr
aller Dinge." Das Senfkorngebet — und darin geht Jefus über Luther
noch unendlich hinaus. Kein Titanengebet — das Gebet des fchwachen
Glaubens. Ueberhaupt: der fchwache, kleine Glaube (nicht
Kleinglaube, das ift etwas anderes), der aber Gott entgegenkommt, Gott
bejaht.

Und das foil nun noch einmal erläutert werden. Ich möchte noch
auf das wunderbare Wort hinweifen, das in der gleichen Gefchichte
fteht: „Diefe Art wird nicht ausgetrieben, es fei denn durch Gebet und
Falten." Und zwar möchte ich aus feinem Reichtum nur eine Wahrheit

herausheben. „Durch Fallen!" Ich will auch nicht etwa auf den
Sinn und Wert des körperlichen Fallens eingehen, fo wichtig das an
fich fein könnte. „Falten" bedeutet hier offenbar: Völliges Zurückgehen

der Seele aus der Welt und der Selbftbefangenheit auf den Boden

Gottes; innerfte Sammlung der Seele auf diefem Boden; gänzliches
Loskommen von den eigenen Wünfchen und Begierden, wie vom
Raufch der Welt. Auf diefen Boden muffen wir uns begeben, wenn
wir wiffen wollen, ob unfer Glaube wirklich Gott begegnet oder bloß
ein Truggebilde aus den Träumen des eigenen Herzens oder den
Nebeln der Welt ift; auf diefen Boden muffen wir uns begeben, wenn wir
wiffen wollen, wie und um was wir bitten follen. Ueber diefem Boden
bloß leuchtet die Verheißung, hier allein hören wir die Stimme des

Verheißenden. Hier allein wohnt die Demut, welche alles Titanentum
niederfchlägt, hier allein die Ehrfurcht vor Gott, die Gottesfurcht, im
guten Sinn, welche die Götzen vertreibt und nur den heiligen und
lebendigen Gott felbft reden läßt. Hier vergeht auch jede Anwand-

60



lung von Glaubenshochmut oder gar Glaubensübermut und meldet fich
das letzte große Wort aus diefem ganzen gewaltigen Zufammenhang:
„Ich glaube, Herr, hilf meinem Unglauben."

In diefem Sinne aber handelt es fich — aber wir betreten nun das

Allerheiligfte! — um etwas, was viele zu vergeffen fcheinen, die doch
nicht von Gott los find, und zugleich um etwas, das wir gerade heute
io nötig hätten. Wir Stehen vor den Bergen des Böfen, des
Gottwidrigen, vor den großen Unmöglichkeiten, die auf der andern Seite
zu Unvermeidlichkeiten werden — liehen ohnmächtig. „Was find
wir? Und fehet: was die Andern! Ja, wenn wir Minifler wären,
Präfidenten oder Diktatoren großer Reiche! Oder wenn wir die
bekehren könnten, für unfere Sache gewinnen! Oder wenn wir Maffen
aufbieten, Maffen organifieren könnten!" Dabei vergeffen wir, daß
wir viel mächtiger find als Minuter, Präfidenten, Diktatoren und Mallen!

Wir vergeffen die uns angebotene Waffe Gottes, die am wenigften

Minifler, Präfidenten, Diktatoren und Maffenorganifationen handhaben

können. Wir vergeffen, daß es heißt (auch diefes Wort muß ich
noch anführen!): „Das Gebet des Gerechten (das heißt: des ganz auf
Gottes Sache und damit das Rechte Gerichteten) vermag viel, wenn es

ernftlich ill" — wobei im „viel" auch das „alles" liegt! Und doch ift
das die allmächtige Waffe der Kleinen. Aber noch einmal: nur der
Glaube „eines Senfkorns groß". Leonhard Ragaz.

Von der Religiös-Sozialen Bewegung, ihrem Sinn
und Werden. ')

(Fortfetzung.)

Ich habe bisher einfeitig von der Schuld geredet, die es am
Proletariat zu fühnen galt. Aber es muß hinzugefügt werden, daß ihm
auch eine Verheißung zu bringen war. Für es mußte es eine Verheißung

fein, von uns zu vernehmen, daß feine Sache recht fei, daß fle
auch vor Gott recht fei, daß fie, recht verftanden, auch die Sache

Chrifti fei. Das war tatfächlich eine frohe Botfchaft für es. Denn es

lag doch im Bewußtfein und noch mehr im Unbewußtfein fchwer
auf feiner Seele, daß feine Sache eine unrechte, unfittliche, ja gottlofe
fein follte. Im Grunde feiner Seele lebte doch eine Ahnung, daß
leine Sache eigentlich mit der Sache Chrifti im engften Zufammenhang

liehe, und nicht nur diefe Ahnung, fondern auch ein heimliches
Verlangen, fie von dorther beftätigt zu fehen. Es war daher eine
gewaltige Freude, als es die neue Botfchaft vernahm. „Das Volk, das
im Finftern wandelt, liehet ein großes Licht." Eine mächtige Erfchüt-

x) Vgl. das Januarheft.

61


	Alles möglich dem, der da glaubt!

