
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 30 (1936)

Heft: 1

Artikel: Von der Religiös-Sozialen Bewegung, ihrem Sinn und Werden : Teil I

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136845

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136845
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


meinde verfolgen und feine Sache verfallenen. Doch auf einmal kommt
es zum großen Tag feines Zorns, da das Lamm die Welt richtet. In
diefem Lamm ill die Wahrheit verkörpert, die Gott den Menfchen
gegeben hat; an diefer Wahrheit Jefu Chrifti wird alles gemeffen.
Die entfcheidende Frage an alle — die Frage, welcher niemand fich
entziehen kann — lautet deshalb: Wer kann vor ihm beliehen?

Das ift der eigentliche Troft, der der Gemeinde Jefu Chrifti in ihre
Anfechtung, in ihren Kampf und ihr Leiden gegeben wird: Gott fetzt
dem allem ein Ende! Chriftus ill das Alpha und das Omega, der Erfte
und der Letzte, der Anfang und das Ende. Mögen jetzt noch die
„Könige der Erde und die Würdenträger und die Kriegsoberften und
die Reichen und die Mächtigen" und all ihr Anhang herrfchen auf Erden
und den Menfchen ihre Reiche aufzwingen — es ift ihnen das Ende an-
gefagt, und es ill wirklich im vollen und tiefen Sinn des Wortes nur eine
Frage der Zeit, wie lange es noch dauert bis zu ihrem Fall; mögen aus
diefer Herrfchaft nochmals jene unheimlichen Reiter emporlleigen und
verderbenbringend über die Erde hinziehen — das Ende ill doch nicht
einfach Verderben, Unheil und Tod, fondern der Sieg der Sache
Chrifti. Ja, felbft das, was bis zu diefem Ende noch über die Erde
kommt, muß fchließlich diefem Siege dienen. Wir flehen noch in arger
Weltzeit und gehen wohl noch unerhörten Offenbarungen des Welt-
wefens entgegen, aber wir dürfen durch alles hindurch doch auch
bereits jene Stimmen hören, die uns in diefer Weltzeit trollen und
ftärken wollen: „Die Herrfchaft über die Welt ill unferem Herrn und
feinem Chriftus zuteil geworden, und er wird herrfchen in alle
Ewigkeit." Robert Lejeune.

Von der Religiös-Sozialen Bewegung, ihrem Sinn
und Werden.:)

I.

Das Bekenntnis der fchweizerifchen Religiös-Sozialen läßt fich in
zwei Stichworte faffen: Der lebendige Gott und fein Reich für die
Erde. Darin ift auch ihre Stellung zum Sozialismus enthalten. Man
verfteht diefe bloß, wenn man fle in ihrer ganzen Einfachheit nimmt:

x) Nach langem Befinnen habe ich mich entfchloffen, diefen Vortrag, den ich
im Frühling des Jahres 1931 an einer religiös-fozialiftiSchen Konferenz in Caub
am Rhein gehalten (das waren noch andere Zeiten!), nun in den „Neuen Wegen"
zu bringen. Und dies, trotzdem er Ichon mit zwei anderen Vorträgen zufammen
(einem von Profeffor Wünfch über den Marxismus und einem von Pfarrer Kappes
über den Nationalfoziaiismus) unter einem anderen Titel im Druck erlchienen ift.
Denn diefe Schrift („Reich Gottes — Marxismus — Nationalfozialismus") ift infolge
ihres hohen Preifes und mangelnder Propaganda in der Schweiz fehr wenig bekannt



Sie ift eine Deutung des Sozialismus von diefem Glauben an den lebendigen

Gott und fein Reich aus. Mit Politik und Soziologie oder gar
mit Partei hat dies alfo zunächft von ferne nichts zu tun. Genauer
Hellte fich diefes Verftändnis des Sozialismus fo dar: Wir fahen in
ihm ein Gericht und eine Verheißung. Er war uns ein Gericht über die
Chriftenheit und das Chriftentum. Denn er vertrat eine Wahrheit, die
das offizielle Chriftentum fo fehr vergeffen, ja verraten hatte. Er vertrat

diefe Wahrheit fo, daß er fie mit fchwerem Irrtum vermifchte,
aber gerade in diefem Irrtum, in der Tatfache, daß diefe Wahrheit
fich mit diefem Irrtum verband, ja beinahe verbinden mußte, trat uns
ganz befonders erfchütternd das Gericht über das Chriftentum
entgegen. Gott felbft richtete vom Sozialismus her das Chriftentum,
genau fo wie er einft von Affur und Babylon her Ifrael und von den
Zöllnern und Sündern her die Pharifäer und Sadduzäer richtete. Aber
der Sozialismus war uns auch Verheißung: er war die Verheißung
eines Erwachens der Gerechtigkeit Gottes in der Welt und damit auch
eines Erwachens der Sache Chrifti. Es wurde durch ihn befonders das
fo lange vergeffene Element der Hoffnung in der Chriftenheit wieder
lebendig. Durch die ungeheure Erfchütterung aller Zuftande, die der
Sozialismus erzeugte, und deren Erzeugnis er umgekehrt auch felber

war, wurde wieder die Wahrheit offenbar, daß Chriftus nicht die
Sanktion der beftehenden Welt, fondern deren Ueberwindung und die
Schaffung einer neuen fei, daß Gott nicht bloß ein Gott der
Vergangenheit, fondern auch der Gegenwart fei und immer die Revolution
der Welt.

So wurde uns der Sozialismus zu einer Offenbarung des lebendigen
Gottes und einem Vorglänz feines kommenden Reiches.

Ich wiederhole: in diefer Einfachheit muß man unfere Auffaffung
des Sozialismus fehen, wenn man fie recht verftehen will. Man muß
erkennen, daß Sie durch und durch — um einen Augenblick das von
uns fo fehr angefochtene Wort zu brauchen — religiöfer Art ift. Es

geworden, in DeutSchland aber durch den Hitler-Erdrutfch mit vielem andern ver-
fchüttet worden. Nun, da nach meiner Auffaffung die religiös-Soziale Bewegung
vor einem Neubeginn fteht, fcheint mir eine Befinnung auf ihren Ausgangspunkt
und Grundfinn notwendig und heilSam. Dazu kann, wie ich glaube, dieSer Vortrag
wefentlich mithelfen. (Ich drucke ihn mit Erlaubnis des Verlegers der Schrift ab.)

Ich muß dazu freilich zwei Bemerkungen machen, die Mißverftändnifle
abwehren follen. Diefer Vortrag faßt mehr die foziale Seite der religiös-fozialen
Bewegung ins Auge, ihr Verhältnis zu Sozialismus, Marxismus und
Arbeiterbewegung, weniger die religiöfe oder theologifche Seite. Ich behalte mir vor, auf
diefe ein andermal genauer einzugehen. Dann kann auch die Korrektur an einem
Umftand angebracht werden, der mit diefem Vortrag verbunden ill: Er ift aus
einer Stimmung hervorgegangen, die nicht mehr meiner jetzigen entfpricht. Ich
würde jetzt von der dialektifchen Theologie in fchärferem Tone reden. Aber diefer
Umftand ift doch auch ein Vorteil. Es ift vielleicht gut, daß ich damals lo reden
konnte.

Wie gefagt: Diefer Vortrag foli, So Gott will, nur ein Auftakt fein.

8



ift eine religiöfe Gejchichtsdeutung von der Art, wie die Bibel
Gefchichte deutet.

Dazu find zwei Bemerkungen zu machen.
Einmal: Es foil damit nicht gefagt fein, daß wir nicht neben diefem

oberften Motiv noch andere gehabt hätten, die uns zum Sozialismus
trieben. Bei einigen von uns mag das demokratifche Empfinden mit-
gefpielt haben — davon vielleicht nachher etwas mehr —; es wirkten
unfere Lebenserfahrungen; auch allgemein politifche, foziologifche,
wiffenfchaftliche Erwägungen gefeilten Sich dazu. Das Studium des

„Kapitals" von Karl Marx hat bei mir perfönlich Epoche gemacht.
Aber das alles ging doch fchließlich in dem großen Einen auf, das ich
fchon im Jahre 1901 am Grabe eines Arbeiterführers mit den Worten
ausgefprochen habe: „In der fozialen Frage fpüren wir das Walten
des lebendigen Gottes." Auch im „Kapital" von Marx haben mir
nicht die Lehren von dem Mehrwert, der Akkumulation, der Dialektik
der ökonomifchen Entwicklung, kurz, der wiffenfchaftlich-foziologifche
Apparat, einen entfcheidenden Eindruck gemacht, fondern die
Botfchaft von Gericht und Verheißung, die mir daraus entgegenkam.

Sodann: Es ift ohne weiteres klar, daß unfer Urteil über den
Sozialismus nicht beanfpruchen durfte und auch nicht beanfpruchte,
fozufagen ein wiffenfchaftliches, genauer gefagt: hiftorifch-pragmatifches
zu fein. Es ill ein Urteil des Glaubens; es ift eine Deutung der
Gefchichte von Gott her; es ift ein Verftändnis der Gefchichte als eines

lebendigen Wortes des lebendigen Gottes. Beweifen, im Sinne der
Wiffenfchaft, läßt fich diefe Auffaffung felbftverftändlich nicht, wenn
Sie fich auch wohl begründen läßt.

Aus diefer Grundauffaffung und Grundhaltung aber entwickelte
Sich alles übrige.

Zunächft das Verhältnis zum offiziellen Chriftentum. Ihm gegenüber

wurde das, was wir auszurichten hatten, ftark ein Ruf zur
Buße. Der Sozialismus war Gericht über Sie. Er tat, was fie felbft
hätte tun follen. Er trat der Götzenwelt des Mammonismus und feiner

Verbündeten, der ganzen gottlofen Welt, gegenüber nicht im
Namen, aber im Auftrage des lebendigen Gottes. Sein fachlicher
Glaube befchämte den fachlichen Unglauben der Chriftenheit ebenfofehr

wie fein formeller Unglaube ihren formellen Glauben. Eine
ungeheure Schuld des Chriftentums enthüllte fich: die Schuld des Abfalls
von fich felbft, die ein Abfall vom lebendigen Gott war; die Schuld
an den vorhandenen gefellfchaftlichen Zuftänden, für deren Entftehung
es doch die wefentliche Verantwortung trug; die Schuld auch am
fogenannten Atheismus und Materialismus der Sozialdemokratie und
all den ihm fo oft vorgeworfenen Mängeln des Proletariats; die
Schuld am ganzen Elend des Proletariats, dem feelifchen wie dem
leiblichen. Das alles wäre nicht möglich gewefen, wenn das Chriftentum
nicht auf eine fall unglaubliche Art feiner Aufgabe untreu geworden

Y
/<¦¦
(S Êtfi \

<¦ J

¦v¦•..'



wäre und alle Grundwahrheiten der Bibel wie feines eigenen Lippen-
bekenntniffes vergeffen hätte.

Freilich lag in diefem Gericht über die Kirche auch Verheißung.
Es wurde darin doch auch klar, was für eine gewaltige Wahrheit fie
zu verwalten hätte, wenn fie fich nur daran erinnern wollte. Die
leeren Krüge der Orthodoxie wie des Liberalismus (um mich wieder
abgekürzt auszudrücken) begannen wieder fich mit Wein zu füllen.
Ein Oftern des Chriftentums und der Chriftenheit glänzte auf. Das
Erdbeben des lebendigen Gottes, deffen deutlichfter Ausdruck zunächft
der Sozialismus war, wälzte auch den Stein von dem Grabe Chrifti,
den ein glaubensmattes und kulturfeliges, ja weltverfunkenes Chriftentum

und eine übermütig gewordene Welt darauf gelegt.
Aber im Vordergrund ftand zunächft doch das Gericht. Hier ift ein

allgemeines Wort über die Stellung der Religiös-Sozialen zur Kirche
zu fagen. Und da muß denn der Wahrheit gemäß feftgeftellt werden,
daß die ganze Bewegung von Anfang an, und am Anfang am meiften,
unkirchlich war. Das bedeutet noch nicht: widerkirchlich. Die Kritik
an der Kirche kam jedenfalls nicht aus Feindfchaft, fondern aus Liebe,
aus dem Schmerz und der Verantwortlichkeit der Liebe. Auch ftand
die Bewegung zuerft nur zu fehr unter der Führung von Pfarrern und
Theologen. Aber trotzdem war Sie unkirchlich. Aus zwei Gründen.
Es mußte im Lichte der neuen Erkenntnis, im Feuerfchein des
Gerichtes wie im Frühlingsglanze der neuen Verheißung das ganze kalte,
tote, unwahre Wefen der Kirche und überhaupt des offiziellen Chriftentums

kraß hervortreten und Zorn, ja Verachtung herausfordern.
Kierkegaard hat auch in diefem Zufammenhang für einige von uns,
jedenfalls für mich felbft, fehr früh fchon eine entfcheidende Rolle
gefpielt. Aber wichtiger noch war (und ill übrigens immer noch!) das
andere Moment: der Ausblick auf das Reich Gottes, auf die neue Welt
weift, fo wie wir ihn verftanden und verftehen, über die Kirchenmauern

hinaus in die Weltwirklichkeit. Dort, in der Welt, gefchehen
die Taten des lebendigen Gottes. Dort follen die Kräfte feines Reiches
aufbrechen. Wer fo denkt, dem muß das ganze Syftem des offiziellen
Chriftentums und des religiöfen Betriebes unwirklich, ja unwahr
vorkommen. Es erwacht in ihm etwas von jenem Gegenfatz der
Propheten gegen Priefter und Tempel, der fich am Kreuze vollendet: weil
es ja die Religion ift, die fowohl als Pharifäertum wie als Sadduzäer-
tum, im Bunde mit der Welt, Gottes Wahrheit an diefes Kreuz
gefchlagen hat. Es erhebt Sich der Gegenfatz des lebendigen Gottes
und feines Reiches gegen die Religion, ja auch gegen das Chriftentum,

foweit es eben Religion geworden ift.
Vom gleichen Punkte aus erhellt fich auch unfere Stellung zur

Partei — um mich abermals abgekürzt auszudrücken. Denn ich denke,
wenn ich von Partei rede, zunächft an die Sozialdemokratie. Es ift
hier ja zu bemerken, daß in der Zeit, wo die religiös-foziale Bewe-

10



gung auf den Plan trat, im erften Jahrzehnt diefes Jahrhunderts, für
unfern Gefichtskreis die Sozialdemokratie die einzige Vertretung des
Sozialismus und der Sache des Proletariats war, die in Betracht kam.
Sie wurde für uns zunächft die Partei. Ich betone nun fehr ftark, daß
es nicht die Partei als folche, fondern das fozialiftifche Proletariat war,
mit dem wir es zu tun hatten. Die Partei war uns bloß Sachwalterin
diefes Proletariates. Auf es fchauten wir, durch die Partei hindurch.

Und nun war auch hier unfere Grundempfindung die der Schuld.
Aber hier war es felbftverftändlich nicht eine Schuld des Proletariats,
fondern eine Schuld an dem Proletariat. Niemand verfteht uns, der
nicht diefen uns beherrfchenden Gefichtspunkt erfaßt. Es galt, diefe
Schuld zu tilgen. Das konnte im wefentlichen auf zweierlei Art
gefchehen.

Wir mußten für die Sache des Proletariates eintreten, und zwar
in der chriftlichen und bürgerlichen Welt, worin wir felbft zunächft
äußerlich Händen. Das war das Rittertum Chrifti, das wir zu üben
hatten. Wir mußten das Recht aufzeigen, das es für fich hatte, mußten

den Sinn des Sozialismus und der fozialen Bewegung enthüllen,
und zwar gerade von Chriftus her. Daß dies mit einer gewiffen
Einfeitigkeit gefchehen mußte, ergibt fich daraus von felbft. Denn wir
hatten es ja mit Menfchen zu tun, welche durch den dichteften Nebel-
fchleier von Vorurteilen und voll felbftgerechten Pharifäismus auf
Sozialismus, Proletariat und Arbeiterbewegung blickten. Wir hätten
an diefem Pharifäismus teilgenommen, wenn wir unfererfeits die Fehler

und Sünden des Sozialismus und des Proletariates fehr ftark
hervorgehoben hätten, um uns nicht etwa dadurch, daß wir für es

eintraten, zu beflecken. Das wäre Sicher kein Rittertum und noch weniger

Nachfolge Chrifti gewefen.
Aber damit bin ich fchon auf das Wichtigere gekommen. Die

Schuld, die wir am Proletariate gutzumachen hatten, mußte nicht
nur dadurch getilgt werden, daß wir, vielleicht in vorfichtigem Ab-
lland, für fein Recht eintraten, was immerhin damals noch nicht eine
leichte Sache war, fondern vor allem darin, daß wir eben diefe Fehler

und Sünden des Sozialismus und des fozialiftifchen Proletariates
auf uns felbft nahmen. Das heißt, daß wir fie, im biblifchen Sinne
diefes Wortes, nicht im Sinne einer weltlichen Befchönigung oder
Vergleichgültigung, „zudeckten" — zudeckten durch das Recht, das
wir diefen gaben, zudeckten vor allem durch unfern Glauben und
unlere Liebe. Das haben wir getan, ja, ich darf in Stolz und Demut
fagen: wir haben es getan und find dadurch Genoffen der Zöllner
und Sünder geworden. Denn damals war der fozialiftifche Proletarier
in den Augen der bürgerlich-chriftlichen Welt und weitgehend auch in
feinen eigenen noch Zöllner und Sünder: durch feine Stellung von
Gott und von feinen fcheinbar Sittlich und religiös überlegenen
Mitmenfchen getrennt. Wir haben uns in diefe Kluft geftürzt, die zwi-

ii



fehen Chriftus und dem Volke entftanden war, in der Hoffnung,
dadurch zwifchen den beiden eine Brücke zu fchlagen.

Aus diefem Motiv find wir auch in die Partei eingetreten. Nicht
alle. Es erhellt aus der ganzen Grundhaltung, die ich nun angedeutet
habe, daß unfer Bekenntnis zum Sozialismus von vornherein weit
über jeden Parteirahmen hinausging. Diefe Grundhaltung konnte uns
nicht veranlaffen, unfere Gefinnungsgenoffen in die Reihen der Partei
zu drängen. Im Gegenteil: Gerade unfere Aufgabe, in der bürgerlichen

und chriftlichen Welt die Sache des Sozialismus und der
fozialiftifchen Arbeiterbewegung zu vertreten, mußte uns zunächft in diefer

Welt äußerlich feilhalten; denn aus einem Parteilager her wäre
diefes Eintreten fruchtlos geblieben, es hätte keine Beunruhigung der
Gewiffen erzeugt. Es mußte auch immer gezeigt werden, daß die
Sache des Sozialismus überhaupt und gar die des religiöfen Sozialismus

unendlich größer fei als jede Partei, fei es eine politifche oder
auch eine kirchliche. Und ich füge hinzu, daß nach meiner Auffaffung
diefe Situation auch heute noch nicht ganz vorüber ift. Heute ill es

vielleicht eine Aufgabe des religiöfen Sozialismus, den fozialiftifchen
Bruderkrieg überwinden zu helfen. Schon darum muß er einerfeits
allen fozialiftifchen Parteien offen fein und anderfeits über allen
liehen. Und auch heute ill überhaupt notwendig, ja heute vielleicht noch
mehr, daß es einen Sozialismus gibt, der vom Schickfal feiner politifchen

Form und feiner Parteien unabhängig bleibt. Vielleicht ill das
heute fogar die Rettung des Sozialismus. Es ill auch allgemein und
grundfätzlich zu fagen: Der Sozialismus lebt von dem, was auch größer

ift als er felbft. Das muß ftets wieder klargemacht werden. Davon

gedenke ich fpäter noch mehr zu fagen.
Aber fo richtig und wichtig mir dies fcheint, fo war und ift doch

klar, daß das nicht genügte. Es mußte auch der Schritt in die Partei
hinein getan werden, zwar nicht von allen, aber doch von einigen, ja
von vielen; denn nur fo konnte jene Brücke gefchlagen werden. Jenes
Eintreten von ferne, in jenem Abftand, auch wenn diefer ja nicht von
Vorficht oder gar Pharifäismus diktiert gewefen wäre, konnte dafür
doch nicht genügen. Es blieb jenfeits der Kluft. Wir mußten felbft
zum Proletariat gehen. Das konnten wir aber, fo wie die Dinge
damals lagen, nur dadurch tun, daß wir in die Partei gingen, daß wir
„Genoffen" wurden. Diefer letzte Schritt war nötig. Damit erft
konnte das Vertrauen der fozialiftifchen Proletarier gewonnen werden.

Das war's, was uns in die Partei trieb: nicht ein politifches
Motiv, nicht eine Zuftimmung zum Parteiprogramm und Parteidogma

in allen Einzelheiten, am allerwenigften die törichte Meinung,
im Sozialismus, oder gar in der Sozialdemokratie, fei das Reich Gottes
zu finden, oder fonft eine Illufion über die Wirklichkeit. Wir taten es
vielmehr gerade aus dem entgegengefetzten Empfinden heraus: Wir
taten es gerade um der Fehler und Mängel des Proletariates und fei-

12



ner Sache willen. Wir taten es, getrieben von der Schuld, getrieben
von der Liebe, freilich auch von der Freude, einer fo großen und
heiligen Sache zu dienen. Ich habe mich früher gefcheut, das Wort
auszufprechen, das den eigentlichen und wahren Sinn diefes Weges
enthüllt, aber nun foil und muß es doch einmal gefchehen: Es war nicht
Politik, fondern Nachfolge Chrifti. Leonhard Ragaz.

(Fortfetzung folgt.)

Zu meinem Austritt
aus der fozialdemokratifchen Partei.

I.
Mein perfönlicher Schritt.

Es war meine Abficht, fofort nachdem der Entfchluß, aus der
fozialdemokratifchen Partei auszutreten, gefaßt war, von dem Sinn dieles
Schrittes öffentlich Rechenfchaft abzulegen. Bloß äußere Umftände
find es, die dies, zu meinem großen Leidwefen, fo lange verhindert
haben. Da eine Reihe von Genoffen, fei's religiös-fozialen, fei's
andern, diefen Schritt zu tun gedachten oder auch wirklich taten, fo
beftand zuerft die Abficht, eine gemeinfame Erklärung abzugeben. Mit
diefer wollte man bis nach der Erledigung einiger Wahlen abwarten,
damit man diefe Erklärung und unfern Schritt überhaupt nicht von
feiten der Gegner der Partei ausbeuten könne. Darüber aber zerfchlug
fich diefe gemeinfame Erklärung und es traten viele vereinzelt aus.
Ich und andere warteten dann weiter auf eine gemeinfame Erklärung
der Religiös-fozialen Vereinigung, die von ihr in einer außerordentlichen

Jahresverfammlung befchloffen worden war und die zwar nicht
etwa den Gefamtaustritt der Mitglieder der Vereinigung ausgefprochen,

wohl aber zu der neuen Lage Stellung genommen hätte. Auch
diefe Erklärung zerfchlug fich, weil es nicht gelang, dafür eine Form
zu finden, der alle mit gutem Gewiffen hätten zuftimmen können.
Diefe Tatfache ill in meinen Augen kein gutes Zeichen für die
Vereinigung, aber fie ift nun einmal vorhanden. Ueber diefen Verfuchen
einer kollektiven Stellungnahme verlief viel Zeit und Stimmung. Es
kamen dann die Ferien, kamen immerfort dringlichfte neue Aufgaben,
kamen die alle Kraft und Aufmerkfamkeit verfchlingenden weltpoliti-
fchen Ereigniffe und drängten diefes Problem in den Hintergrund.
Und nun ill es zu fpät geworden; ich fühle das fehr ftark. Trotzdem
darf ich nicht unterlaffen, die von mir in Ausficht geftellte Erklärung
meines Schrittes zu geben. Ich will es auf eine mehr perfönliche und
eine mehr fachliche Art verfuchen, indem ich meiner perfönlichen
Erklärung noch diejenige hinzufüge, von der ich gewünfcht hätte, daß
fie die der ganzen Vereinigung geworden wäre. Es ill nun bloß meine

13


	Von der Religiös-Sozialen Bewegung, ihrem Sinn und Werden : Teil I

