
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 29 (1935)

Heft: 11

Artikel: Von Liebe und Frieden - den falschen und den wahren : Kinder, hütet
euch vor den Götzen (I. Joh. 5, 21)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136748

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136748
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von Liebe und Frieden — den falfchen
und den wahren.x)

Kinder, hütet euch vor den Götzen,
i. Joh. 5, 21.

I.
Es ift offenbar notwendig, daß wieder einmal ein Wort über das

gefagt werde, was man mit Recht als das Zentrum des Evangeliums
empfindet: über die Liebe, und zwar nicht in erfter Linie über die
Liebe Gottes, fondern über die Liebe des Menfchen, und hier alfo wieder

nicht von dem, was man „irdifche" Liebe nennen kann, Liebe von
Mann und Frau, von Eltern und Kindern, Bruder und Schwefter,
fondern über die „himmlifche" Liebe, die Liebe des Evangeliums, nicht
über den Eros, fondern über die Agape.

Denn es wird mir jeden Tag klarer, daß wir einer ungeheuren
Entartung diefer edelften Sache beiwohnen, die fich immer noch zu
fteigern fcheint. Unfer Widerftand dagegen hat fcheinbar nicht das
geringfte genützt. Ich meine jene Sentimentalifierung der Liebe, die ihr
alles Erz raubt, ihr alles Mark ausfaugt, ihr alle tapfere, männliche
Haltung nimmt. Ueberall flößen wir auf fie. Da entfetzt man fich
über den Gedanken des Boykottes gegen einen das Völkerrecht brechenden,

mordenden und raubenden Staat. Da erregt man fich, fei's ehrlich,
fei's zur bloßen Schau, über ein fcharfes Wort gegen Böfes oder Böfe,
aus Zorn und Empörung darüber gefloffen; denn deffen ift man nur
noch gegen die fähig, welche — deffen fähig find! Man liegt förmlich
auf der Lauer, das Recht jedes angegriffenen ganzen oder halben Schurken

oder Charlatans zu verteidigen. Man fingt fentimentale Lieder, in
denen auch „der Böfe gut geliebt wird". Auf diefem Wege gelangt man
dazu, daß man auf der einen Seite fich für böfe Mächte und ihre
Vertreter geradezu erwärmt, wenn nicht gar begeiftert, auf der andern
fich, wie ich fchon angedeutet habe, mit Eifer, ja fall Zorn und
Empörung gegen die erfüllt, welche jene bekämpfen. So wird diefe Liebe
zuletzt zum ftärkften, weil als folcher nicht ohne weiteres kenntlichen
Verbündeten alles Böfen. Diefe gefchwächte, verweichlichte, marklofe
Liebe ill dem Böfen nicht gewachfen, weil fie die Wahrheit nicht fieht,
nicht fehen will; man kann aber nicht kämpfen und im Kampfe liegen,

1) Die Ausführungen diefer Betrachtung, an Sich allzu unvollftändig, muffen
als eine Fortfetzung der über „Männliches Chriftentum" im Juniheft 1933, den
„Kampf gegen das Böfe" im Juniheft 1934 und der über „Die Auflöfung der Seelen"
im Juli/Auguftheft 1935 betrachtet werden. Auch gewiffe Erörterungen in den
Betrachtungen „Zur Weltlage" gehören dazu.

529



wenn man nicht die Wahrheit fieht, wie fie ift. Von den ungeheuren
Mächten des Böfen gilt freilich: „Ein Wörtlein kann fie fällen" —
aber das gilt nur, wenn wir fie zunächft in ihrer ganzen Furchtbarkeit,
als den „alten, böfen Feind" erkennen. Dazu kommt noch etwas fehr
Wichtiges: Diefe weichliche, weibifche Art des Guten imponiert nicht
nur felbft dem Böfen nicht, fondern läßt fich heimlich von ihm
imponieren. Mit Recht: ein kraftvolles Böfes ill auch vor Gott mehr wert
als ein fchwächliches Gutes. Darin liegt ein Schlüffel zu vielen Erfcheinungen

der Zeit. Und noch mehr: Auf diefem Wege kommt es zuletzt
zur Aufhebung des Unterfchiedes von Gut und Böte. Es haben ja doch
Alles und Alle recht und damit das Böfe und die Böfen. Denn darauf
kommt es fchließlich doch hinaus. Diefe falfche Liebe führt zu
jenem Relativismus, der die Aufhebung aller Wahrheit ill, zu jenem
Neutralismus, der fich nicht mehr entfcheiden kann und will, der
nur ein Sowohl — als Auch mehr kennt, aber kein Entweder —
Oder; zu jener Toleranz, die regelmäßig dem Schlechten zugute kommt,
zu jener Auflöfung der Seelen, von der wir ein andermal geredet
haben; auch etwa zu jener Sophiftik, die aus tiefer „Ehrfurcht vor dem
Leben" empfindet, daß wir kaum einen Schritt tun können, ohne
Leben zu zerftören und daraus die Folgerung zieht — es fei
oberflächlich, den Krieg zu bekämpfen, Antimilitarift zu fein.

Wir fehen, wie diefe Art Liebe fich befonders des Pazifismus
bemächtigt. Und zwar auf zweierlei Art: einmal, indem fie den Pazifismus

auf ihre Art geftaltet, das heißt, ihn aufweicht, bis zum
Zerfließen aufweicht, fodann aber, indem fie ihn aufhebt. Dies Zweite tut
fie, indem fie erklärt: „Ihr Pazififlen und Antimilitariften feid gar
keine Friedensmenfchen. Denn es lebt in Euch zu wenig Liebe, ja an
ihrer Stelle fogar der Haß. Das zeigt Ihr in Eurem ganzen Verhalten.
Ihr zeigt es aber befonders gegen Eure Gegner, deren edle Motive Ihr
nicht anerkennt. Ja, es fehlt Euch die Liebe. Euer Antimilitarismus
entfpringt dem Haß. Wir aber —" ja, und nun kommt das Bedeut-
fame: nämlich die Abwendung vom Pazifismus und Antimilitarismus.
Krieg und Militarismus werden ziemlich gleichgültige Dinge. Die
Menfchen, die fich daran beteiligen, find ja fo edel — jedenfalls darf
man fie nicht haften und darum auch ihr Gefchäft nicht. Das wäre
eben die oberflächliche Art diefer Pazififlen, Antimilitariften, religiöfen
Sozialiflen. Es gilt bloß, Liebe zu üben, die Menfchen mit Chriftus in
Beziehung zu bringen, fie mögen dann fchließlich auch noch Giftgasbomben

werfen und können doch Jünger Chrifti fein. Ich übertreibe
nicht. So habe ich es aus dem Munde von Vertretern diefer Liebe, und
nicht geringen, felber vernommen. Man ift fo in die Herrlichkeit feines

eigenen und verwandelten Menfchen und feine echte Liebe vertieft und
verfchoffen, daß Krieg und Militarismus, Tanks, Mafchinengewehre,
Gasbomben harmlos und gleichgültig und die Erinnerung an eine
Sache wie das abeffinifche Verbrechen mit feinen Greueln als Störung

530



empfunden werden, als Ablenkung von der „Hauptfache". Es kommt
auf diefer befonderen Linie zu jener Aufweichung der Seelen, die
zuletzt ihre Auflöfung wird — ja Auflöfung: man wird auf diefer
Linie noch Einiges erleben! Aber auch abgefehen von diefer befonderen
Entartungslinie ill von diefer ganzen Art von Pazifismus das zu fagen,
was von der falfchen Liebe überhaupt: Er ift zu weichlich und zu
fchwächlich, um dem Militarismus gewachfen zu fein. Dem muß etwas
fehr viel Stärkeres und Größeres entgegentreten, vor dem er zu-
fammenbricht.

Ich bin damit fchon auf das Zweite gekommen, was mir in diefen
Wochen immer klarer geworden ill und was mich zuletzt mit
Entfetzen erfüllt hat: daß der Pazifismus nahe daran ift, aus einem Segen
ein Fluch und aus der Rettung der Welt ihr endgültiges Verderben zu
werden. Was wir in den letzten Jahren befonders am englifchen
Pazifismus fo oft als verhängnisvoll empfunden haben und was uns in
unferem fchweizerifchen Kreife fchon fo lange zu fchaffen gemacht
hat, mit der Zeit faft mehr als der Militarismus, das fteht nun auf
einmal als gewaltige und furchtbare Hilfsmacht des Böfen vor uns.
Es ift nicht der Militarismus, fondern der Pazifismus, der den Völkerbund

lähmt. Immer auch noch der englifche Pazifismus! Welch eine
Angft, gegen einen internationalen Böfewicht ein fcharfes Wort zu
fagen, ein wahres Wort, ein Wort, das jedermann auf den Lippen hat,
aber keiner auszufprechen wagt, aus Angli, er könnte als Einer
erfcheinen, der nicht den Frieden wollte, der vielleicht gar den Gedanken
an Krieg zuließe und wäre es auch Krieg um des Rechtes willen —
und damit eine große Heuchelei, ein widerliches Wefen, über das die
Andern fich freuen, indem fie es verachten. Und der franzöfifche
Pazifismus! Hier ill es noch befonders die Angft vor dem Kriege, diefe im
übrigen fo fehr begreifliche, fo fehr verzeihliche, fo fehr berechtigte
Angft, welche alle ernfthaften Maßregeln — gegen den Krieg lähmt,
weil fie die Unterftützung des Völkerbundes lähmt. Gerade hier ent-
fleht dann jene Heuchelei, die auch in England und Amerika nicht
fehlt, die aber überall anzutreffen ift: daß die ausgemachten Militariften

und Gewaltgläubigen fich diefes Pazifismus bemächtigen und
„Friede! Friede!" rufen, wo „Krieg", ich meine: fchärffter Kampf
gegen Unrecht und Gewalt nötig wäre. Aber fchlimmer, fehr fchlimm
ift, daß damit die Kraft des Völkerbundes, Frieden zu fchaffen,
gebrochen wird, daß ein fittlich gefchwächtes und zermürbtes Gefchlecht
fich der Friedensparole und Kriegsmüdigkeit bedient, um dem Kriege
freie Bahn zu laffen. Ja, es befteht zum mindeften die ungeheure
Gefahr, daß die Welt am Pazifismus zugrunde geht, der ungewollt
zum Retter des Militarismus wird, und daß fich wieder einmal in
gewaltigem Maßflab und auf ganz unermeßlich tragifche Weife das
Wort erfüllt: Corruptio optimi pessima — das entartete Gute ift viel,
viel fchlimmer und gefährlicher als das Böfe, das es bekämpfen will.

531



II.
Es ift bitter notwendig, daß ein Wort gefagt wird von der Liebe

und dazu ein Wort vom Frieden.
Ein Wort von der Liebe. Nämlidi von der echten Liebe, der Liebe

des wirklichen Evangeliums. Vor allem Eins ift nötig: Wir muffen
jene fentimentale Auffaffung abtun. Sie hängt aber mit einer zu engen
Auffaffung zufammen. Liebe im Sinne des Evangeliums ill keineswegs
ein weiches Gefühl, eine warme Aufwallung der Seele; das kann dabei
fein, gehört aber keineswegs zu ihrem Wefen und kann fogar gefährlich

werden. Liebe ill aber überhaupt nicht eine einzelne Funktion
(wenn ich fo fagen darf) des fittlichen Lebens; fie ift vielmehr das

Ganze des fittlichen Tuns, fie ift die Gefamteinftellung alles Handelns;
fie ift die Quelle, aus der alles fließt, nicht bloß eine Welle im Strom.

Was ilt fie denn, diefe Liebe, die echte?
Ich beabsichtige nicht, hier eine wiffenfchaftliche, eine

philofophifche Unterfuchung vorzunehmen, fondern will, was ich zu fagen
mich gedrängt fühle, auf einfache, menfchliche Weife zu fagen
verfuchen. Mir hat fich aus meinem Verftändnis des Evangeliums wie aus
dem eigenen tiefften Erleben immer wieder ein Gefichtspunkt
aufgedrängt: Liebe im Sinne des Evangeliums ifl die Empfindung der
unbedingten Verbundenheit mit dem Andern und das daraus erwachfende
Gefühl der Verantwortung für ihn. Alfo gar nichts Sentimentales,
etwas ganz Herbes, Klares, Felles, Männliches. Es ill unbedingtes
Verbundenfein. Alfo auch, um gerade das Letzte zu fagen, mit dem
Feinde. Das bedeutet aber wieder nicht jene Sentimentalität des Um-
armens und Alles-Gut-fein-Laffens, fondern das durchdringende
Bewußtfein, daß der Feind eben doch zu uns gehört und wir zu ihm,
daß er, kurz gefagt, Bruder ift, vom Vater aus Bruder ift, und daß wir
darum immer bereit fein muffen, das zerriffene Band des Verkehrs mit
ihm wieder zu knüpfen, wenn dies möglich ift, ja, daß wir innerlich es

überhaupt nie zerreißen laffen. Es ift unbedingtes Verbundenfein auch
mit dem Böfen. Wir find für ihn verantwortlich, und für ihn erft recht.
Denn es ill keiner böfe, ohne daß wir irgendwie auch daran fchuld
wären. Und das ift ja auch eine ebenfo einfache als tiefe Formel für die
echte Liebe: Liebe ifl das Bewußtfein der unbedingten Schuld gegen den
Andern: das beherrfchende Empfinden, daß wir uns dem Andern, dem
Bruder fchulden, fchulden nicht bloß mit Einzelnem, mit etwas Geld,
etwas guten Worten, etwas freundlichem Lächeln, etwas Dienft, nein

ganz und als Ganze fchulden.
Diefes „Ganz" möchte ich betonen und jetzt noch einmal

erklären: Liebe bezahlt nicht mit einer Gefühlswallung dann und wann,
die auch nur etwas Einzelnes wäre, fondern mit der Gefamthaltung.
Ich möchte, Einfeitigkeit gegen fchweren Irrtum fetzend, fogar fo weit
gehen, zu erklären: Liebe zeigt fich überhaupt nicht in einzelnen
Handlungen, fondern nur im Ganzen des Lebens. Ein Menfch der Liebe ill

532



nicht, wer dann und wann „Liebe übt" (fogenannte Liebestätigkeit),
beftimmte „Werke der Liebe" tut, daneben aber feinen Weg geht,
fondern wer fein ganzes Leben fo einftellt, daß es Dienft ift. Auch ift es

falfch, nur Menfchen, die einfeitig folche abgeftempelten „Werke der
Liebe" tun, für Menfchen der Liebe zu halten. Ein Kierkegaard oder
Vinet, die nicht eine Anltalt, nicht einen Verein für Liebestätigkeit
gegründet, find trotzdem Menfchen der Liebe im höchften Sinne — und
gerade im höchften Sinne — fo gut wie Peftalozzi und Wichern. Liebe
kann und muß in allem fich äußern. Sie tritt auf als Befcheidenheit,
als Ehrfurcht, als Arbeit, als Sachlichkeit. Sie ift, kurz gefagt,
Einftellung auf den Dienft Gottes, der zum Dienft am Menfchen wird. Ob
das einen Menfchen charakterifiert, darauf kommt es an, nicht ob er
freundliche Gebärden macht. Zur Liebe gehören darum vor allem
auch Gerechtigkeit und Wahrheit. Gerechtigkeit geben heißt, dem
Andern fein Recht geben. Das aber bedeutet eben auch nicht bloß eine
einzelne Handlung: etwa daß wir als Arbeitgeber ihm, als dem
„Nächften", feinen Lohn recht geben, fondern, daß wir ihn als Ganzes
fehen, in feiner ganzen Lage, und ihm, foweit wir können, das Recht
geben, unter Umftänden erkämpfen, das er von Gott aus hat, alfo den
Arbeiter als durch den Kapitalismus an Leib und Seele Entrechteten
fehen und uns vom Reiche aus verpflichtet fühlen, ihm fein Recht zu
verfchaffen. Wie Gott umfäffend ift, fo muß die Liebe umfaffend fein.
Das bedeutet das Wort: „ihr follt vollkommen fein, wie Euer Vater
im Himmel vollkommen ill." Mit nichten aber bedeutet Gerechtigkeit,
daß wir Allen recht geben. Wie ich früher einmal gezeigt habe, ift es
ein ganz flaches Reden, zu fagen, es hätten immer beide recht. Nein,
in beftimmten Lagen hat Einer recht, und nur er. Ihm toll man fein
Recht geben, zu ihm flehen. Fehler, die er macht, können ihm diefes
Recht nicht rauben und ebenfowenig umgekehrt Tugenden ihrer
Vertreter eine fchlechte Sache gut machen. „Edle Motive" hatten fchließlich
auch die Inquifitoren, hatten die Pharifäer und Sadduzäer, hatte Sau-
lus, als er die Chriften verfolgte — aber recht hatten fie damit nicht.
Und Chriftus hatte ganz recht, nicht auch Pilatus, Herodes und Kai-
phas. Recht ift eben nicht eine quantitative Sache, die man
auseinandernehmen und auf einer Waage abwägen könnte, fondern eine qualitative

Sache, eine Sache der Lage, der Exiftenz. Man gibt einem
Kämpfer gerade fein Recht, wenn man es nicht auch feinen Gegnern
gibt; fein Recht muß von Gott aus gefehen werden, nicht von einem
moralifchen oder religiöfen Preiskodex aus. Wo man das nicht erkennt,
kommt es zu den großen Verblendungen, auf die das Gericht folgt.
Diefes Recht fieht aber gerade die wahre Liebe.

Zur Gerechtigkeit aber kommt die Wahrheit. Und darauf möchte
ich wieder den Finger legen, weil die falfche Liebe an diefem Punkte
befonders in fchweren Irrtum verfällt. Sie hat keinen Sinn und kein
Verftändnis für den allerhöchflen Dienft der Liebe, welcher eben der

533



W ahrheit s dien ft ifl. Sie verhüllt die Wahrheit, fie will die
Wahrheit nicht fehen. Sie betrachtet, wie ich fchon gezeigt habe, jede
fcharfe Aeußerung der Wahrheit als Mangel an Liebe. Aber genau
das Umgekehrte ill der Fall: Wo die Liebe der Schärfe der Wahrheitsäußerung

ermangelt, da ifl fie keine echte Liebe. Denn der Dienft der
Wahrheit koftet eine auf die Liebe eingeftellte Seele, namentlich wenn
es von Natur eine weiche Seele ift, weitaus am meiften. Der Dienft mit
der Wahrheit ift aber auch der notwendigfte Dienft der Liebe, weil die
Lüge die flärkfle Verderbnis der Seelen ift. Diefer Dienft ift der
höchfte, der zentrale Gottesdienft. Denn Gott ill zuerft und vor allem
die Wahrheit. Darum find die Propheten und Apoftel vor allem
Wahrheitszeugen und ift Chriftus nicht wegen der Liebe im engeren
Sinne gekreuzigt worden, fondern wegen der Wahrheit. Aber diefer
Wahrheitsdienft wird damit von felbft zur höchften Offenbarung der
Liebe. Denn niemand kann ihn üben, es fei denn aus Liebe. Der
Egoismus riete zum Laufenlaffen, er begnügte fleh mit Refignation,
vielleicht auch mit Hohn und Satire. Das ift aber auch die ungeheure
Gefahr jener falfchen Liebe, daß fle, ohne es felbft zu merken, ein
Ausweichen vor diefer höchften Aufgabe der Liebe wird. Und das in dem
Augenblick, wo fie fich als die wahre Liebe vorkommt. Denn in der
Tat, das Leben wird leichter, fcheinbar wenigftens, und die Liebe zum
fchönen Genuß, ja Sport, wenn man ihrem Wahrheitskampfe aus dem
Wege geht, wenn man den gottwidrigen Mächten nicht mit der Wahrheit

entgegentritt. Dem Kreuze wird man dann fchwerlich begegnen.
Gut, es ill nicht jedermanns Aufgabe, das Kreuz zu wählen. Aber man
halte den Weg, der um das Kreuz herumführt, nicht für höhere Liebe
und werfe im Namen der Liebe nicht Steine auf die, welche das Kreuz
nicht fcheuen.

Hier fei auch die Frage geftellt, ob Liebe auch zürnen, ja haffen
darf. Das wird ja von jener andern Liebe befonders geleugnet. Schon

jedes Zürnen fcheint ihr ein Fallen aus der Liebe, und vollends das
Haffen. Darum find fogenannte Chriften wie erklärte Nichtchriften,
wenn ein Bekenner Chrifti zürnt, oder gar Haß verrät, nicht faul, ihm
fofort entgegenzuhalten, daß er damit feine Chriltlichkeit verleugne.

Ich antworte: Sicher gibt es einen Zorn, der nicht aus Gott ill und
darum gegen die Liebe, und vollends einen widergöttlichen, Chriftus
verleugnenden Haß. Wir brauchen uns dabei nicht aufzuhalten. Es ill
felbltverftändlich, daß wir den Zorn oder gar Haß verurteilen, deren
Flamme fich aus den üblen Trieben des Selbft, der Rachfucht, der
Eiferfucht, dem Geltungstrieb erhebt. Es ift felbftverftändlich, daß
wir nicht die Träger des Böfen als Menfchen haffen dürfen, fondern
bloß das Böfe in ihnen, und es ift auch felbftverftändlich, daß diefe
Unterfcheidung nicht immer leicht ift. Es ift auch felbftverftändlich,
daß Zorn und Haß nicht Vernichtung von Menfchen bewirken dürfen,
fondern umgekehrt Rettung — Rettung der Menfchen durch Geltend-

534



machung Gottes. Es ift, mit einem Wort, felbftverftändlich, daß Zorn
und Haß, wenn fie vor dem Evangelium follen beliehen können, der
Liebe dienen muffen. Aber follte es das nicht geben? Gibt es nicht
auch ein heiliges Zürnen, ja Haffen, das gerade aus der Liebe flammt
und die Liebe bezeugt — das, was das Gleiche bedeutet, aus Gott
flammt? Was ift diefes Zürnen? Diefes Haffen? Es ifl, möchte ich
fagen, die Ablehnung, die Abweifung des Böfen durch Gott und von
Gott aus. Gott zürnt, Gott haßt. Es ift, trotz alles Mißbrauchs, der
damit getrieben wird, nicht nur erlaubt, fondern unter Umftänden
geboten, vom Zorn, ja Haß Gottes zu reden, vom Zorne, ja Haffe
Gottes gegenüber dem Böfen. Die Bibel Alten und Neuen Teftamentes
tut das immer wieder. Zorn und Haß gegen das Böfe find einfach die
andere Seite der Unbedingtheit der Liebe. Nichts ill dafür
bezeichnender, als der Umftand, daß die höchften Vertreter der Liebe,
ein Franziskus, ein Pellalozzi, ja die Fleifchwerdung der Liebe
felbft, gerade da am ftärkften in Flammen des Zornes ausbrechen,
wo fie fehen, daß gegen die Liebe gefündigt, daß Gott in feinen
Kindern, der Vater in den Brüdern entheiligt wird. Darum aber darf und
muß wieder gefagt werden: Wer nicht zürnen, ja haffen kann, der
kann auch nicht wahrhaft lieben. Das Element der Neutralität erkältet
leine Seele. Eines Tages wird fie fehr öde fein. Mit Staunen beobachte
ich feit einiger Zeit, wie Menfchen, die jene Liebe vertreten, die ich für
faltch halte, fich für die Verurfacher furchtbarer Leiden geradezu
erwärmen, aber für ihre Opfer völlig gleichgültig zu fein fcheinen. Das
ift nun wahrhaftig weder die Art der Propheten noch Jefu felbft. Ich
muß immer und immer wieder darauf verweifen, daß die menfch-,
gewordene Liebe Gottes gezürnt und gehaßt hat. Die Vertreter jener
andern Liebe müßten Jefus eigendich von ihrem höheren Standpunkt
aus verurteilen, wenn fie es wagten. Sie hätten es als feine Zeitgenoffen
Sicher auch getan. Und fie hätten ihn nicht vor der Kreuzigung
bewahrt. Denn dazu hätten fie feine Gegner viel zu gut verftanden,
ihr Recht eingefehen und ihre edle Gefinnung gewürdigt. Ich bleibe
aber dabei: Wer nicht die Unbedingtheit des Guten überhaupt fo er-
faffen kann, daß er davon entflammt wird, der wird auch nicht zu
der Unbedingtheit der Liebe entflammt werden. Man kann die Liebe
nicht allein, nicht abgetrennt vom Ganzen haben: nur wer vom Ganzen

des Guten, anders und höher gefagt, vom Ganzen Gottes, erfaßt
wird, kann ganz und vom Ganzen aus dem Menfchen dienen, alfo
ganze und rechte Liebe haben.

Vom Ganzen Gottes aus. Damit komme ich zu einer Ergänzung
des bei der Betrachtung der menfchlichen Liebe Gefagten: daß man fie
meiftens zu enge verliehe, entweder bloß als fentimentale Wallung oder
dann als einzelne Aeußerung, einzelnes Werk. Liebe im Sinne des

Evangeliums kann nur aus Gott quellen. All unfer Tun foil
Nachahmung Gottes fein. (Ephefer 5, 1.) Gott aber ift die Heiligkeit

535



und die Liebe, beffer gefagt: die Liebe Gottes gilt nur in der ganzen
Welt der Wahrheit Gottes. Gott dienen kann man nur, wenn man

• feiner ganzen Wahrheit dient. Zu ihr gehören aber außer dem, was
man in engerem, oft verengtem Sinne Liebe nennt, auch Wahrheit,
Gerechtigkeit, gehört die ganze Welt des Guten. Wie nur in ihr die Liebe
Gottes ihre volle Wahrheit und Kraft hat, fo nur in ihrem Dienft die
Liebe des Menfchen. Sonft gerät diefe fofort ins Doktrinäre und zuletzt
ins Leere, fonft wird fie Konftruktion, Mache, ftatt Dienft Gottes.
In Chriftus, der Menfchwerdung Gottes, ift beides vereinigt, die
Heiligkeit und die Liebe Gottes, darum ill feine Liebe anders als jene
falfche Liebe. Darum aber ift fie fo gewaltig.

Damit komme ich zum letzten Gefichtspunkt, den ich in diefem
Zufammenhang betonen muß. Ich glaube immer deutlicher einzufehen,
daß jene falfche Liebe daraus zu erklären ift, daß fie auf einer
Konftruktion beruht. Man macht fich ein Ideal von Liebe, wir können
auch fagen: von Chriftentum, zurecht, und verfucht, es zu verwirklichen.

Manchmal ill diefes Ideal fogar ein Erfatz für den
verlorenen wirklichen und ganzen Gottes- und Chriftusglauben. Man
macht aus diefer Liebe ein humanes Götzenbild, dem man Weihrauch
ftreut und Lieder fingt, manchmal auch andere Opfer bringt, oft fogar
fehr böfe, meiftens ohne es zu wiffen. Aber es bleibt ein Götzenbild.
Denn es bleibt außerhalb der Wahrheit. Es ift abgetrennt von dem

ganzen Gotte, der die Wahrheit ift, abgetrennt von dem lebendigen
Gott. Wo man fich an diefen hält, da kann man nicht anders, als auch
die Wahrheit fehen und ihr die Ehre geben. Da kann man nicht diefen

• fchönen Götzendienft eines aus dem Gold und Silber edler, zarter
Gefühle gegoltenen Bildes einer Liebe dienen, welche die Wirklichkeit
nicht fehen will. Da gehorcht man— was recht verftanden, in Freiheit
verftanden, die höchfte Leiftung der Liebe ift.

Liebe Freunde von jener hochidealen, Chriftus übertreffenden
Liebe: befinnet Euch einen Augenblick, ob fle nicht — die fublimfte
Form des Egoismus und der Selbllvergötterung ift. Nur aus Gott
felbft, nicht aus noch fo edlen Konftruktionen unferes Herzens und
Geifles, fchöpfen wir die echte Liebe, die ganze Liebe.

Damit bin ich auch zu dem Wort vom Frieden gelangt, das nötig
ift. Es darf nun kurz fein. Ich will damit einfetzen, daß ich betone:
Auch der Friede darf keine abgetrennte Sache fein, keine Sache, die
man bloß für fich haben und für fich pflegen kann. Im Grunde find
alfo Pazifismus und Antimilitarismus fchon an fich eine falfche Sache,
falls fie nämlich ein „Ismus", ein für fich beftehendes Syflem fein
wollen. Dann geraten fie ebenfalls von der Wahrheit ab und werden
zu einem Götzenbild. Wieder fteht man davor und räuchert und
opfert und vergißt Gott und feine Wahrheit. Um es anders zu fagen:
Es gibt heute einen weit verbreiteten Pazifismus und Antimilitarismus,
deren Lotung ift: „Friede um jeden Preis! Auch um den des Rechtes

536



und der Wahrheit. Denn was find Recht und Wahrheit, wo es fich
um den Frieden handelt! Frieden ift doch das Höchfte!" Auch hier
hängt fich die Sentimentalität daran, die fich ja ftets einftellt, wo es an
der vollen Wahrheit fehlt. Es gibt einen ganzen fentimentalen Kultus
des Friedens — der nicht einen einzigen Krieg verhindert! Denn diefer
Pazifismus ift eine leere Form ohne rechten Gehalt. Er ift ein Kultus
weichlichen Gefühls, der vor jedem Ertönen der Kriegspofaune zu-
fammenbrechen kann und weder dem Betäubungs- und Belügungsappa-
rat des Militarismus und Nationalismus, noch der Verfuchung des

Gewaltglaubens gewachfen ift.
Darum kann man gerade in diefen Tagen, wo der falfche Pazifismus

zur Weltgefahr zu werden droht, nicht genug an das Prophetenwort
erinnern: „Wehe denen, die Frieden! rufen, wo doch kein Friede

ift." Nichts ill falfcher, als die Löfung: „Frieden um jeden Preis!"
Denn was ift Friede? Friede ift, ich wiederhole es, wie die Liebe nicht
eine Sache, die man für fich, abgetrennt vom Ganzen der Wahrheit,
haben könnte, Friede ift vielmehr gerade die rechte Einordnung in das
Ganze, ift die rechte Ordnung des Ganzen felbft. Darum ift Gott der
Friede, weil er eben diefe rechte Ordnung des Ganzen felbft ift. Darum
hat Frieden, wer Gott im Herzen trägt. Darum gibt es von Gott aus
nur Frieden und wohl nur von Gott aus Frieden. Darum ill der letzte
Quell alles Friedens der Gottesfrieden. Darum aber erwächft der
Friede nur aus der Beobachtung der Ordnungen Gottes, aller feiner
Ordnungen, und kann nicht für fich, im leeren Räume, gehabt und
gepflegt werden. Zu diefen Ordnungen gehört das Recht. Darum
muß, wer Frieden will, für die Gerechtigkeit kämpfen. Zu diefen
Ordnungen gehört die Wahrheit. Die Wahrheit ill Ausdruck der
Ordnung Gottes. Darum gibt es nur auf Grund der Wahrheit
Frieden. Darum wird nur ein Gefchlecht zum Frieden kommen, das
wieder eine Wahrheit erkennt und anerkennt und darum find die
Verhüller und Verftreicher der Wahrheit, die Auflöfer der Wahrheit in
einen fchönfarbigen Neutralismus die eigentlichen Kriegsfchaffer und
Kriegsbringer. Darum bekenne ich mit dem Erzbifchof von York: „So
leidenfchaftlich ich jede Kriegshetze abweife, fo leidenfchaftlich lehne
ich auch jede Friedenshetze ab. Es ift von der äußerften Wichtigkeit,
das Prinzip zu betonen, daß Friede nicht an fich felbft ein Ideal ift,
fondern ein Zuftand, der fich aus der Erfüllung von Idealen ergibt,
unter denen voranftehen Recht und Ehre in der Beobachtung von
Verpflichtungen und in der Achtung vor der Herrfchaft des Gefetzes."
Darum, wenn es denkbar wäre (ich weiß aber nicht, ob es denkbar ift),
daß auf der einen Seite Unrecht und Lüge ftünden, aber als Preis des

Friedens, und auf der andern Seite Recht und Wahrheit, aber mit der
Gefahr des Krieges, fo würde ich (mit Gandhi!) ohne Befinnen das
Zweite wählen; denn es gibt keinen wirklichen Frieden auf Grund
von Unrecht und Lüge.

537



Darum nicht Pazifismus für fich, im leeren Raum, als Syftem,
als Doktrin, oder gar als fentimentaler Kultus, fondern Kampf
für Wahrheit und Recht, für die Wahrheit und das Recht Gottes,
deren fichere Frucht der Frieden ift, der nur auf diefem Boden
wächft. Darum nicht Pazifismus als edle Konftruktion, fondern Dienft
und Gehorfam des lebendigen Gottes, aus dem mit der ganzen Wahrheit

und Gerechtigkeit auch der Friede ftrömt, und zwar ein Friede,
worin Salz ill und Erz, Wahrheit und Tapferkeit, Kraft und Sieg.

Darum fage ich: Weg mit dem falfchen Frieden, damit der echte
komme und liege! Weg mit der falfchen Liebe, damit die wahre fich
erhebe und die Welt erlöfe! Leonhard Ragaz.

Religiös-foziale Fragen an die Oxfordbewegung.x)

Verehrte Verfammlung!
Ich glaube, daß den beiden Bewegungen, die heute einander

begegnen möchten, etwas gemeinfam ift, und zwar nicht irgend etwas
Nebenfächliches und Aeußerliches, fondern etwas Wefentliches. Ich
meine, es ill dies, daß beide Bewegungen der Welt helfen möchten. Das
ill nun allerdings ein fehr allgemeiner Anfpruch, den fchließlich alle
möglichen Bewegungen erheben. Wir fügen darum etwas hinzu. Aber
nicht das, was man vielleicht erwartet, daß beide Bewegungen bei
ihrem Helfenwollen von einem religiöfen Zentrum ausgehen und ihre
Kraft von daher beziehen möchten. Obfehon ich auch von diefer
Gemeinfamkeit überzeugt bin. Aber diefe Gemeinfamkeit verbindet uns
ja fchließlich mit allen religiöfen Gruppen. Hingegen fcheint mir für
unfere beiden Bewegungen etwas Anderes charakteriftifch zu fein: ihre
Selbfiloflgkeit. Ich glaube, das ift etwas, was ihnen kaum jemand
beftreitet und was fie einander am allerwenigflen beftreiten, daß fie
nicht für fich felbft etwas fein wollen, daß fie keine Macht für fich
erftreben, daß ihnen nicht viel liegt am Aufbau ihrer Organifation, daß
jedenfalls nichts, was fie in organifatorifcher Hinficht fchaffen, Selbftzweck

ift. Ich betone das, nicht um hier Selbftruhm zu treiben vor
denen, welche außerhalb beider Bewegungen liehen, fondern um dem
Gefpräch, in das wir eintreten wollen, eine Grundlage guten Willens
füreinander zu geben. Dann wird ein Gefpräch möglich fein und dann
darf es auch rückhaltlos offen fein. Doch nun zur Sache.

Ich glaube, daß ich von niemandem fo gut verftanden werde wie
von den Angehörigen der Oxford-Bewegung, wenn ich fage, daß die

1) Dieter Vortrag ift am 15. November bei Anlaß einer Ausfprache zwifchen
den Religiös-Sozialen und der Oxfordbewegung im Volkshaus in Zürich gehalten
worden. D. Red.

53«



der Evangelien. Das alles hat er mit felbftändiger und ftärker Geifteskraft
vertreten. Man konnte zu der Art, wie er das tat, theoretifch und praktifch diefes
und jenes Fragezeichen fetzen, aber keiner, der fein Wirken verfolgt hat, kann
leugnen, daß es ein feltenes Heldentum Chrifti war, das er mit feinen Gefährten
daran gefetzt hat, ein Ausharren im Glauben auch unter den allerfchwerften
Umftänden, wie man es ganz feiten findet, ein Siegreiches Ringen, wie vielleicht nicht
mit allen, fo doch mit vielen fchweren Gefahren, die diefe Sache bedrohen. So

ragt er, trotz dem, was man an feinem Wefen und Werk als problematifeh
empfinden mag, aoch hoch über viele hinaus, die heute inmitten der Sache Chrifti als
groß gelten. Diefes Große an ihm wollen wir feilhalten, nachdem das Irdifch-
Unzulängliche oder Fragliche davon abgefallen ift. Das Wort von der Nachfolge
und der Gemeinde, verbunden mit dem vom Reiche, bleibt, auch wenn es nicht
gerade diejenige Geftalt annehmen muß, die ihm Eberhard Arnold verliehen, doch
das einzige, das wirklich in die Zukunft Chrifti weift.

Druckfehler-Berichtigung.
Im Oktoberheft ift folgendes zu berichtigen:
S. 461, Z. 8 v. oben, ift „auch" zu ftreichen. S. 485, Z. 1 v. oben, lies:

„pusillanimes" (ftatt: „pusillaimes"). S. $05, Z. 12 von unten, lies: „um" Gottes Willen
(ftatt: „aus"). S. 506, Z. 8 von oben, lies: „Péri" (ftatt: Piéri"). S. 507, Z. 9 von
oben, ift „ihnen" zu ftreichen. S. 510, Z. 21 von oben, muß es heißen: „er"
(ftatt „es").

Im Novemberheft ill auf S. 53e, Z. 19 von unten, „üben" zu fetzen (ftatt
„dienen").

Zur Beachtung!
Der Vortrag von Pfarrer Paul Trautvetter: „Religiös-foziale Fragen an die

Oxford-Bewegung" ift gefondert erfchienen und beim Sekretariat der religiös-
fozialen Bewegung (Gartenhofftr. 7, Zürich 4) zu beziehen. Der Preis beträgt
40 Rappen; bei Bezug von 10 und mehr Exemplaren tritt eine bedeutende
Ermäßigung ein.

Die eifrige Verbreitung diefes Vortrages ill ficher ein gutes und wichtiges
Werk.

"

Redaktionelle Bemerkungen.
Eine Bemerkung über die Rubrik „Zur Weltlage". Ich hatte zu wählen

zwifchen einem Ueberblick über die Gefchehniffe des ganzen Jahres und einer ausführlicheren

Darflellung der letzten Phafe. Wenn ich das erfte gewählt habe, fo gefchah
es in Uebereinftimmung mit der Regel, die ich nun fchon lange befolgt habe, und
ich hoffe, daß die Lefer meine Entfcheidung billigen. Dafür habe ich die „Chronik"
ausführlicher geftaltet als fonft und manches dorthin verwiefen, was fonft in die
Rubrik „Zur Weltlage" gekommen wäre.

Wieder mußte Einiges leider zurückgestellt werden.
Und nun wünfehe ich allen Freunden für Weihnachten und Jahreswende viel

Freude und Stärkung.

Zum Schluß und Anfang.
Es widerftrebt dem Redaktor, am Schluß des Jahrganges, und

damit auch beim Blick auf den neuen, das zu fagen, was er fchon fo oft
gefagt hat. Selbllverftändlich blickt er auf den Jahrgang nicht mit

639


	Von Liebe und Frieden - den falschen und den wahren : Kinder, hütet euch vor den Götzen (I. Joh. 5, 21)
	Anhang

