
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 29 (1935)

Heft: 7-8

Buchbesprechung: Zwei Bücher - zwei Zeichen

Autor: Ragaz, Leonhard

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


liehen Würde des Einzelnen durch die Anbetung des Staates erfetzt
worden ift, find nur wenige übrig geblieben, die eines gefunden
Urteils und eines hohen Ideals fähig find, und von denen find viele durch
die Furcht gehemmt, davon andern etwas mitzuteilen. Unfere An-
fprachen und Erklärungen wurden aufmerkfam angehört, aber ihr
zentraler Inhalt wurde lebhaft bekämpft oder höflich ignoriert.
Menfchen, welche nicht nur das Neue Teftament nicht kennen, fondern
auch Fragen und Tatfachen wie die wirtfchaftlichen Urfachen der
Kriege, die Tätigkeit der Kanonenhändler, die Koften und die Folgen
des letzten Krieges, die Gefchichte der Quäker, die Bedeutung der
Demokratie, die Unvereinbarkeit der abfoluten nationalen Souveränität

mit dem internationalen Recht und fo fort muß felbftverftändlich
der chriftliche Pazifismus als eine unmögliche Sache erfcheinen.

Wir möchten jedoch zum Schluß unfere tiefeBewunderung für diefe und
jene Menfchen ausdrücken, die wir getroffen haben und die in ihrer
Treue und Unerfchütterlichkeit uns als das „Salz der Erde" Italiens
vorkommen. Daniel Hogg.

Zwei Bücher — zwei Zeichen.

In Zeiten, wo alles Böfe, und, was faft noch fchlimmer ift, alles
Gemeine, alle Herrfchaft des Mittelmäßigen und vor allem des Scharla-
tanhaflen, dazu alle Entgeiftung und Entmenfchung, triumphiert, wo
Gott die Welt verlaffen zu haben fcheint und diefe fich in eine Sand-
wüfte oder einen Höllenfumpf verwandeln will, wo man fich nach einem
Zeichen, daß Gott lebt und regiert, nach einer Offenbarung des Guten
und Rechten fehnt, wie der Hirfch nach Wafferbächen fchreit — in
folchen Zeiten kann es gefchehen, daß man getröftet und geftillt wird
durch — ein Buch! Ein Buch oder auch mehrere. In diefem Sinne
habe ich vor Jahren, gequält durch jenes Erleben, einige Bücher
begrüßt; ich glaube, es waren, neben einem, das fofort auch genannt
werden foil, Heerings „Sündenfall des Chriftentums", Werfeis
„Barbara", Eddingtons „Natürliche Struktur der phyfikalifchen Welt",
vielleicht auch noch andere. Diefe Bücher waren mir Hilfe und
Erquickung. Sie zeigten, daß mitten in einer Welt des Todes und
Verfalles, und, über fie hinausweifend, eine neue im Kommen fei, daß vor
unfern Augen eine in alle Höhen und Tiefen reichende geiftige
Umwälzung gefchehe, der andere folgen müßten, daß Gott lebe und
fchaffe und das letzte Wort behalten werde.

Wieder möchte ich, in einer ähnlichen, allerdings noch verfchlim-
merten Lage, von einigen Büchern das Gleiche fagen. Es find diesmal
zunächft zwei.

Das eine ill etwas wie eine Fortfetzung. Ich habe, wie fchon
bemerkt worden ili, bei der Aufzählung der Bücher, die mir damals

349



Troft und Verheißung waren, eins mit Abficht ausgelaffen, und zwar
das, welches mir den allertiefften Eindruck gemacht hatte, weil es mir
am meiften Ueberrafchendes bot: Max Picards „Menfchengeficht". Ich
habe es damals eine Theologie des Menfchengefichtes genannt und
gezeigt, daß es anhand einer befonderen, allerdings zentralen Erfchei-
nungsform des Zeitcharakters, eben des „Menfchengefichtes", wie es in
diefer Zeit fich geftaltet hat und weiter geftaltet, eine Analyfe der ganzen

Zeit gebe. Als deren Grundzug ergab fich der Abfall von Gott
und die daraus entftehende Gottesferne. Das Tröftliche und
Verheißungsvolle des Buches aber beftand eben darin, daß dies gefehen
wurde, und wie! In fo zentralen Dingen bedeutet die rechte Diagnofe
ja fchon fall die Heilung. Diefe rechte Diagnofe könnte ja gar nicht
gegeben werden, wenn nicht die heilenden Kräfte auch fchon walteten.
Es ift und bleibt ein wundervolles Buch. Gottlob ill es keine Senfation
geworden — konnte es keine werden, aber es hat in einer gewiffen
Stille, fozufagen in einer inneren Sphäre der Zeit, doch feinen Weg
gemacht.

Und nun erfcheint die Fortfetzung. Eine eigenartige, fall paradoxe

Fortfetzung! Jenes Buch vom Menfchengeficht behandelte ein
einzelnes Thema und davon ftrahlte ein Licht auf das Ganze aus. Nun
ill ein Buch gekommen, welches das Ganze behandelt, einen kleinen
Abfchnitt davon aber bildet das über das Menfchengeficht Gefagte, auf
das vom Ganzen her eine Beleuchtung fällt. Man follte nun erwarten,
daß das neue Buch, als das Ganze behandelnd, viel umfangreicher
wäre als das erfte, bloß einen Ausfchnitt behandelnde. Paradoxerweife
verhält es fich umgekehrt: während „Das Menfchengeficht" ein
umfangreiches Buch darfteilt, ill „Die Flucht vor Gott"1) fall mehr ein
Büchlein, beffer: ein Buch von befcheidenem Umfang, gerade fo, wie
ein Buch fein follte. Das ift ein Fortfchritt. Nicht an fich; denn ein
Buch darf auch umfangreich fein. Aber „Das Menfchengeficht" litt
vielleicht an einer Breite, die zwar für den Empfänglichen fehr leicht
zu ertragen, an fich aber wohl ein Fehler war. Wenn nun die ganze
Analyfe unferer Zeit an ihrem tiefften Punkte in diefe zweihundert
Seiten zufammengedrängt ift, fo bedeutet das eine Tat hoher und
großer Kunft. In der Tat: „Die Flucht vor Gott" ill in ihrem ganzen
Aufbau, oder beffer Wuchs, in Stil und Sprache, in Sinn und Art, vor
allem in ihrer Schlichtheit und Keufchheit, die von felbft Schönheit
wird, ein in unferen Tagen beinahe unvergleichliches Kunftwerk.

Aber die Feder fträubt fich dagegen, daß diefes Buch ein Kunftwerk
genannt und damit in ein äfthetifches Licht gerückt werde. Und es ift
auch nicht fo gemeint. Denn was ich fo vorläufig ein Kunftwerk
genannt habe, ill in feinem wahren Sinn etwas viel Größeres, nämlich
eine Rückkehr zu Gott, ein Stück frifcher Schöpfung. Damit aber ift

*) Im Eugen Rentjch-Verlag, Erlenbach-Zürich, erfchienen.

350



es eine pofitive Erläuterung der großen Negative des Buches, der
„Flucht vor Gott". Denn das ill ja das Thema des Buches, zu zeigen,
wie unfere ganze Zeit in all ihren Geftaltungen, den materiellen und
ideellen, eine einzige große Flucht vor Gott fei. Der „Abfall", den
„Das Menfchengeficht" zeigte, ift alto zur „Flucht" geworden.

Und nun, was foli ich, von dem Buche erfüllt, davon fagen? Soll
ich den Inhalt im Einzelnen wiedergeben? Soll ich eine „Befprechung"
fchreiben? Das fchiene mir wie eine Verfündigung. Auch käme es mir
lächerlich vor. Ich fiele damit ja gerade unter das Gericht des Buches.
Nein, ich will bloß darauf hinweifen. Verfuchte ich, den Inhalt
wiederzugeben, fo käme nicht nur das Eigentliche nicht zum Vorfchein,
fondern ich lenkte auch von dem Buche ab. Man foli es lefen; wer es
aber nicht lefen kann, der — foli nicht meinen, er habe es gelefen — es

nützte ihm nichts, fchadete ihm eher. Auch ill diefes Buch wie ein
hehres Gemälde — was nützt da die ausführlichfte und befte Befchrei-
bung, vorausgefetzt, man bringe eine folche zuftande. Man muß es

fehen.
Aber man kann zum Sehen, zum Verftehen helfen, kann Hinderniffe

des Sehens und Verftehens wegräumen. In diefem Sinne möchte
ich einiges fagen.

Das Buch ift leicht und fchwer zugleich zu verftehen. Es bietet
zwar dem bloßen Verftande keine Schwierigkeit. Denn es ill ein
Gemälde. Es ill ein Schauen und auf das Schauen berechnet. Wer aber
diefes Schauen nicht hat, wird vor diefem Bilde ohne jedes Verftändnis
liehen. Seine Sprache wird ihm eine Fremdtprache fein, zu der er keinen

Zugang befitzt. Man muß ein wenig die Welt fo erlebt haben, fo
empfunden haben, wie Picard fie darfteilt, dann allein wird man
verftehen. Und um fie zu erleben und zu empfinden, muß man durch
fie gewandert fein mit einem Auge, das Gott fucht, und einem Herzen,

das in tiefer Not nach ihm dürftet. Dann öffnet Picard uns
vollends das Auge, dann zeigt er uns, was wir von uns aus nicht
gefehen hätten. Dann zeigt er uns den großen Abfall von Gott, der
zur Flucht geworden ill. Es ill ein gewaltiges, urgewaltiges Bild. Was
braucht es, um fo zu fchauen! Michelangelo — oder etwas vom Jefajas
und Jeremias her? Oder beides? (Auch Michelangelo hat nicht ohne
Jefajas und Jeremias gefchaut.) Aber ich verfalle wieder in äfthetifche
Kategorien — hier ift mehr, ift Emfteres. Ich will fofort an Kierkegaard

erinnern. Hat Picard wohl aus deffen „Begriff der Angft" eine
Infpira tion empfangen? Gleichgültig, er hat felber gefchaut und
konnte das nur, weil er dorthin ging, wo das Urlicht ftrömt, in dem
allein wir das Licht und damit auch das Dunkel, die Schöpfung, und
damit auch den Abfall, die Ruhe, und damit' auch die Flucht zu
erkennen imftande find.

Man wird alfo zu Picard nicht mit dem Anfpruch kommen dürfen,

daß er uns eine fozufagen wiffenfchaftliche Darftellung und Kritik

351



unferer Zeit gebe. Was er gibt, ift ein prophetifch-dichterifdies Licht,
von Gott aus in die Welt geworfen. Es wäre lächerlich, wäre wie Reden

in einer fremden Sprache, wenn man mit ihm über die richtige
Auffaffung diefer oder jener Einzelheit rechten wollte. Es ill keine
Philofophie, es ill ein Bild — ein prophetifches Bild. Es ift eine
Vifion — mit einer Vifion aber rechtet man nicht. Es ill auch möglich,

daß es uns nicht an jedem Punkte gelingt, unfer Auge auf das

Auge Picards einzuftellen — wer verfteht Michelangelos Schöpfung
des Menfchen oder fein Weltgericht auf den erften Blick ganz? Wenn
wir aber an vielen Punkten die Wahrheit feines Schauens erkannt
haben, dann werden wir auch denen, wo wir noch nicht nachkommen,
ihm das Vertrauen fchenken, daß das an uns liege, nicht an ihm.

Eine befondere Bemerkung fei mir noch erlaubt. Es ift bei Picards
Reden vom „Abfall" etwas Grundanderes, als es bei den heutigen
Theologen üblich ift, die es unaufhörlich im Munde führen. Bei ihnen
ill es abftrakt, handwerksmäßig, fchriftgelehrt, bei Picard ift es

konkret, gefchaut, prophetifch. Die dialektifche Theologie ift in diefes Urteil

mit eingefchloffen. Picard fagt über fie einiges vom Tiefften und
Treffendflen, das bisher gefagt worden ift. Er rechnet fie direkt zu
einer der Formen der Flucht vor Gott. Das mag ihr bitter vorkommen

und ill allerdings die Umkehrung des Spießes, den fie mit folchem
Unrecht und Erfolg gegen andere gebraucht, aber es ift volle, tiefe
Wahrheit, und es ill ein Troft, zu fehen, wie immer mehr die
tiefften und bedeutendlten Menfchen unferer Zeit die wirklichen
Führer, nicht die Führer auf dem Theater, diefen Trug im Höchften,
der fo großen Einfluß gewinnen konnte, ablehnen.

Es ill ein erfchütterndes Buch. Manche mögen es als „peffimiftifch"
empfinden, fagen wir lieber: als niederdrückend, ja niederfchmetternd.
Aber das kann nur gefchehen, wenn fie den Eindruck des Buches nicht
fo lange wirken laffen, bis die pfychifche Polarität zur Geltung kommt,
mit andern Worten: das kann nur gefchehen, wenn man nicht wirklich
verfteht. Denn wenn fchon von dem Buche über das Menfchengeficht
auf keine Weife gefagt werden kann, es fei in letzter Inftanz ein
bedrückendes Buch, fo erft recht nicht von diefem. Die Sache ift
vielmehr fo: Wer uns recht den Abfall zeigt, der zeigt uns auch die
Schöpfung; wer uns recht die Gottesferne zeigt, der zeigt uns auch
Gott; wer uns recht die Flucht vor Gott zeigt, der zeigt uns auch die
Heimkehr zu Gott. Und in der Tat lautet der heimliche Titel des
Buches: „Die Heimkehr zu Gott." So wird das Buch eine Predigt
voll gewaltiger Verheißung.

Wenn wir nun zu dem zweiten Buche übergehen, dem von Georg
Sebaftian Huber, „Die Weisheit des Kreuzes",1) fo tritt uns zuerft ein
formeller Unterfchied entgegen. Es ift nicht ein edles Kunftwerk, auch

x) Erfchienen bei Friedrich Puflet, Regensburg.

3J2



wenn es ihm an ungefuchter Künfllerkraft nicht fehlt, es ill Rede,
derbe, fchweizerifch realiftifche Rede. Es ift kein Gemälde, es ill eine
Predigt. Und doch — es ift auch ein Bild. Denn in feinem Mittelpunkt

leuchtet ein Zeichen. Diefes Zeichen ift das Kreuz. Damit ift
auch die Verbindung mit dem Buche von Picard hergeftellt. Picards
Buch redet von Abfall und Schöpfung, von Schöpfung und Abfall.
Es bleibt damit fozufagen auf dem Boden des Alten Teftamentes, bei
den erften Blättern der Bibel — ohne daß der Blick auf Chriftus und
der Blick von Chriftus aus etwa ganz fehlte: es befchränkt fich. Das
Buch Hubers aber ftellt in diefe Schöpfung das Kreuz hinein. Es ift
wie eine Fortfetzung, und zwar eine notwendige.

Es ift aber auch die Fortfetzung eines andern Buches von Georg
Sebaftian Huber felbft. Erinnern wir uns nun daran. Vor einem
Jahre erft (oder find es fchon zwei?) ift von Georg Sebaftian Huber
das Buch „Vom Chriftentum zum Reiche Gottes" erfchienen. Wir
haben in den „Neuen Wegen" auf feine Bedeutung hingewiefen. Diefe
Bedeutung befteht darin, daß es ein Vorftoß der Botfchaft vom Reiche
Gottes ins Herz der römifch-katholifchen Kirche ift. Es hat alto einen
fehr revolutionären Sinn. Wie hat es wohl gewirkt? Es hat
ohne Zweifel ftark gewirkt. Es hat erftaunlich gewirkt, wie es

auch ein erflaunliches Buch ift. Georg Sebaftian Huber ill
der Sprecher einer katholifchen Revolution geworden. Es hört
auf ihn befonders ein Teil der erwachenden katholifchen Jugend.1)
Aber es konnte und follte nicht anders fein, als daß er in fteigendem
Maße auch auf Widerftand und Anfechtung Hieß, auf den Widerftand

des trägen Beharrens, der falfch orientierten Frömmigkeit und
des kirchlichen Machtintereffes. Damit aber liehen wir unmittelbar
vor dem Kreuze. Und mitten im Sinne des neuen Buches. Es ift in der
Tat auch innerlich eine Fortfetzung des erften Buches. Diefes trug das
Evangelium vom Reiche Gottes in die römifche Kirche unferer Tage
hinein, nicht ohne Kritik, nicht ohne ftürmifches Rütteln am Alten,
Morfchen, zum Tode Reifen, aber doch mehr im Sinne eines Früh-
lingsfturmes, eines Auferftehungsrufes. Auf Galiläa aber folgt
Jerufalem. Der Prophet flößt mit der Kirche und Religion zufammen.
Diefe find in der katholifchen Form zu allen Zeiten namentlich einer
Gefahr ausgefetzt: der Gefahr der Verweltlichung, des Paktierens mit
den Mächten diefer Welt im Intereffe einer Machtgewinnung für die
Kirche und Religion, zur vermeintlichen größeren Ehre Gottes, die in
Wirklichkeit • aber ein Abfall von Chriftus und vor allem eine
Verleugnung des Kreuzes ift. In diefes Wefen ftellt Georg Sebaftian Huber

mit dem neuen Buch das Kreuz hinein. Darin erblicke ich feinen
Sinn und feine Bedeutung. Und die find groß genug.

Die Gedanken, welche Georg Sebaftian Huber als „Weisheit des

x) Ich darf als Beifpiel wohl die Bewegung „Jugend am Werk" anführen.

353



Kreuzes" entwickelt, find vielleicht im allgemeinen uns Proteftanten
vertrauter als den Katholiken. Damit foil aber nicht gefagt werden,
daß wir darin einfach überlegen feien. Ich fehe das Verhältnis
vielmehr fo: Bei uns Proteftanten wird wohl innerlicher vom Kreuze
geredet. Auch ill die Botfchaft vom Kreuze in Verbindung mit der vom
Reiche Gottes bei uns ftärker und fchon längere Zeit vernommen worden,

von Blumhardt bis heute. Aber wir haben nun eine Theologie
des Kreuzes bekommen, deren Enderfolg ill, daß das wirkliche Kreuz
Jefu unwirkfam geworden ift. In der Tat: feiten hat man in der
Wirklichkeit des Lebens, des „chriftlichen" wie des „weltlichen", vor
allem aber des „chriftlichen", fo wenig vom Kreuze Jefu gefpürt, dem
Kreuze des Reiches Gottes, als in diefen Tagen, wo die Hörfäle, Kanzeln

und Paftoralkonferenzen von dem Worte „Kreuz" und der Theologie

des Kreuzes widerhallen — aber fo, daß das Kreuz dort bleibt, in
der Wirklichkeit aber als „Titanismus" und „Idealismus" abgetan wird
und keine Spur von dem Kampfe des Reiches Gottes mit der Welt und
in der Welt vorhanden ift, in dem allein es das Kreuz Jefu gibt.
Die Theologie vom Kreuze hat, um einen Ausdruck Georg Sebaftian
Hubers zu brauchen, das wirkliche Kreuz, das Kreuz Jefu, das Kreuz
des Reiches Gottes, „erfchlagen". Man hat vor der Welt in theologifcher

Form kapituliert. Die dialektifche Theologie ift die raffinier-
tefte Form und Rechtfertigung diefer Kapitulation, nichts anderes. In
der katholifchen Kirche tritt an Stelle der Theologie die Liturgie. Als
fakramentales Zeichen fpielt dort das Kreuz fogar eine viel größere
Rolle als im bisherigen Proteftantismus, befonders im reformierten, der
ja auf feine Kirchen den — Hahn gefetzt hat, den ich als Wetterhahn
deute. Aber über diefem liturgifch-fakramentalen Gebrauch des Kreuzes,

der dazu leicht in den Mißbrauch des Aberglaubens übergehen
kann, ift das lebendige Kreuz, das Kreuz des Reiches Gottes, ähnlich
vergeffen worden wie im Proteftantismus. Die gleiche Kirche, die
einen folchen Kultus des Kreuzes treibt, vergißt in ihrem Alltag den
Sinn von Golgatha und rechnet lieber mit Klugheit und Macht, wenn
nicht gar mit dem Gelde. Die Religion deckt das Reich Gottes zu, die
chriftliche Frömmigkeit kreuzigt Chriftus.

In diefes Wefen ftellt Georg Sebaftian Huber die „Weisheit des

Kreuzes" hinein. Er tut das nicht etwa bloß in Form einer Polemik
gegen römifch-katholifches Unwefen, obfehon diefe natürlich nicht
fehlt, fondern in einer wefentlich pofitiven Darflellung. Aus diefer
ergibt fich die Negation von felber. (Katholiken werden das Revolutionäre
daran ja ohnehin ftärker empfinden als Proteftanten.) Diefe Weisheit
des Kreuzes fchöpft Georg Sebaftian Huber an der Quelle. Es ill die
alte Weisheit neu erlebt. Aus unferer Zeit und Lage heraus erlebt.
Damit ift ein Motiv angedeutet, das bei diefem katholifchen Priefter
eine große Rolle fpielt: Er ringt nach einer Erfaffung der Wahrheit
von Chriftus, die der heutigen Welt gewachfen ift, die alfo, bei allem

354



Widerfpruch gegen die fchlechte Welt, die „Welt" im Sinne des Neuen
Teftamentes, doch die Welt als Schöpfung Gottes kraftvoll bejaht und
damit auch das „Fleifch", und das heißt: den Leib, die Materie, die
wirtfchaftlichen Verhältniffe, die fogenannten äußerlichen Dinge. Er
predigt, wie wir, die Fleifchwerdung des Wortes, den Einzug Chrifti in
die Welt. Damit wird er befonders bei der Jugend Verftändnis finden.
Und da fei es mir erlaubt, auf die Beziehung aufmerkfam zu machen,
die zwifchen dem Namen des Verfaffers und diefem Element feines
Buches befteht. Georg — das ill der Kämpfer mit der Lanze, der den
Drachen erlegt: Huber ill ein folcher Kämpfer. Sebaftian aber — das
ift jener fchöne Märtyrerjüngling, deffen blühenden Leib die Pfeile der
heidnifchen Verfolger durchbohren: Hubers Chriftentum ill zwar eine
Ueberwindung des „Fleifches" durch den „Geift", aber damit auch
eine Erlöfung des Fleifches durch den „Geift". Es geht durch das Sterben

zum Leben. Und das gilt allgemein: Zum Bedeutendften und Ur-
fprünglichllen in diefem neuen Buche gehört die frifch und tief
erlebte Wahrheit, daß das Kreuz Chrifti überall der Weg zum Leben
ift, zum von den Dämonen erlöften Leben des Reiches Gottes. Und
auch zu aller echten Freiheit. Im Gegenfatz zu andern Kreuzen, die
das Umgekehrte bedeuten und bewirken.

Daneben und damit verbunden finden fich auch in der „Weisheit
des Kreuzes" eine Fülle von Gedanken, die den einzelnen Menfchen in
feinem Kampfe leiten, trollen und ftärken können. Es wird damit
vielen ein Erbauungsbuch im guten Sinne werden. Und das ift gut.
Denn es ift gut, daß ein religiöfer Revolutionär das religiöfe
Vertrauen der Menfchen befitzt, wenigftens derer unter ihnen, denen es um
die Sache wirklich ernft ift. Er darf nicht als bloßer Aufklärer und
Zerftörer erfcheinen, es muß deutlich fein, daß er auflöft, um zu
erfüllen.

Freilich bleibt jener revolutionäre Sinn des Buches feine
Hauptbedeutung. Hier wäre vielleicht eine kritifche Bemerkung möglich:
Man möchte wohl, vom erften Buche herkommend, wünfchen, daß das

Prophetifch-Revolutionäre in diefem zweiten noch direkter und
deutlicher hervortrete. Viele werden es kaum erkennen. Aber vielleicht ifl
es auch gut fo. Vielleicht muß das Buch in diefer Form als „fchöpferifche

Paufe" wirken. Dann mag es unter Umftänden zu neuen pro-
phetifch-revolutionären Vorftößen mehr im Kampfesltil kommen. Es

muß wohl dazu kommen. Inzwifchen mag diefes Buch feine „ftille
Revolution" wirken, als Vorbereitung einer Revolution, die den

„Lärm" erzeugen wird, welcher auch nach Vinets Meinung nie fehlt,
wo die Wahrheit Gottes auftritt.

Ich grüße diefe beiden Bücher, die, ganz ferne voneinander
entftanden und fo verfchieden in ihrer Art, einander doch fo gut ergänzen.

Ich hoffe und glaube, fie feien Herolde des kommenden Gottes
und feines Chriftus. Leonhard Ragaz.

355


	Zwei Bücher - zwei Zeichen

