
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 29 (1935)

Heft: 4

Artikel: Religiös-soziales : Teil III (Fortsetzung). 3., Religiös-Sozial und darüber
hinaus

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136712

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136712
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


bildlich für alle Zeiten, „der Weg, die Wahrheit und das Leben", als
das, was dem Menfchen Gott vermittelt, aufgezeigt worden ift. Demnach

ift uns mit dem, was Chriftus gelebt und gelehrt hat, auch die
Ausrüftung vorbildlich gegeben, die uns für unfer gegenwärtiges Leben
den Anfchluß an Gott vermittelt und uns nach dem Tode der
Auferftehung teilhaftig werden laffen foil. Mit obiger Ausfage Barths
aber, die den Menfchen die ganze Lebenszeit hindurch beftändig in
unendlichem Widerfpruch flehen läßt, find ihm auch die Möglichkeiten
für eine Nachfolge Chrifti abgefprochen, was nicht neuteftamentlich
gedacht ift. Carl Dallago.

(Fortfetzung folgt.)

Religiös-Soziales, IH.
(Fortfetzung.)

3. Religiös-Sozial und darüber hinaus.

Ich habe verfucht, ohne Feindfchaft, ja fogar, foweit es auf mich
ankommt, in Freundfchaft, die religiös-foziale Bewegung gegen das

Quäkertum und die Oxford-Bewegung abzugrenzen. Bei diefen
handelte es fich um Wege, die von vornherein nicht innerhalb der religiös-
fozialen Bewegung, fondern außer ihr verliefen und die nicht von ihr
ausgegangen find, auch wenn in einzelnen Fällen Religiös-Soziale auf
ihnen wandeln. Aber nicht weniger wichtig, vielleicht fogar noch
bedeutend wichtiger, ift eine Klärung ähnlicher Art, wie wir fie jenen
Bewegungen gegenüber vornehmen mußten, innerhalb der religiös-
fozialen Bewegung felbft. Es gibt in ihr gewiffe Strömungen, die teils
in ihr verharren, teils über fie hinausftreben und die ich alle unter das

von mir felbft gewählte Stichwort bringen möchte: Ueber Religiös-
Sozial hinaus!

Was meine ich damit?
Ich will das zu zeigen verfuchen, indem ich noch einmal an das

erinnere, was ich für den Kern der religiös-fozialen Bewegung halte.
Sie ift, wie ich fie verftehe, eine Auffaffung der Sache Chrifti, die von
dem neu ergriffenen Glauben an das Reich Gottes für die Erde her
eine Revolution fowohl im ganzen Verftändnis der Glaubenswelt als
auch in der Verwirklichung der Sache Chrifti erwartet und erftrebt, im
Sinne ihres großen Leitwortes: „Wir warten nach Gottes Verheißung
auf einen neuen Himmel und eine neue Erde, darinnen Gerechtigkeit
wohnt." (2. Petrusbrief 3, 13 ft.) Dabei ift wefentlich, daß wir die

Spur diefer neuen Gerechtigkeit, die dann freilich auf reinigende
Erfüllung in Größerem hinweift, im Sozialismus und in der fozialen
Gärung gefunden haben und diefe Linie nicht verlaffen.

164



^ry-V^'rK^-"--^ ;¦•"¦" ' '-•¦^'yyx w*:r<- -yvy-' ¦^•¦- ' -p ^,yy^- ¦»-- $--,.:--¦.-*< '¦- yy-.-i---^ r- ¦:.-¦ y -y, - ¦ ,,-,.¦¦¦

Wo fetzt nun hier das Darüberhinaus an? Das ift eigentlich leicht
zu erraten. Wir hoffen, mit allem Sozialismus, auf eine Ueberwindung
des Kapitalismus und kämpfen dafür. Aber zum Unterfchied von dem
mehr oder weniger marxiftifch gefärbten Sozialismus können wir diefe
Ueberwindung nicht bloß von einer politifch-wirtfchaftlichen
Umgeftaltung erwarten, fondern in letzter Inftanz bloß von einer Aenderung

der Gefinnung. Zweierlei wird dabei vor allem wichtig fein:
Wenn eine wirkliche fozialiftifche Ordnung möglich fein foil und
damit eine tatfächliche Ueberwindung des Kapitalismus, fo muffen die
Menfchen lernen, wirkliche Gemeinfchaft zu halten, in Gemeinfchaft zu
leben und zu arbeiten, für einander zu arbeiten, ftatt gegen einander,
einander in der Arbeit zu dienen. Kurz: aus bloßem Sozialismus
muß dann Bruderfchaft werden. Dann aber liegt nahe, daß man
verfucht, ein folches Gemeinfchaflsleben fchon heute inmitten der
kapitaliftifchen Welt zu verwirklichen, zunächft im Kreife von Menfchen,
die dafür vorbereitet find, die es dahin drängt. Alles in Freiheit und
Freiwilligkeit, nicht im Rahmen der Zwangsordnungen, die der rein
politifch-wirtfchaftliche Sozialismus natürlich nicht entbehren kann. Es
würde alfo gleichfam das Experiment eines im tiefften Sinne fozia-
liftilchen Lebens gemacht.

Damit fteht vor uns eine der Formen, in denen die religiös-foziale
Bewegung fozufagen über fich hinausflrebt,

Die Siedelung.

Die Siedelung, und zwar die fozialiftifche, ja, in beftimmtem Sinne,
kommuniftifche, ill vielen von uns immer gar fehr am Herzen gelegen
und einige von uns haben verfucht, mehr oder weniger davon zu
verwirklichen. Auch der „Gartenhof" in Zürich-Außerfihl (wenn wir uns
den Namen aneignen dürfen, den man uns nun gibt, nachdem er
früher dem Mutterhaus von Cafoja, das hart daneben liegt, gehörte)
wollte und will ein Stück Siedelung, freilich mehr im Sinne der englifchen

Settlements, fein. Ausgefprochen fozialiftifche Siedelung im
Sinne der gemeinfamen Handarbeit aber ill der „Werkhof" bei Rüfchli-
kon, wo nun feit Jahren unfere Freunde ihren fchweren Kampf um
diefe edle Sache mit großer Tapferkeit, Treue und Lauterkeit führen,

während der von uns einft übernommene Verfuch von Herrliberg
bald Fiasko gemacht hatte. Etwas von Siedelungsgeift atmet auch das,
was Otto Lauterburg mit feiner Frau und feinen Freunden im Saanen-
lande tun, wie die Volkshochfchulen von Cafoja und Neukirch, die uns
mehr oder weniger nahe flehen. Eine wirkliche Siedelung, wieder mehr
im Stile des Settlements, wenn auch in einfacher Form, ill das Heim
der Freunde Bietenholz in Bafel.

Was fagen wir zu dem Unternehmen der Siedelung vom religiös-
fozialen Boden aus?

165



Es ift felbftverftändlich: Wir fagen dazu von Herzen Ja. Be-
fcheidener ausgedrückt: Ich tue das, überzeugt, daß mir kein Religiös-
Sozialer widerfpricht, auch wenn nicht alle gerade diefer Form fo
zugetan find wie ich felbft und viele andere. Immer noch liehe ich, im
Wefentlichen, nicht in allen Einzelheiten, auf dem Boden, den Bietenholz

einft gezeichnet hat.1) Der Umftand, daß feither die hohe Welle
der Siedelungsbewegung zurückgetreten ift, beirrt mich darin nicht;
diefe Flut kann wiederkehren, und ich glaube, daß fie es tun wird.
Die Siedelung bleibt für mich eines der Grundelemente einer wahrhaft
fozialiftifchen Ordnung.

Nur Eines halte ich mit all den am Siedelungswerk beteiligten
Freunden, die ich genannt habe, als Vorausfetzung diefer Zuftimmung
feft: die Siedelungsbewegung darf fich nicht von der fozialiftifchen
Bewegung, diefe im weiteren Sinne, nicht als Parteiform verftanden,
entfernen. Sie darf nicht Selbftzweck werden. Ihr Sinn und Wefen muß
bleiben, daß fie der großen Bewegung auf die fozialiftifche Wiedergeburt
der Gefellfchaft hin Kräfte zuführen will. Sobald fie fich von diefem
Zufammenhang löfte, geriete fie in ein willkürliches Wefen, würde von
den Winden und Wellen menfehlicher Einfälle hin und her getrieben
und zuletzt an die Klippen oder auf den Sand geworfen, wie das fo
oft gefchehen ift. Die Siedelung, wie ich fie verftehe und allein billigen
kann, ift ein Ort, wo man die tieffte und letzte Quelle der Kräfte
aufgräbt, von denen allein der Sozialismus leben kann.

Aber wir können uns noch höher erheben und fagen: Wie der
Sozialismus zuletzt nur von den reinen und heiligen Kräften des Reiches
Gottes lebt, fo kann die höchfte Aufgabe der Siedelung fein, die Kräfte
des Reiches Gottes zu fuchen und gleichfam fakramental wirkfam zu
machen, damit fie erlöfend in die Gefellfchaft ftrömen, den Egoismus
brechend und Dämonen bannend, Gemeinfchaflsleben, Demut, Dienen
möglich machend.

Wir kommen von hier aus, ohne übrigens die Siedelung zu
verlaffen, noch einen Schritt weiter, indem wir uns an das Zweite
erinnern, was nötig ift, wenn wirklicher Sozialismus möglich fein foil.
Welches ift diefes Zweite? Es ift, meine ich, die Brechung des
Mammonsbannes, die Ueberwindung des Eigentums- und Befitzdämons.
Auch das follte geleiftet, auch das follte gezeigt, auch das follte nicht
bloß geredet, fondern gelebt werden. Und hier taucht eine weitere
Geftalt deffen auf, was über die bloße religiös-foziale Bewegung
hinauszuführen fcheint:

Die evangelifche Armut und der Kommunismus Chrifti.
Ich gedenke nicht, jetzt über diefe gewaltigen Themen ausführlich

zu reden, fondern bloß fie in diefen Zufammenhang zu ftellen.

1) Vgl. Alfred Bietenholz: Die Siedelung. Schriften der Quelle. (Gartenhofftraße

7, Zürich 4, zu haben.)

166



Es ift längft meine auch fchon oft ausgefprochene aber wenig
beachtete und verftandene Ueberzeugung, daß der Sozialismus nur
möglich ill, wenn Kommunismus ift. Der Kommunismus ift die höchfte,
die eigentliche Gemeinfchaftsform der Sache Chrifti, im Sinne jener
Gemeinde von Jerufalem, wo „Niemand von feinen Gütern fagte, daß fie
fein eigen feien, fondern fie alles gemein hatten". Muß ich noch hinzufügen,

daß diefer Kommunismus nicht mit dem von Lenin und Stalin
zu verwechfeln ift?

Zu ihm aber gehört die Armut. Muß ich hier hinzufügen, daß das
nicht die rein wirtfchaftliche Armut ift, die erzwungene, traurige, fkla-
vifche Armut, fondern die Armut Chrifti, die Armut des heiligen
Franz, die Armut, die aus dem Reichtum Gottes fließt, alfo etwas fehr
viel Größeres und Tieferes — jene Armut, die Dante in der Divina
Commedia immer wieder als die Zentralforderung der Sache Chrifti hin-
flellt, jene Armut, die nicht eine beftimmte, fchablonenhaft geregelte
Lebensform ift, fondern die Ueberwindung des Eigentums- und Befitz-
bannes durch das „Reichfein in Gott", alfo eine gegenüber der natürlichen

Stimmung des Menfchen völlig veränderte Einftellung zu Geld
und Gut, Befitz und Eigentum.

Diefe Armut und diefer Kommunismus Chrifti haben befonders in
der Zeit unmittelbar nach dem Kriege viele von denen, die zu uns
gehörten, ergriffen und wohl die meiften von uns mehr oder weniger
berührt. Ich meinerfeits geftehe, daß ich eine ganze Lebensperiode
hatte, wo diefer Weg allein mich anzog und wo ich ihn gegangen wäre,
wenn er fich hätte öffnen wollen. Meine Teilnahme am Verföhnungs-
bunde hatte diefen Sinn. Dort aber fanden fich damals neben folchen,
die bereit gewefen wären, ihn zu gehen, wenn auch in aller undemon-
ftrativen Einfachheit, andere, allzu Einflußreiche, die weder diefen
noch überhaupt irgend einen entfchiedenen Weg gehen wollten. Nach
einem Erleben, das für mich zum fchwerften meiner Exiftenz gehörte,
wenn auch Wenige davon wußten, kehrte ich auf den urfprünglichen
religiös-fozialen Weg zurück. Und was fagen wir nun vom religiös-
fozialen Boden aus dazu?

Selbftverftändlich können wir, rein grundfätzlich gefprochen, dazu
nur Ja fagen. Wenigftens ich. Und viele mit mir.

Es ift ein Hochweg, der höchfte der Wege. Wer ihn geht, fo oder
fo, der hilft die Welt vom Bann des Mammons und des Eigentums
erlöfen, wie kein Sozialismus allein es tun kann. Ja, ich gehe noch
weiter: Wenn das nicht, in einer allgemeineren, weniger beifpielhaften
und zugefpitzten Weife, als eine große Umftimmung der Gemüter, die

Atmofphäre der Welt wird — oder foli ich befcheidener fagen: ein
ftarkes Element der Atmofphäre der Welt wird, dann wird auch nicht
einmal Sozialismus möglich fein. Denn dann werden Mammonsbann
und Befitzdämon nur andere Formen annehmen.

167



Aber wieder fage ich: Sozialismus foil fein. Wieder fage ich: Diefer
Weg wäre ganz falfch, führte in allerfchwerfte Verirrungen hinein,
wenn er fich vom Sozialismus und vom fozialen Kampfe löfen wollte.
Ich meine: Denen, die irgendwie — fei's in der Siedelung, fei's in
anderer Form — diefen Weg gehen, darf er nie Selbftzweck lein. Nie
darf ihnen das Ringen um die politifche und wirtfchaftliche
Ueberwindung des Kapitalismus und die Schaffung neuer, fozialiftifcher
Ordnungen gleichgültig fein. In Symbolen ausgedrückt: Ueber der Siedelung

darf die Genoffenfchaft und Gewerkfchaft nicht zu kurz kommen.
Im Gegenteil: fie foil wirklich Genoffenfchaft und Gewerkfchaft erft
recht möglich machen. Nie darf der Höhenweg der Tiefe entfremden,
er muß vielmehr — wer es faffen kann, falle es! — erft recht mit der
Tiefe verbinden. Nie darf er zum Hochmut führen, nur zur Demut.
Nie darf er Selbftzweck fein. Es muß — fo wollen wir es wieder
fagen — die Nachfolge ftets mit dem Reiche verbunden fein. Sonft
wird fie Sport und Spiel und Selbftüberhebung. Das Reich aber will
in die Welt, will in die Tiefen, will in die Höllen hinein; es will fich
in den groben Dingen diefer Welt geftalten. Nur im engften Zufammenhang

mit ihnen können Armut und Kommunismus Chrifti echt bleiben.
Keine fchlimmere Verirrung von Chriftus weg könnte es geben, als

wenn Einer oder eine Gruppe oder eine Bewegung tagten: „Wir zeigen
durch unfer Leben in der Armut, wie gleichgültig alle materiellen
Güter find — darum kümmert Euch, Ihr Proletarier, Ihr Armen, Ihr
zu kurz Gekommenen, nicht fo ftark um diefe. Laffet fie willig den
Reichen. Und kämpfet nicht um den Sozialismus — fehet, man kann
auch im Kapitalismus brüderliches Gemeinschaftsleben haben wie wir."
Das wäre eigentlich nur ein heiliger Egoismus, der fchlimmfte von
allen Egoismen. Es wäre kein Segen darauf. Solche Haltung wäre
wieder losgelöft von der großen Regel: „Trachtet zuerft nach dem
Reiche Gottes und feiner Gerechtigkeit" — welche die Gerechtigkeit
einer „neuen Erde", die Gerechtigkeit neuer Ordnungen aller Menfchen-
gemeinfchaft ift. Nirgends im Neuen Teftamente finden wir, daß die
Armut als Lebensform Einzelner in der Nachfolge Chrifti ein Selbftzweck

würde. Sie fteht bei den Apofteln im Dienfte ihrer großen Aufgabe

der Verkündigung der Gerechtigkeit des Reiches. Und fo ihre
Gemeinfchaft. Es gibt keine echte Gemeinfchaft als Selbftzweck — fie
kann nur fein, wenn fie dem Reiche und feiner Gerechtigkeit dient.

Damit kommen wir auf ein weiteres Thema diefes Ueber-die-religiös-
foziale-Bewegung-hinaus, ich nenne es

Die Gemeinde.

Auch die Siedelung bekommt ihren höchften Sinn erft in der
Gemeinde. Die Gemeinde ill die Verbindung von Menfchen in Chriftus,
von ihm erfaßt, von ihm „erwählt", von ihm getragen, aus ihm ihre
Kraft fchöpfend. Man kann wohl fagen, daß auch aller Sozialismus

168



' -x.y i ¦ < [., :
: - :

: y.y y:: y y > y.y : ¦ -, .' ; v :¦ ' y ;,. ; ^ ^ y-,. .^ ..-..".

und Kommunismus erft in der Gemeinde feine Erfüllung findet. Erft
aus einem Zufammenfchluß in Chriftus können jene Kräfte ftrömen,
von denen alle Gemeinfchaft lebt, bis in die Genoffenfchaft und Gewerkfchaft,

bis in jede Fabrikwerkftatt und in jedes Büro hinein. Wobei
aus der im Wefen Einen Gemeinde unendlich viel Gemeinde in Einzel-
gellaltung wachfen kann und foil.

Es liegt darum durchaus im Wefen der religiös-fozialen Bewegung,
daß fie felbft fich auch in einer neuen Gemeinde erfüllt und es ill wohl
das Höchfte, was fie erreichen kann, wenn all ihre Glieder fich als
einer folchen Gemeinde, dem „Volke Gottes", von dem Blumhardt
redet, angehörig fühlen. Auch ift es eine große Sache, wenn diefe
Gemeinde da und dort etwas wie eine fakramentale Verkörperung findet,
vielleicht in einer Siedelung, vielleicht auch anderswie. Aber wieder ill
zu fagen: Nie darf die Gemeinde fich vom Reiche löfen. Die
Gemeinde hat nur Sinn und Wert als Trägerin, als Verkörperung des
Reiches. Das Reich aber will die Gerechtigkeit Gottes für die „neue
Erde". Dafür arbeitend, kämpfend, leidend allein ill fie Gemeinde
und empfängt Kraft und Segen Gottes.

Wenn Sie fich davon loslöfte, geriete fie in den leeren Raum und
erführe allen Fluch der Willkür. Dann würde fie eine Sekte, das heißt
wörtlich und wefentlich: eine abgefchnittene, ausgefchnittene, von dem
lebendigen Strom der Wahrheit des Reiches abgetrennte Sache. Das wird
fie auch dann, wenn fie zwifchen fich und die Weltarbeit die große
eschatologifche Leere legt, das heißt: wenn Sie fich mit dem Hinweis auf
das nahende Ende von allem Kämpfen und überhaupt allem Wirken
in der Welt in einen heiligen, in Wirklichkeit ftets allerunheiligflen
Raum zurückzieht. Durch diefen leeren Raum wird fie vom lebendigen
Gott und feinem Chriftus felbft getrennt. Wehe ihr vollends, wenn fie,
auf diefen Eisgipfel gelangt, fich gar für die Gemeinde hielte! Die
Gemeinde Chrifti wohnt nicht auf der Höhe, fondern in der Tiefe!
Sie wohnt nicht bei den reinen Auserwählten, fondern bei den

armen, leidenden, fündigenden Brüdern und Schwertern — mitten in
der Welt, ja in der Hölle.

Die guten Werke.
Ueberall kommen wir auf dem Wege über die religiös-foziale

Bewegung hinaus zu dem Einen Punkte, wo die Grenze ift: Der
Zufammenhang mit dem Sozialismus, foziologifch ausgedrückt, oder, in
einer höhern Sphäre, aber in Verbindung mit jener gefagt, der
Zufammenhang mit dem Reiche Gottes und der Gerechtigkeit einer neuen
Erde muß gewahrt bleiben, wenn diefer Weg nicht in Nebeln oder
Abgründen enden foil.

Im gleichen Sinne will ich noch eine Gefahr berühren, welche unter
uns befteht. Ich möchte fie die Gefahr der guten Werke nennen.

Es ift unter uns ein lebhafter Drang, unferer Sache durch Werke

169



oder Taten, wie man auch lagt, Ausdruck zu verleihen. „Nicht Worte,
fondern Taten!" Oft fcheint es mir faft, als ob man wie von einem
Schwindel erfaßt werde, wenn man es bei der einfachen Wahrheit des

Trachtens nach dem Reiche Gottes und feiner Gerechtigkeit bewenden
laffen follte, beffer gefagt: wenn man einfach auf diefe eine, fchlichte
große Aufgabe blicken follte. Man will etwas tun, das heißt: man will
einzelne Aufgaben, in die man fich mit allem Enthufiasmus werfen
kann. Am liebflen hat man fo recht konkrete und begrenzte
Aufgaben. Alfo Siedelung! Alfo, wenn das zu fchwer oder fonft
unerreichbar ift, Zivildienfl;! Alfo Arbeit in der Partei! Alfo ein Kinderheim!

Alfo Volkshochfchule! Alfo
Wer wollte das tadeln? Es ift gewiß für die religiös-foziale

Bewegung fchön, wenn der Baum fo reiche Früchte trägt. Aber auch
hier wieder ill eine Bedingung des Wertes all diefer Dinge ftark zu
betonen: Sie muffen in lebendigem Zufammenhang mit dem Sozialismus,

oder wieder in einer höhern Sphäre gefagt: mit dem Reiche bleiben.

Es dürfen nicht willkürliche Aufgaben fein, die man ergreift,
weil fie fchön find und man gerne etwas tut, fondern fie muffen
notwendig fein, muffen von der Gerechtigkeit des Reiches Gottes her (die
ja auch Liebe ift) fich aufdrängen. Kurz, fie dürfen nicht Selbftzweck,
fondern muffen Gehorfam fein. Sonft aber zerfahren fie ins Sinnlofe
und Leere. Sonft werden fie höherer Sport. Sonft geraten wir felbft
in jene Werkgerechtigkeit hinein, welche eine Gefahr der Oxford-Bewegung

bildet. All diefes Tun muß mit der großen Bewegung des
Reiches Gottes zufammenhängen, deren Spur wir im Sozialismus
finden. Die Volkshochfchule hat nur Sinn, wenn fie der Erneuerung
des Lebens dient, die daraus quillt; das Kinderheim hat nur Sinn als
eine Stätte, wo im Blick darauf die Liebe Chrifti rettend, heilend,
umgestaltend einfetzt, wie bei Pestalozzi in Stans und auf dem Neuhof;
der Zivildienfl: hat nur Sinn als gefpannter Kampf gegen Krieg
und Militär, als verkörperter, fichtbarer Antimilitarismus. Alles andere
ift unfruchtbar. All unfer Tun hat keinen Wert als bloßes Tun; es
hat nicht mehr Wert als Worte (die übrigens die größten der Taten
fein können!); alles Tun hat nur Wert als Gehorfam, als Gebot des
Reiches und feiner Gerechtigkeit.

Salz oder Zucker?

Und hier fetze ich mit einer weiteren Erörterung ein, die in diefen
Zufammenhang gehört. Wieder handelt es fich um etwas, was ich auf
der einen Seite fchon öfters behandelt habe, auf der andern Seite hier
nicht ausführlich erörtern, fondern bloß auch in diefen Zufammenhang
ftellen will.

Es gibt auch ein Hinausftreben über das Religiös-Soziale in der
Form, daß man vor allem nicht kämpfen will, womit dann zufammen-

170



hängt, daß man nicht beftimmte Sachen ergreifen will, die umkämpft
find, wie etwa Sozialismus und Antimilitarismus. Man will, wie es in
diefen Kreifen etwa heißt, nicht „gegen" etwas fein, fondern nur „für"
etwas, man will nur pofitiv fein, man will nicht durch Angriff,
fondern nur durch Verwirklichung des Guten das Böfe überwinden. Und
fo fort! Wir andern, die vulgären Religiös-Sozialen vom älteren Stil,
find diefen Feineren zu aggreffiv, zu fcharf, find zu ungerecht gegen
den doch fo guten, edlen, lieben Gegner, zu fehr Salz, zu wenig
Zucker. Wir flößen damit nur ab, verbittern bloß. Die „Beften"
ziehen darum einen andern Weg vor.

Was fagen wir vulgären Religiös-Sozialen dazu?
Wir fagen: Gewiß. Wir find arg fehlbar. Gewiß. Wir find flau-

bige, befchmutzte Leute. Von unferem Kampfe her. Und das muffen
wir fchon fagen: In Samthandfchuhen wird man weder Sümpfe
abgraben, noch Drachen erlegen, noch Schlachten fchlagen. Aber freilich,
wir find Fehlbare. Gewiß, alles follte ungleich reiner, größer,
göttlicher gefchehen. Uebertrefft uns alfo darin fo weit als möglich, Ihr,
Befferen und Bellen! Nur Eines muffen wir auch hier feilhalten: Euer
Tun wird nur Wert haben, wenn es fich nicht loslöft vom Reiche und
feiner Gerechtigkeit. Dafür aber gilt es nach dem Neuen Teftament,
Zeugnis abzulegen. Das führt in den bitterften Gegenfatz zur Welt
hinein. Eure größere Reinheit, Ihr Befferen und Bellen, würde alfo,
wenn fie echt ill, nicht zu größerer Beliebtheit bei den Mächten der
Welt führen, fondern zu noch größerer Verhaßtheit. Auch Chriftus
felbft war bei den geiftlichen und weltlichen Gewalten feines Tages
und jeden Tages nicht allzu beliebt. Er verftand nicht die feine Kunft,
das Kreuz zu umgehen — glücklicherweife! Wir haben in feiner
Nachfolge als Militia Chrifti die Kämpfe Gottes zu kämpfen. Alles
andere ill Sport und Spiel und fentimentales Idyll zur Selbftbefriedi-
gung. Und nach dem Neuen Teftament follen wir nicht der
Zucker, fondern das Salz der Erde fein! Das aber wird der Erde
immer bitter fein! Es wäre vielleicht gerade in diefem Zufammenhang
das Wort zu fagen, das von all diefen Verfuchen, über das Religiös-
Soziale hinauszukommen, gilt: Es ift gut und recht, über eine gewiffe
allzu flache religiös-fozialiftifche Linie hinauszukommen in die Höhe
und Tiefe — aber fehet Euch vor, daß Ihr nicht unverjehens unter
diefe Linie geratet!

Summa: Die einfache Linie.
Ich fchließe diefe etwas ftark fummarifche, aber vielleicht gerade in

diefer Form nützliche Erörterung ab, indem ich erkläre: Die religiös-
foziale Sache ift reicher und tiefer, als die Meiften meinen. Sie ill
nicht bloß ein wenig „Religion" auf der einen und ein wenig „Sozialismus"

auf der andern Seite, fie bedeutet in ihrem letzten Sinn das Reich
und die Nachfolge.

171



Auf diefer Linie ill eine unendlich reiche Entfaltung des Gedankens
und der Tat möglich. Aber fie haben doch nur Wert, wenn fie fich
immer wieder auf diefe Linie beziehen, und zwar, weil wir es mit dem
lebendigen Gott zu tun haben, der in der konkreten Wirklichkeit
waltet, auf das, was im heutigen Weltgefchehen von Gott aus nach

Geftaltung für fein Reich ringt. Das aber tritt im Sozialismus hervor,
diefes Stichwort weit und tief gefaßt, und hier befonders im Ringen
mit dem Mammon und mit der Gewalt, die im Kriege gipfelt. Wer
nicht diefe Aufgaben anfaßt, kommt mit allem fchönen Tun von Gott
und feinem Reiche ab und verliert feinen Segen. Hier follen wir
Gottes Willen tun, hier arbeiten und auch kämpfen! Alles andere ill
Willkür und Spiel.

Anders gewendet: es kommt nicht darauf an, daß heute mit Eifer
und Enthufiasmus allerlei Schönes und Gutes getan werde, fondern auf
die Befolgung einer einfach-großen Linie: der Wiedergeburt der Sache

Chrifti unter uns und in uns aus der Not und Verheißung gerade unferer
Zeit. Das ift, wenn wir es fo nennen wollen, die neue Reformation
3er Chriftenheit. Hier ift, wie wir auch fagen dürfen, das Werk
Zwingiis und Calvins weiter zu führen. Das ills, worauf es ankommt.
Und hier ift auch der Punkt, wo die religiös-foziale Bewegung einfetzt.
Es ift der zentrale Punkt, zu dem alles hinführt. Leonhard Ragaz.

(Schluß folgt.)

Für einen Dienftverweigerer.
Vorbemerkung: René Gerin, ein ehemaliger Frontkämpfer, verweigerte den

Militärdienft, indem er den Einrückungsbefehl zurückwies und ftand dafür am
27. Dezember zu Besançon vor der 14. Strafgerichtskammer. Dort wurde die
folgende Erklärung gelefen. Jules Romain gehört zu den bedeutendften franzöfifchen
Schriftftellern der Gegenwart und ift in der Politik keineswegs ein Vertreter der
Linken.

Genützt hat freilich fein Einflehen direkt nichts. René wurde zu einem
weiteren Jahr Gefängnis verurteilt. D. Red.

Das Problem, das durch den Fall von René Gerin geftellt wird,
ift für jedermann fehr fchmerzlich. Ich möchte nicht, daß die Männer,

die darüber zu urteilen berufen find und die gewiß ein gutes
Herz haben, glaubten, ich verkenne die außerordentliche Schwierigkeit

ihrer Stellung und den Ernft des Gewiffenskampfes, den es für
fie bedeutet. Wir flehen wirklich vor einer jener tragifchen, furchtbaren

innern Zwiefpalt erzeugenden Antinomien, die gerade der
Fortfchritt des fittlichen Empfindens von Zeit zu Zeit in der Gefchichte
der Menfchheit auftreten läßt und vor denen auch die Beften das Recht
haben, zu fragen: „Was follen wir denn tun?"

Ich verfuche mich an die Stelle des Richters zu fetzen. Auch er
erinnert fich des letzten Krieges. Er weiß, was zu einem modernen

172


	Religiös-soziales : Teil III (Fortsetzung). 3., Religiös-Sozial und darüber hinaus

