
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 29 (1935)

Heft: 3

Artikel: Der Vater der Lüge und der König der Wahrheit

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136705

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136705
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


¦¦¦¦¦.'¦¦ .-:.:¦ •¦
- ¦...:¦>¦.¦¦¦.¦ ¦ ¦¦:¦'.-¦ ..''¦ y ¦ ¦ ¦¦¦•'.¦¦¦'¦¦'¦:¦ ;¦';/ - v"'" '*¦¦ - '¦'•';¦ ¦ ¦¦ ''' '¦ ;¦-;'" - '^ '¦'"""; ''"¦¦¦'¦:""- '"'""¦¦¦'¦-'¦-: '''y. yy/y......

Der Vater der Lüge und der König der Wahrheit.
Wenn er Lüge redet, fo redet er aus feinem Eigenften; denn er

ift ein Lügner und der Vater der Lüge. Joh. 8, 44.
Jefus antwortete: „Mein Reich ift nicht von diefer Welt. Wenn

mein Reich von diefer Welt wäre, fo würden meine Diener kämpfen,
daß ich nicht den Juden übergeben werde, fo aber ift mein Reich
nicht von hier." Da fprach zu ihm Pilatus: „Alfo bill du doch ein
König?" Jefus fprach: „Du fagli es: Ich bin ein König. Ich bin
dazu geboren und dazu in die Welt gekommen, daß ich von der
Wahrheit Zeugnis gebe; jeder, der aus der Wahrheit ift, hört meine
Stimme." Da fagt Pilatus zu ihm: „Was ift Wahrheit?" Und nachdem

er das gefagt hatte, ging er wieder zu den Juden hinaus und
fprach zu ihnen: „Ich finde keine Schuld an ihm." Joh. 18, 36—38.

I.
Ein Hauptbeftandteil der Herrfchaft des Böfen in unferer Zeit

ift ohne Zweifel die Lüge. Man könnte mit gutem Grund fo weit
gehen, fie als das eigentlich Böfe diefer Zeit zu erklären. In diefem
Sinne erfcheint der Teufel, das perfonifi zierte Böfe, im Neuen Teftament

als Vater der Lüge. Gott ift die Wahrheit, darum muß, was
nicht aus Gott ift, was wider ihn ift, Lüge fein. Darum aber muß
eine ausgemacht götzendienerifche Zeit in befonderem Maße eine Zeit
der Lüge fein. Denn aller Götzendienft ift eben Lüge, weil nicht
aus dem, der die Wahrheit ift.

Es ift in der Tat die Lüge im Koloffalftil, die heute über uns
herrfcht. Mit der Lüge arbeitet die Politik. Sie hat das immer getan,
aber fie verfügt heute dafür über einen Apparat, wie fie ihn früher
entweder überhaupt nicht oder doch nicht in diefem Maßflab befeffen
hatte: über die Preffe, das Radio, die ganze Kunft der Propaganda.
Auf Riefenlügen, die dazu vielleicht noch Verbrechen find, oder doch
auf Fälfchungen, find ganze politifche Regime und politifche Syfteme
gegründet. Es ift die Zeit der Reklame und der Propaganda: beruhen
diefe nicht auf der Vorausfetzung, daß es gelte, den Menfchen etwas
aufzureden, vielleicht wieder eine große Lüge oder doch etwas, was
fich nicht durch feine innere Wahrheit und nicht auf dem Wege
wesentlicher Wahrheit durchfetzen könnte? Wenn man, wie heute, nur
an die Gewalt glaubt und nicht an den Geift, wie könnte man denn
der Wahrheit vertrauen? Nur wer Gott vertraut — fei es auch, ohne
ihn mit Namen zu nennen — kann der Wahrheit vertrauen.

Eine Form, in der uns heute die Herrfchaft der Lüge befonders
draftifch entgegentritt, ift die Verkehrung der Begriffe in ihr Gegenteil.

Wo man früher „Knechtfchaft" gefagt hätte, und nach dem
ewigen Wörterbuch der Wahrheit immer fagen müßte, fagt man

105



jetzt „Freiheit"; eine erzreaktionäre Partei nennt fich „freifinnig",
eine Defpotie ohne gleichen „demokratifch"; fchmutzigfte Gemeinheit

gibt fich als Reinheit und entartetes Heidentum als „pofitives
Chriftentum", nacktefte Rechtlofigkeit als „neues Recht" und
unaufhörlicher Landesverrat als Patriotismus. Man will diefe großen Dinge,
deren ewigen Wert man doch immer noch empfindet, nicht ganz
entbehren, darum verwendet man fie im Dienfte des Gewaltftrebens, etwa
fo, wie man wohl in früheren Zeiten edle Säulen und andere Beftandteile

von Tempeln für Kneipen und Bordelle verwendete. Man müßte
das ganze religiöfe, ethifche und politifche Wörterbuch umfchreiben,
um diefer Sprache des Vaters der Lüge gerecht zu werden. Ueber eine
Zeit, in der fich diefer Zuftand herausgebildet hat, fpricht aber der
Prophet: „Wehe denen, die Böfes gut und Gutes böfe nennen, die
Finfternis zu Licht und Licht zu Finfterns machen, die bitter zu füß
und füß zu bitter machen!" Die Wahrheit wird als Gericht auf die
ftürzen, welche verfucht haben, fie derartig umzukehren.

Und doch ift das noch nicht die fchlimmfte Geftalt des Vaters der
Lüge. Denn in diefer Geftalt ift er noch leicht erkennbar; es fchim-
mert durch den Nebel der Lüge noch ein Strahl der Wahrheit. Die
fchlimmfte Form der Lüge, das eigentliche Element der Lüge, aus
dem alle ihre einzelnen Formen gebildet werden, ill vielmehr die
Tatfache, daß überhaupt der Sinn für die Wahrheit unferem Ge-
fchlechte weithin abhanden gekommen ill. „Was ift Wahrheit?" Man
kennt keine abfolute Wahrheit mehr, auf der Herz, Geift und
Gewiffen ewigkeitsfeft gegründet wären. Diefe ift den Seelen verloren
gegangen, indem Gott ihnen verloren ging. Dadurch ill ein labiler
Zuftand gefchaffen worden. Darin wendet man fich bald diefer,
bald jener „Wahrheit" zu, vielleicht jeweilen mit befonderm
Enthufiasmus. Denn infolge diefer Labilität fehlt es eben an Maß und
Schranke. Das Abfolute, das in der rechten Form, in der es immer
auch Bindung wird, verloren ift, tritt als Zügellofigkeit auf. Oder
dann, damit abwechfelnd, als falfche Bindung, als Bann, als Verfkla-
vung. Mit andern Worten: aus dem verlorenen Element des echten
Göttlichen tauchen immer neue Götzen auf. Solche Götzen find der
Nationalismus, der Militarismus, der Mammonismus, der Sexualismus

und all die ähnlichen Gebilde. Es waltet in vielen fchwer
erklärbaren Erfcheinungen der Zeit ein folches entartetes Abfolutes. Diefer

Drang nach Abfolutierung des nicht Abfoluren wird dann auch zur
Vergötzung, ja Vergottung von einzelnen Menfchen, und es fcheint
zu der Dialektik diefer Sphäre zu gehören, daß diefe Vergottung um
fo leidenichaftlicher wird, je weniger fie zu begreifen ift.

So führt überall der Weg von Gott fort zu den Götzen. Auf
diefem Wege geht die Freiheit verloren. Denn echte Freiheit kann nur
aus dem Abfoluten kommen. Freiheit ift ja Selbftbehauptung eines

106



ewigen und abfoluten Kerns gegen die Welt — wie könnte fie
gefchehen, ohne felbft im Abfoluten befeftigt und vom Abfoluten
verbürgt zu fein? Wer nicht Gott dient, muß Götzen dienen. Wo man
nicht eine abfolute Wahrheit kennt, da kann man fich fchließlich auch
einer Knechtfchaft verfchreiben, ja man wird geneigt fein, es mit
Leidenfchaft zu tun. Denn irgend einem Herrn muß der Menfch
dienen. Dient er nicht dem Gotte, von dem es gilt: „Deo fervire liber-
tas," fo dient er halt einem Götzen. Man wird in einer von diefer
labilen Stimmung beherrfchten Zeit auch in Religion und Theologie
vor allem nach einer feilen, das heißt: fell fcheinenden, Autorität
verlangen und jeder Denkweife zufallen, die eine folche zu verbürgen
fcheint und mit dem dafür nötigen Diktatorenanfpruch auftritt. Der
Fafchismus wird auch hier erfcheinen. Man wird aus Gott felbft einen
Götzen machen. Denn man ift der Freiheit auch hier nicht fähig und
hier vielleicht am wenigften. Jedenfalls ftürzt mit dem Granitfundament

des „Soli Deo gloria" auch die Demokratie zufammen und wird
die Diktatur der gegebene Zuftand. Auch das fittliche Urteil geht
verloren. Wir ftaunen darüber, daß Riefenverbrecher von unfern
Zeitgenoffen, auch edler gearteten, nicht nur nicht verurteilt, fondern
eifrig entfchuldigt, ja bewundert werden. Aber auch diefe Erfcheinung

ift aus jener Labilität zu erklären, die keine abfolute
Wahrheit kennt und die fich oft genug auch in der fittlichen Praxis
äußert. Dann heißt es eben: „Tout comprendre, c'est tout pardon-
nere." Dann mag Lüge als Wahrheit gehen. Dann kann man nicht
genug alle „Werturteile", alles „Pathos", alle „moralifierende
Betrachtung" ablehnen. Dann kann man umgekehrt das Heilige
und Große preisgeben, wie aus dem Geift heraus, der das: „Was
ift Wahrheit?" fpricht, Pilatus Jefus preisgibt — nicht nur einmal,
immer wieder preisgibt. Dann ereifert man fich — das entfpricht
wieder jener Dialektik — am eheften noch für den Teufel
Und dann ift auch der Verrat nahe. Wenn es keine abfolute Wahrheit

gibt, warum follte nicht auch das Gegenteil des bisher für Wahrheit

Gehaltenen wahr fein? Wie leicht findet man dann eine Formel
für einen folchen Uebergang! Was labil ift, fällt ja leicht um. Daraus

erklärt fich die Tatfache des ungeheuerlichen Verrates an einer
Sache durch ihre berufenen Vertreter, wie wir fie heute flaunend
erleben, daraus die Tatfache der furchtbaren Leichtigkeit, mit der heute
auch die Maffen umfallen können, daraus die Hypnotifierbarkeit und
Dämonifierbarkeit diefer Maffen. Und weil man auf diefe Weife
mit den Menfchen alles machen kann, fo begreifen wir, daß dies das
Element ift, aus dem der Vater der Lüge fein Reich gründet. In dem
Maße, als den Seelen Gott verloren geht, geraten fie und gerät die

ganze Welt in diefen Zuftand — in das Reich des Götzen, der
Dämonen, des Antichrift und des Satan.

107



IL
Dem Vater der Lüge tritt der König der Wahrheit entgegen. „Da

fprach Pilatus (ironifch) zu ihm: ,Du bift alfo ein König?' Jefus
antwortete und fprach: ,Du fagli es; ich bin ein König. Ich bin dazu
geboren und dazu in die Welt gekommen, daß ich für die Wahrheit

Zeugnis gebe; jeder, der aus der Wahrheit ift, hört meine Stimme'."
Durch Jefus ift der Vater der Lüge gerichtet. In ihm ift die Wahrheit

fo ftark und hell erfchienen, daß die Lüge davor nicht beliehen
kann. Er ift die Sonne des Guten, vor der das ganze Nebelmeer der
Lüge zerfließen muß. Das ift der Sinn feiner Erfcheinung. Wenn er
und mit ihm Gottes volle Wahrheit nicht in diefe Welt eingetreten
wäre, fo erftickten wir wohl in den Nebeln der Welt und Weltlüge.
So aber werden diefe Nebel vor ihm niedergeschlagen. Wir wiffen,
auf ihn blickend, fchließlich doch, daß es Lügen find. „Wer aus der
Wahrheit ift, der höret meine Stimme." Wir find aber, als Menfchen,
doch aus der Wahrheit, nicht aus der Lüge. Denn wir find aus
Gott. Er ift unfer Vater; die Vaterfchaft des Teufels ift nur Schein,
Verzauberung, Lüge. Und alle Welt, fo weit fie von Chriftus berührt
ift — und wo ift fie heute nicht von ihm berührt? — weiß im
Grunde doch ganz gut, was Wahrheit ift und was Lüge. Jene Pro-
pagandiften des Falfchen aller Art wiffen am beften, daß fie Lügner
find. Es ift doch Gericht über all diefem Lügenwefen und diefes
Gericht geht letztlich von Ihm aus. In ihm tritt Gott felbft hervor

und fchlägt alle Götzen nieder. Vor ihm wiffen wir, daß
Nationalismus, Militarismus, Mammonismus und alle ihre Verwandten
Götzen find. Wenn wir ihnen dienen, fo können wir es nur, weil
wir das Anditz von ihm abwenden. Aber wir wiffen doch, daß er da
ift. Und daß er richtet. Gerade darum treiben wir fo wild Propaganda.

Wir wiffen wohl, daß die Wahrheit keiner Propaganda
bedarf. Die Wahrheit weckt Zeugnis, aber ihr Reich ift nicht von diefer
Welt. Sie braucht nicht mit den Waffen diefer Welt zu kämpfen. Sie

ifl Königin. Und darum Richterin. Einfach wenn fie da ift und weil
fie da ift. So ift Jefus König und Richter, einfach weiter da ift.
Darum waltet von ihm aus die Wahrheit als Sonne über dem Nebel
auch der heutigen Weltlüge. Wir können trotz diefes Nebels atmen,
im Reich der Wahrheit, in der Sonne, im Gericht der Wahrheit atmen.
Es herrfcht doch nicht der Vater der Lüge, fondern der König der
Wahrheit. Ja, es überkommt uns manchmal die Ahnung, daß alles
Ausfchäumen und Auffchäumen der Weltlüge in unfern Tagen den
Sinn habe, daß fie vor Ihm offenbar und damit gerichtet werde,
daß nach dem Sturz der Götzen vor Gott Er am Ende diefes Pro-
zeffes fieghaft als die Wahrheit daftehe.

Vor Jefus, der Offenbarung der abfoluten Wahrheit, wird auch

Pilatus, der Vertreter des Relativen zunichte. Es ill in der abfoluten

108



¦y^y^:^^yn^^^X?y^y^-y^V^^^S^r^X y.C.^^^™ì .^y-^-^^^^^-'yypjy^-

Wahrheit, die in ihm erfchienen ift, eine Kraft, welche die Welt nicht
mehr zur Ruhe kommen läßt. Auch Pilatus ift von ihr entwaffnet
worden, wenn er auch nicht foweit kam, für fie einzuftehen bis zum
Aeußerften. Sie befitzt die Macht, die Welt im Tiefften zu erregen.
Die Welt kann machen, was fie will, den Maßftäben, die von dort
her kommen, kann fie doch nicht entgehen. Sie mag fich gegen diefe
aufregen, fie muß fich doch mit ihnen auseinanderfetzen. Ja fie muß
verfuchen, fich vor ihnen zu rechtfertigen. Auch Zäfar oder Thor
ftellen fich hinter Jefus und borgen etwas von Seiner Vollmacht. Ja,
auch der Antichrift bekommt Macht nur dadurch, daß er feine Geftalt
annimmt und nur in dem Maße, als er dies tut. So hält die in ihm
erfchienene abfolute Wahrheit doch die Welt der Relativität und
Labilität in Schach und Bann. Es tritt in Jefus die Wirklichkeit Gottes
fo allgewaltig hervor, daß fie in unfere Seelen eindringt und dort
zum feiten Grund wird, auf dem wir liehen und gegen alle Wogen
und Nebel der Welt und alle Götzenanfprüche die ewige Wahrheit
behaupten können. So wird der Vater der Lüge doch des Elementes
beraubt, aus dem er fein Reich und feinen Tempel baut. Diefe ftürzen

doch in das Nichts zurück, aus dem fie flammen. Es behält doch
in Ihm Gott den Sieg über die Götzen. Und von hier aus, auf diefem
Grunde, wird dann alle Knechtfchaft geftürzt und das Reich der Freiheit

wieder hergeftellt und aufgebaut.
Aber freilich nur durch das Kreuz. Pilatus, innerlich von feinem

Recht überzeugt, gibt Jefus doch preis. Aber am Kreuzesflamm läßt
er die Auffchriff befeitigen: „Jefus von Nazareth, der König der
Juden". In der Tat wird Jefus erft durch die Erhöhung zum Kreuze
der König, nicht der Juden, aber der Wahrheit, und der Richter auch
des Pilatus. Denn nun bewährt fich, daß fein Reich nicht von diefer

Welt ill, aber darum auch ftärker als diefe Welt. Gerade daß
fie nicht den Weg der Welt geht, macht die Wahrheit fo weltüberlegen.

Eine ohne das Kreuz fiegreiche Wahrheit hätte die Welt nicht
wirklich überwunden. Sie wäre von den Mächten der Welt immer
wieder in ihr Netz gezogen worden. Der Glanz der Welt hätte fie
verhindert, diefen Glanz der Welt zu überflrahlen. Nur das Kreuz
ragt hoch genug über der Welt, daß kein Nebel, der vom Reiche des

Vaters der Lüge auffteigt, es erreichen kann. Auch in diefer Sphäre gibt
es eine eigene Dialektik. Die Abfolutheit diefer Wahrheit, ihre richterliche

und königliche Herrlichkeit, erfcheint umfo fieghafter, je weniger
fie die Art der Welt hat. Zur Welt gehört Macht, Sieg, Glanz, Ehre,
Gewalt, Reichtum, darum erfcheint Gott am Kreuze in Ohnmacht,
Niederlage, Dunkelheit, Verachtung, Wehrlofigkeit, Armut — und
fchlägt gerade fo alle Weltmächte und alle Dämonen nieder, und
enthüllt gerade fo auch die feinften Verführungen des Vaters der Lüge.
Pilatus behält einen äußerlichen und zeitlichen Sieg, aber Jefus den

109



innern und ewigen. Wie klein fteht menfchlich gefehen Jefus dort
vor Pilatus, dem Vertreter des römifchen Weltreiches, wie arm, wie
ohnmächtig, wie verächtlich, ja lächerlich mit feinem Anfpruch, aber
Er ift der König und Er richtet ewig feinen Richter.

Das ift immer wieder die Situation der Wahrheit. Immer wieder
fteht fie klein und ohnmächtig vor den Weltgewalten und immer
wieder ift fie Königin und Richterin. Die Wahrheit hat immer wieder

zu leiden. Aber das ift eben das Zeichen, daß fie Wahrheit ift.
Das ift ihre Krönung. Das ift das Element, aus dem der Gott, der
in Chriftus erfchienen ift, fein Reich baut. Das Leiden für die Wahrheit

fchlägt alle Macht und Herrlichkeit des Vaters der Lüge nieder.
Leonhard Ragaz.

Vom chriftlichen Leben.
(Eine Laienkritik an Karl Barth.1)

I.
Der proteftantifche Theologe Karl Barth hat über diefes Thema in

Bibelftunden gefprochen und das Gefagte wurde unter obigem Titel
publiziert. Der Rede find die zwei erften Verfe des 12. Kapitels des
Römerbriefes alfo vorgefetzt: „Ich ermahne euch nun, meine Brüder,

durch die Barmherzigkeit Gottes, eure Leiber darzuftellen als
ein lebendiges, heiliges, Gott wohlgefälliges Opfer — euer vernünftiger

Gottesdienft! Und paßt euch nicht der Geftalt diefer Welt an,
fondern nehmet neue Form an durch Erneuerung eures Denkens,
gerichtet auf die Prüfung, was der Wille Gottes, das Gute und
Wohlgefällige und Vollkommene fein möchte." Die Deutung diefer Paulusworte

bilden den wefentlichen Inhalt der theologifchen Ausfprache
Barths, der den Lefer noch darauf aufmerkfam macht, daß „die gegenüber

einem theologifchen Auffatz oder einer fchriftlich vorbereiteten
Predigt berechtigten Maßftäbe hier nicht anzuwenden" find. Da das

Gefprochene nun jedoch gedruckt vorliegt, erfcheint es auch als gewollt,
vom Autor allen zugänglich gemacht und kann hinfichtlich des Inhalts
nicht eigene Maßftäbe der Beurteilung erfordern. Der Lefer oder
Hörer, der dem Chriftlichen anhängt, ja fich dem Streben nach als
Chrift fühlt, kann nun von feiner Innerlichkeit her auch gedrängt
werden, dem Gehörten Rede zu liehen und vorzubringen, was es in
ihm ausgelöft hat. Ein folcher Lefer bin ich.

So fage ich nun von diefer kleinen Schrift Barths, daß auch fie,
wie feine große, „der Römerbrief", als Hauptgedanken hat, daß alles

Heilserlangen des Menfchen Gnade und Barmherzigkeit Gottes ift und

x) Vgl. die Redaktionellen Bemerkungen. •< >•

110


	Der Vater der Lüge und der König der Wahrheit

