
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 29 (1935)

Heft: 2

Artikel: Von Feigheit und Tapferkeit : Ich trete einher in der Kraft des Herrn
(Psalm 71, 16)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136697

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


:.,YYVV^ ^K^Vfr. >

Unfere Hilfe.
Wäre nicht Er, der unfer war
— fprêche doch Ifrael —,
wäre nicht Er, der unfer war,
als Menfchen wider uns Händen,
dann hätten fie uns lebend Verfehlungen,
als auf uns einflammte ihr Zorn,
dann hätten uns die Waffer ertränkt,
war' ein Wildbach über unfere Seele gefahren,
dann wären über unfere Seele gefahren
die aufwallenden WaiTer.

i
Gefegnet fei Er,
der uns nicht hingab als Raub ihren Zähnen!
Unfere Seele gleicht dem Vogel,
der dem Klappnetz der Fänger entkam,
das Klappnetz zerbrach
und wir entkamen.
Unfere Hilfe ill in Seinem Namen,
der Himmel und Erde gemacht hat.

Der 124. Pfalm.
Ueberfetzt von Martin Buber.

Von Feigheit und Tapferkeit.
Ich trete einher in der Kraft des Herrn.

Pfalm 71, 16.

In Zeiten, wie wir Sie heute durchmachen, treten mehr als fonft
die Gegenfätze in der Geifteswelt und in der menfchlichen Natur hervor.

Befonders im Bereich der fittlichen Welt. Gut und Böfe gehen
weiter auseinander. Wir Stoßen auf fchauderhafte Erfcheinungen des

Böfen, aber auch auf Offenbarungen des Guten, wie wir fie in folcher
Größe und Reinheit zu gewöhnlichen Zeiten nicht erleben. Wobei
natürlich ift, daß das Böfe fozufagen extenfiv überwiegt, einen breiteren
Raum einnimmt, fozufagen in der Mehrheit ift, während das Gute
mehr intenfiv wirkt, fich in einzelnen Menfchen und Bewegungen herrlich

verkörpert, aber in der Minderheit ift. Das Gleiche gilt von einer
Einzelerfcheinung der fittlichen Welt, die wir befonders ins Auge
faffen wollen: von dem Gegenfatz von Feigheit und Tapferkeit. Man
erlebt in diefen Tagen wunderbare Beifpiele von Tapferkeit aller
Art, darunter von folcher, für welche auch das Wort Heroismus zu

57



ichwach ift. Die Reihe diefer Erlebniffe geht von den kämpfenden
Arbeitern und Arbeiterinnen in Oefterreich und Afturien über das oft
fö großartige, noch namenlofere Heldentum der Gefängniffe und
Konzentrationslager und das ebenfo große der um ihres Glaubens wil-
lefl (fei er politifcher oder anderer Natur) in Familie und Beruf, in
Heimat und Fremde Hill Ausharrenden bis zu dem Zeugentum
eines Gandhi oder auch eines Dimitroff und von ihnen wieder
zu namenlofen Verbreitern unerwünfchter Schriften und Blätter.
Durch alle diefe immer neuen Erfahrungen wird die menfchliche Ehre
gerettet und das menfchliche Vertrauen zum Menfchen (es gibt noch
ein anderes, höheres, fichereres!) geftärkt. Aber daneben: wie viel
Erfährung von menfehlicher Feigheit in allen Formen, von bloßer
Schwäche fonft edlerer Menfchen bis zur ekelhafteften Niederträchtigkeit

der Verleugnung und des Verrates! Keinen Augenblick find wir
fidler, ob nicht diefer oder jener „Gefinnungsgenoffe". plötzlich „anders

denken gelernt hat", das heißt: vor dem Wind der Zeit kläglich
umgefallen ift. Auch Vereinigungen und Bewegungen, die ausdrücklich
für den Kampf gegen eine beftimmte Macht gegründet find und nur
darin Sinn und Lebensrecht befitzen — wenn es gälte, damit in einem
konkreten Falle Ernft zu machen, fo ift das ein Fall, wo die Grundfätze

nicht in Anwendung kommen können. Wie viele Zeitungen
vertreten das Gegenteil deffen, was die Redaktion im Grunde denkt, weil
hinter ihnen eine drohende Macht, fei's des Geldes, fei's des Säbels,
fteht, und geraten in befchämte oder erregte Verlegenheit, wenn man
fie an ihren „Charakter" erinnert. Aber noch beffer ift, wenn die Feigheit

offen hervortritt und fich (fie hat ja auch etwa Entfchuldigungen)
vielleicht gar als folche bekennt, als wenn fie fich hinter einer der
vielen weltlichen oder geiftlichen Masken verbirgt, die diefem beftän-
dig auf der Flucht vor der Wahrheit befindlichen Gefchlechte reichlich
angeboten werden. Eine der Feigheit verwandte und leicht in fie
übergehende Form ift das rafche Verzagen der heutigen Menfchen in der
Anfechtung oder Niederlage. Solange alles gut oder doch erträglich
geht, find fie eifrig, vielleicht fogar begeiflert dabei, aber ein großer
Mißerfolg — und fofort allgemeine Depreffion, allgemeiner Zweifel,
ob man die rechte Sache habe oder nicht. Und welch elende Wehr-
lofigkeit, wenn etwa ein Angriff erfolgt, daß man ausrufen muß:
„Wie kann man mit folchen Memmen die Schlachten des Guten gewinnen?"

Oft auch ill es eine leichte Zugänglichkeit für neue Strömungen

und Stimmungen, die das Umfallen bewirkt, nicht eigentliche
Feigheit, aber befteht diefe fchließlich nicht auch.in einem Mangel an
Kraft zum Widerftand? Eine eigenartige Unwahrheit entfteht auch,

wenn fich die Feigheit als Tapferkeit gibt. Das ift aber recht oft der
Fall, und diefe Tatfache ift ein Schlüflel zu allerlei Erfcheinungen.
Befonders ill von dem Militarismus gewiffer Völker zu fagen, daß er
wefentlich ein Kind der Angft ift und in letzter Linie aus tiefem Un-

58



glauben flammt, wie, nebenbei gefagt, das erflaunliche, bis zum Verrat

gehende Umfallen fogenannter Parteiführer zu ihm hin. Der
Militarismus entlieht wefentlich aus Angfl — aus der Angft vor
Gefahr, aus der Abwefenheit eines Glaubens, der diefe Angft bannte.
Darum ift er immer eine Frucht gottferner und götzendienerifcher
Zeiten. Darum aber gefchieht es auch, daß die militärifche Tapferkeit
folcher Völker mit unglaublicher Feigheit im bürgerlichen Leben
verbunden ift. Das fcheinen kommunizierende Röhren zu fein, in denen
das Waffer immer gleich hoch fteht.

Daß diefe Feigheit der befte Verbündete alles Böfen ift, das ift von
uns oft genug gefagt worden. Das Böfe lebt von der Feigheit der Guten.

Auch die Diktaturen unferer Tage find alle nur wegen der großen

Feigheit unferer Generation möglich. Wie leicht wäre oft diefe oder
jene Macht des Böfen: die der Preffe, der Diktatur, des Geldes, der Lüge,
des Lafters und fo fort zu ftürzen, wenn es mehr tapfere Menfchen
gäbe, wenn auch nur ihre Gegner tapfer wären. Denn diefe Macht ift
oft nur Scheinmacht, ihre Spieße find hohl, ihr Panzer ill von Pappe.
„Ein Wörtlein kann ihn fällen." Zwar ift das Böfe auf den erften
Blick nicht nur energifcher, fondern auch tapferer als das Gute. Es

geht kühner vor, wehrt fich entfchloffener. Aber — aus Feigheit, weil
es feiner fo wenig ficher ift, weil es fich durch Draufgehen betäuben
muß, während das echte Gute aus einer tiefen Gewißheit lebt und
Kraft fchöpft. Darum wäre das Böfe oft fo leicht zu ftürzen, wenn
nur feine Gegner mehr Mut hätten, Mut zum Angriff, aber vor allem
auch den noch wertvolleren Mut zum Aushalten bis zum Siege, der oft
ganz nahe ift, wenn fie den Kampf aufgeben.

Seien wir uns aber klar: diefes große Uebel der Feigheit haftet
nicht nur jeweilen den andern an, bei denen wir es beklagen,
fondern auch uns felbft. Auch wir — wie fteht es mit unferer Tapferkeit?
Sind wir nicht auch Angfthafen? Fürchten wir uns nicht auch vor
allerlei, vor dem Mann oder der Frau, vor den Kollegen, vor der
Zeitung, vor der Volksverfammlung, vor der Meinung der Mitmenfchen
über uns, vor der Berührung mit kompromittierten Menfchen, vor
taufend Dingen? Wiffen wir das nicht vielleicht felbft und leiden
darunter? Wie herrlich wäre es, keine Furcht zu haben! Was wäre das

für eine königliche Haltung, die Haltung eines Elias, eines John Knox,
eines Luther, eines Calvin, eines Cromwell, eines George Fox? Wie
könnten wir dazu gelangen? Wie könnte überhaupt diefes große Uebel
der Feigheit überwunden werden?

Im Grunde wiffen wir die Antwort fchon. Auch haben wir fie
eigentlich vorhin fchon gegeben. Alle Angft ruht im letzten Grunde
auf Unglauben. Das Maß unferer Angft ift auch das Maß unferes
Glaubens an Gott. Wenn wir uns zu ihm hielten und ihn allein
fürchteten, was könnten uns Menfchen und Mächte anhaben? „Ift Gott
für uns, wer mag wider uns fein?" Er ift doch der Herr aller Dinge,

59



mit ihm könnten wir, im Glauben, es auch fein. Er ift der König; als
feine Mannen und Freunde könnten wir auch jene königliche Haltung
bekommen. Wir müßten uns bloß mit der tiefen Empfindung
erfüllen, daß Er herrfcht, daß Er da ift, daß Er gilt und vor Ihm alles
fonft nichtig ift, und um fo nichtiger, als es weltlich groß tut. Es
dürfte uns, wie jene großen Gottesmänner, fogar eine gewiffe
Verachtung gegen alles erfüllen, was von Menfchen oder Teufeln her
mächtig und furchtbar tut. Wie groß könnten wir in einem folchen
Bunde fein! Wie königlich könnten wir fein, wenn wir Gott allein die
Ehre gäben! Und erft, wenn damit jene Liebe verbunden wäre, die
von Chriftus ausftrahlt und die nicht bloß ftolz fich felbft behaupten
wollte, wie freilich Chriftus vor dem Hohenrat auch tat, fondern den
andern, als Brüdern — trotz allem — als Armen, Verirrten, mit der
Wahrheit auch dienen wollte, in aller Demut — neben dem Stolz —
Chriftus am Kreuze vor Augen: wie wüchfe damit die innerfte
Tapferkeit, die innerfte Ueberlegenheit! Allerdings fetzt diefe
Verbindung mit Gott voraus, daß die Angft vor Ihm felbft gewichen und
an ihre Stelle die Sohnfchaft (nach Römer 8, 12 ff.) getreten fei. Damit

aber wird fchließlich das Kreuz wieder die tieffte Quelle aller
Tapferkeit. Und es wird dies auch als Zeichen des Sieges Gottes über
alle Welt- und Höllenmächte mitten in der Niederlage, ja durch fie.

Wenn das Wahrheit ill — und ficher ift es Wahrheit —, dann ill
das große Heilmittel gegen das große Uebel klar und einfach: Unfer
Gefchlecht muß wieder von einer Macht der Wahrheit erfaßt werden,
die aus dem Unbedingten ftammt und ihm die Sicherheit und Freudigkeit

des Unbedingten verleiht. Aus dem Relativen kann man nicht
leben und Herben, nur aus dem Unbedingten, aus der Welt nicht, nur
aus dem Reiche Gottes. Diefes Unbedingte muß hervortreten,
aufbrechen, ftrömen mit neuer, fieghafter Macht. Dann kommt unfer
Gefchlecht wieder von Flugfand und Moorboden auf feilen Grund. Aus
diefem feilen Grund aber ftrömt ihm dann jene Kraft zu, die einft
Taufende und Taufende von Menfchen um ihres Glaubens willen in
Kerker gehen und Jahrzehnte darin ausharren ließ, ungebeugt
(Résistez!), und fingend auf Scheiterhaufen flehen, wie ein Savonarola
oder Hus.

Mit andern Worten: Wir muffen wieder eine Sache haben und eine

Wahrheit, aus denen und für die wir leben und Herben. Dann wird
wieder Tapferkeit eine allgemeine Erfcheinung und eine fieghafte
Macht werden. Wir fehen fchon heute mit Staunen, daß auch fchon
ein rein weltlich geformter Glaube wie der Kommunismus und
überhaupt der Sozialismus in der Verfolgung wunderbare Tapferkeit
erzeugt, eine ganz andere als eine formale Religion und Kirchlichkeit,
die auch hierin wenig bedeuten. Er ift eben ein weltlich geformter
Ausbruch von Kräften des Reiches! Aber wie wird es erft fein, wenn
deffen volle, reine Glut wieder aufbricht und die Sache wird, aus der

60



und für die man lebt und ftirbt, die Wahrheit, die einem die Kraft und
Freudigkeit zu Zeugnis, Kampf und Leiden gibt! Dann kommen die
großen Siege des Guten.

Ich möchte aber diefer Wahrheit noch eine andere Wendung geben,
die fie vielleicht vielen eher zugänglich macht. Eine Stelle aus
Carlyle, diefem großen Prediger des wahren Heldentums (das er nie
im Militärifchen fieht), mag uns darauf führen. Er fagt einmal, offenbar

auch fich felbft zufprechend:

„Es ift unSere erfte Pflicht, die Furcht zu unterdrücken. Wir muffen frei von
ihr fein, fonft können wir nicht handeln. Unfere Taten find fklavifch, nicht
wirklich, fondern lauter Schein, ja unfere Gedanken find falfch, wir denken wie
Sklaven und Feiglinge, bis wir die Furcht unter unfere Füße gezwungen haben.
Wir follen und muffen tapfer fein, vorwärts fchreiten, uns männlich frei machen
— in dem gelaffenen Vertrauen, von höheren Mächten berufen und erwählt zu
fein — und uns nicht fürchten. Soweit einer die Furcht befiegt, foweit ifl er ein
Mann."

„In diefer Welt ziemt es dem tapferen Manne, ungewiß über fo vieles
wie er ift, feiner felbft gewiß zu fein."

Dann fügt er hinzu:

„In engem Zufammenhang mit diefer Eigenfchaft des Mutes und der Tapferkeit,
teils daraus hervorgehend, teils als dadurch befchützt, liehen die leichter

erkennbaren Eigenschaften der Wahrhaftigkeit in Worten und Gedanken und der
Ehrlichkeit im Handeln. Hier findet eine WechfelSeitigkeit des Einfluffes ftatt.
Denn fowie die Verwirklichung der Wahrhaftigkeit und Ehrlichkeit das Lebenslicht

und Hauptziel des Mutes ift, fo können diefe wieder ohne Mut in keiner
Weife realifiert werden."

Mit diefen Worten ift, fcheint mir, wieder das Geheimnis der Tapferkeit
enthüllt. Wir muffen von einer Wahrheit (die immer auch eine

Sache ift) völlig erfüllt fein. Wir muffen ihrer und in ihr unfer felbft
ganz ficher fein. Und darin ganz ehrlich. Es darf nicht bloß eine
Stimmung, eine Anempfindung, eine Schwärmerei fein, fondern fie muß mit
unferm innerften Selbft eins fein, zur Subflanz unfres Wefens gehören.
Und das bedeutet wohl auch notwendig: fie muß für uns im
Unbedingten begründet und verankert fein. Dann können wir fie fo
wenig aufgeben als uns felbft. Dann wiffen wir auch, daß fie gilt, ob
nun viele oder wenige fie anerkennen, daß fie mächtiger ift als alle
Mächte der Welt und als alle Gewalten des Scheins und der Lüge. In
der Wahrheit ruhen, ihrer und darin unfer felbft ficher fein, ehrlich
und lauter darin gründen und wurzeln, in Demut, aber auch in Stolz, in
der Harken Empfindung ihrer königlichen Souveränität — das ift
wohl die tieffte Quelle der Tapferkeit.

Ich betone aber das: „Ehrlich und lauter!" Was uns fchwankend
macht und vielleicht fogar feige, das ift der Zufatz von felbftifchem
Wefen, vor allem von Berechnung des Ehrgeizes und Geltenwollens.
Es ill dann nicht die Wahrheit und die Sache, die daftehen, fonderne *
wir felbft. Aber nur die Sache, die Wahrheit ift groß, ift fouverän,

61



ift königlich, braucht nichts zu fürchten, wir aber find klein, anfechtbar,

jeglichem Angriff der Angft ausgefetzt. Darum ill der Weg zur
Tapferkeit das immer völligere Aufgehen des Ich in der Sache der
Wahrheit. Darum muß diefe Quelle ftets neu gereinigt, darum der
Aufftieg zum Felsgrund immer neu gemacht werden.

Damit hängt ein Weiteres zufammen. Wenn auch die Wahrheit
und jede Sache, die aus der Wahrheit flammt, ihrer felbft, ihrer
unbedingten Geltung, ihres endlichen Sieges unbedingt gewiß ift, fo
braucht fie deswegen noch nicht in der Mehrheit zu fein, kann fogar
iti der Minderheit fein bis zu jenem Punkte hin, wo uns das Wort des

John Knox begegnet: „Ein Mann mit Gott ift immer in der Mehrheit."

Darum aber muffen wir es ruhig aushalten können, in der
Minderheit zu fein, vielleicht einer ganz kleinen, in den Augen der
Erfolgsanbeter verächtlichen. Unfere Wahrheit ift doch in der Mehrheit.

Wir aber find bloß ihre Zeugen, die andern find die
Verirrten. Ja, fo darf man, muß man oft (nicht immer!) in aller Demut,
denken — das ift der tiefe Sinn des Wortes vom Zeugnis. Wir teilen
einfach die Botfchaft unferes Königs mit; ob man nun horche und
gehorche oder nicht, fo bleibt der König König. Man darf figürlich

fchon fo fprechen, gerade als Demokrat, denn es gibt nur Demokratie

auf Grundlage der Theokratie. Nur weil Gott König ift, können

und follen wir königlich fein! Dazu gehört fogar manchmal ein
gewiffes Alleinfein.

Aber es fteht damit nicht im Widerfpruch, wenn ich zum Schluß
hinzufüge: Es würde unfere Tapferkeit im Guten außerordentlich ftärken

und fteigern, wenn wir wüßten, daß wir damit inmitten einer
Gemeinfchaft, ja inmitten einer Gemeinde ftünden, einer Gemeinde von
eng Verbundenen, mit einander Kämpfenden, um einander Wiffenden,

in Fürbitte und anderer Hilfe einander Tragenden. Das
verliehe unferer Sache und unferer Wahrheit den Segen der
Gemeinfchaft. Aus diefem Segen heraus, in dem Gott und das Reich
fich kundtäten, könnten auch wir jubelnd auf unfere Scheiterhaufen
fleigen, freudig in unfern Kerkern ausharren — auf die Scheiterhaufen
unfererZeit fteigen, in den Kerkern unferer Zeit ausharren — aber auch
fröhlich fein in den kleineren Anfechtungen des Alltags, die oft faft
fchwerer fcheinen.

Darum komm, Heiliger Geift, Pfingflgeift, Schöpfergeift, und
mache uns aus Feiglingen zu Söhnen Gottes! Komm und lehre uns vor
deiner Größe und Herrlichkeit alle Größe und Herrlichkeit der Welt
ganz gering achten! Komm und erfülle uns mit dem frohen Mut aus
dir, daß auch wir „einhergehen in der Kraft des Herrn"!

Leonhard Ragaz.

62


	Von Feigheit und Tapferkeit : Ich trete einher in der Kraft des Herrn (Psalm 71, 16)

