Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 29 (1935)

Heft: 2

Artikel: Von Feigheit und Tapferkeit : Ich trete einher in der Kraft des Herrn
(Psalm 71, 16)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136697

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-136697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Unfere Hilfe.

Wire nicht Er, der unfer war

— Ipreche doch Ifrael —,

wire nicht Er, der unfer war,

als Menfchen wider uns ftanden,

dann hitten f{ie uns lebend verichlungen,

als auf uns einflammte thr Zorn,

dann hitten uns die Wafler ertriankt,

wir’ ein Wildbach iiber unfere Seele gefahren,
dann wiren iiber unfere Seele gefahren

die aufwallenden Wailer.

Gefegnet fei Er,

der uns nicht hingab als Raub ihren Zihnen!
Unfere Seele gleicht dem Vogel,

der dem Klappnetz der Finger entkam,
das Klappnetz zerbrach

und wir entkamen.

Unfere Hilfe ift in Seinem Namen,

der Himmel und Erde gemacht hat.

Der 124. Pfalm.
Ueberietzt von Martin Buber.

Von Feigheit und Tapferkeit.

Ich trete einher in der Kraft des Herrn.
Pfalm 71, 16.

In Zeiten, wie wir fie heute durchmachen, treten mehr als fonit
die Gegenfitze in der Geifteswelt und in der menfchlichen Natur her-
or.. Befonders im Bereich der fittlichen Welt. Gut und Bofe gehen
weiter auseinander. Wir ftoflen auf {chauderhafte Erfchemungen des
Bo{en, aber auch auf Offenbarungen des Guten, wie wir fie in folcher
Grofle und Reinheit zu gewdhnlichen Zeiten nicht erleben. Wobei na-
tiirlich ift, daf} das Bofe fozufagen extenfiv iiberwiegt, einen breiteren
Raum einnimmt, fozufagen in der Mehrheit.ift, wihrend das Gute
mehr intenfiv erkt fichin einzelnen Menfchen und Bewegungen herr-
lich verkorpert, aber in der Minderheit ift. Das Gleiche gilt von einer
Einzelerfcheinung der fittlichen Welt, die wir befonders ins Auge
faflen wollen: von dem Gegenfatz von Feigheit und T apferkeit. Man
erlebt in diefen Tagen wunderbare Beifpiele von Tapferkeit aller
Art, darunter von folcher, fiir welche auch das Wort Heroismus zu

57



fchWadl ift. Die Reihe diefer Erlebniffe geht von den kimpfenden
Atrbeitern und Arbeiterinnen in Oefterreich und Afturien iiber das oft
16 grofartige, noch namenlofere Heldentum der Gefingniffe und Kon-
zétitrationslager und das ebenfo grofle der um ihres Glaubens wil-
lei (fei er politifcher oder anderer Natur) in Familie und Beruf, in
Heimat und Fremde flill Ausharrenden bis zu dem Zeugentum
¢iles Gandhi oder auch eines Dimitroff und von ihnen wieder
zu namenlofen Verbreitern unerwiinichter Schriften und Blitter.
Dutch alle diefe immer neuen Erfahrungen wird die menichliche Ehre
gerettet und das menfchliche Vertrauen zum Menfchen (es gibt noch
éin anderes, hoheres, {ichereres!) geftirkt. Aber daneben: wie viel Er-
fahrung von menichlicher Feigheit in allen Formen, von blofler
Schwiche fonft edlerer Menichen bis zur ekelhafteften Niedertrachtig-
keit der Verleugnung und des Verrates! Keinen Augenblick find wir
ficher, ob nicht diefer oder jener ,,Gefinnungsgenofle®. plotzlich ,,an-
ders denken gelernt hat®, das heifit: vor dem Wind der Zeit kliglich
umgefallen ift. Auch Vereinigungen und Bewegungen, die ausdriicklich
fiir den Kampf gegen eine beftimmte Macht gegriindet find und nur
darin Sinn und Lebensrecht befitzen — wenn es gilte, damit in einem
konkreten Falle Ernft zu machen, fo ift das ein Fall, wo die Grund-
fatze nicht in Anwendung kommen konnen. Wie viele Zeitungen ver-
treten das Gegenteil deffen, was die Redaktion im Grunde denkt, weil
hinter ihnen eine drohende Macht, fei’s des Geldes, {ei’s des Sibels,
fteht, und geraten in befchimte oder erregte Verlegenheit, wenn man
fie an ihren ,,Charakter* erinnert. Aber noch befler ift, wenn die Feig-
heit offen hervortritt und fich (fie hat ja auch etwa Entfchuldigungen)
vielleicht gar als folche bekennt, als wenn fie fich hinter einer der
vielen weltlichen oder geiftlichen Masken verbirgt, die diefem beftin-
dig auf der Flucht vor der Wahrheit befindlichen Gefchlechte reichlich
angeboten werden. Eine der Feigheit verwandte und leicht in fie tGber-
gehende Form ift das rafche Verzagen der heutigen Menichen in der
Anfechtung oder Niederlage.. Solange alles gut oder doch ertriglich
geht, find fie eifrig, vielleicht fogar begeiftert dabei, aber ein grofler
Miflerfolg — und f{ofort allgemeine Depreflion, allgemeiner Zweifel,
ob man die rechte Sache habe oder nicht. Und welch elende Wehr-
lofigkeit, wenn etwa ein Angriff erfolgt, dal man ausrufen mufi:
., Wie kann man mit folchen Memmen die Schlachten des Guten gewin-
nen? Oft auch ift es eine leichte Zuginglichkeit fiir neue Stromun-
gen und Stimmungen, die das Umfallen bewirkt, nicht eigentliche
Feigheit, aber befteht diefe {chlieflich nicht auch.in einem Mangel an
Kraft zum Widerftand? Eine eigenartige Unwahrheit entfteht auch,
wenn fich die Feigheit als Tapferkeit gibt. Das ift aber recht oft der
Fall, und diefe Tatfache it ein Schliiffel zu allerlei Erfcheinungen.
Befonders ift von dem Militarismus gewifler Volker zu fagen, daff er
welentlich ein Kind der Angft ift und in letzter Linie aus tiefem Un-

58



glauben ftammt, wie, nebenbei gefagt, das erftaunliche, bis zum Ver-
rat gehende Umfallen f{ogenannter Parteifithrer zu ihm hin. Der
Militarismus entfteht wefentlich aus Angff — aus der Angft vor Ge-
fahr, aus der Abwefenheit eines Glaubens, der diefe Angft bannte.
Darum ift er immer eine Frucht gottferner und g6tzendieneriicher
Zeiten. . Darum aber gefchieht es auch, dafl die militarifche Tapferkeit
folcher Volker mit unglaublicher Feigheit im biirgerlichen Leben ver-
bunden ift. Das {cheinen kommunizierende R6hren zu fein, in denen
das Wafler immer gleich hoch fteht.

Daf} diefe Feigheit der befte Verbiindete alles Bofen ift, das ift von
uns oft genug gelagt worden. Das Bife lebt von der Feigheit der Gu-
ten. Auch die Diktaturen unferer Tage find alle nur wegen der gro-
3en Feigheit unferer Generation moglich. Wie leicht wire oft diefe oder
jene Macht des Bofen: die der Prefle, der Diktatur, des Geldes, der Liige,
des Lafters und fo fort zu ftiirzen, wenn es mehr tapfere Men{chen
gibe, wenn auch nur ihre Gegner tapfer wiren. Denn diefe Macht ift
oft nur Scheinmacht, ithre Spiefle {ind hohl, ihr Panzer ift von Pappe.
,Ein Wortlein kann ithn fillen. Zwar ift das Bofe auf den erften
Blick nicht nur energifcher, fondern auch tapferer als das Gute. Es
geht kithner vor, wehrt fich entichloffener. Aber — aus Feigheit, weil
es feiner fo wenig ficher ift, weil es fich durch Draufgehen betiuben
muf}, wihrend das echte Gute aus einer tiefen Gewiflheit lebt und
Kraft {chopft. Darum wire das Bofe oft {o leicht zu ftiirzen, wenn
nur feine Gegner mehr Mut hitten, Mut zum Angriff, aber vor allem
auch den noch wertvolleren Mut zum Aushalten bis zum Siege, der oft
ganz nahe ift, wenn fie den Kampf aufgeben. |

Seien wir uns aber klar: diefes grofle Uebel der Feigheit haftet
nicht nur jeweilen den andern an, bei denen wir es beklagen, fon-
dern auch uns felbft. Auch wir — wie fteht es mit unferer Tapferkeit?
Sind wir nicht auch Angfthafen? Fiirchten wir uns nicht auch vor
allerlei, vor dem Mann oder der Frau, vor den Kollegen, vor der Zei-
tung, vor der Volksverfammlung, vor der Meinung der Mitmenichen
iiber uns, vor der Berithrung mit kompromittierten Men{chen, vor tau-
fend Dingen? Wiflen wir das nicht vielleicht felbft und leiden dar-
unter? Wie herrlich wire es, keine Furcht zu haben! Was wire das
fiir eine konigliche Haltung, die Haltung eines Elias, eines John Knox,
eines Luther, eines Calvin, eines Cromwell, eines George Fox? Wie
kénnten wir dazu gelangen? Wie konnte iiberhaupt diefes grofle Uebel
der Feigheit iiberwunden werden?

Im Grunde wiffen wir die Antwort {chon. Auch haben wir fie
eigentlich vorhin {chon gegeben. Alle Angft ruht im letzten Grunde
auf Unglauben. Das Mafl unferer Angft ift auch das Maf} unferes
Glaubens an Gott. Wenn wir uns zu ihm hielten und ihn allein
fiirchteten, was konnten uns Menichen und Michte anhaben? ,,Ift Gott
fiir uns, wer mag wider uns fein?*“ Er ift doch dér Herr aller Dinge,

59



mit thm kénnten wir, im Glauben, es auch fein. Er ift der Konig; als
feine Mannen und Freunde konnten wir auch jene konigliche Haltung
bekommen. Wir miifiten uns bloff mit der tiefen Empfindung er-
fiillen, dafl Er herrfcht, dafl Er da ift, dafl Er gilt und vor Thm alles
fonft nichtig ift, und um fo nichtiger, als es weltlich grofl tut. Es
diirfte uns, wie jene groflen Gottesminner, fogar eine gewifle Ver-
achtung gegen alles erfiillen, was von Menfchen oder Teufeln her
michtig und furchtbar tut. Wie groff konnten wir in einem folchen
Bunde f{ein! Wie koniglich konnten wir fein, wenn wir Gott allein die
Ehre giben! Und erft, wenn damit jene Liebe verbunden wire, die
von Chriftus ausftrahlt und die nicht blof} ftolz fich felbft behaupten
wollte, wie freilich Chriftus vor dem Hohenrat auch tat, fondern den
andern, als Briidern — trotz allem — als Armen, Verirrten, mit der
Wahrheit auch dienen wollte, in aller Demut — neben dem Stolz —
Chriftus am Kreuze vor Augen: wie wiichfe damit die innerfte
Tapferkeit, die innerfte Ueberlegenheit! Allerdings fetzt diefe Ver-
bindung mit Gott voraus, dafl die Angft vor Ihm felbft gewichen und
an ihre Stelle die Sohnfchaft (nach Romer 8, 12 ff.) getreten fei. Da-
mit aber wird {chlieBlich das Kreuz wieder die tieffte Quelle aller
Tapferkeit. Und es wird dies auch als Zeichen des Sieges Gottes iiber
alle Welt- und Hollenmichte mitten in der Niederlage, ja durch fie.

Wenn das Wahrheit it — und ficher ift es Wahrheit —, dann ift
das grofle Heilmittel gegen das grofle Uebel klar und einfach: Unfer
Gelchlecht mufl wieder von einer Macht der Wabrheit erfaflt werden,
die aus dem Unbedingten ftammt und ihm die Sicherheit und Freudig-
keit des Unbedingten verleitht. Aus dem Relativen kann man nicht
leben und fterben, nur aus dem Unbedingten, aus der Welt nicht, nur
aus dem Reiche Gottes. Diefes Unbedingte mufl hervortreten, auf-
brechen, ftrémen mit neuer, fieghafter Macht. Dann kommt unfer Ge-
{chlecht wieder von Flugfand und Moorboden auf feften Grund. Aus
diefem feften Grund aber ftrémt ihm dann jene Kraft zu, die einft
Taufende und Taufende von Menichen um ihres Glaubens willen in
Kerker gehen und Jahrzehnte darin ausharren lief, ungebeugt (Ré-
sistez!), und fingend auf Scheiterhaufen ftehen, wie ein Savonarola |
oder Hus. '

Mit andern Worten: Wir miiffen wieder eine Sache haben und eine
W ahrbeit, aus denen und fiir die wir leben und fterben. Dann wird
wieder Tapferkeit eine allgemeine Er{cheinung und eine fieghafte
Macht werden. Wir fehen fchon heute mit Staunen, dafl auch {chon
ein rein weltlich geformter Glaube wie der Kommunismus und iiber-
haupt der Sozialismus in der Verfolgung wunderbare Tapferkeit er-
zeugt, eine ganz andere als eine formale Religion und Kirchlichkeit,
die auch hierin wenig bedeuten. Er ift eben ein weltlich geformter Aus-
bruch von Kriften des Reiches! Aber wie wird es erft fein, wenn
deflen volle, reine Glut wieder aufbricht und die Sache wird, aus der

60



und fiir die man lebt und ftirbt, die Wahrheit, die einem die Kraft und
Freudigkeit zu Zeugnis, Kampf und Lelden glbt' Dann kommen die
groflen Siege des Guten.

Ich mochte aber diefer Wahrheit noch eine andere Wendung geben,
die fie vielleicht vielen eher zuginglich macht. Eine Stelle aus
Carlyle, diefem groflen Prediger des wahren Heldentums (das er nie

im Militdrifchen fieht), mag uns darauf fithren. Er fagt einmal, offen-
bar auch fich felbft zufprechend:

»Es 1ft unfere erfte Pflicht, die Furcht zu unterdriicken. Wir miiffen frei von
ihr fein, fonft konnen wir nicht handeln. Unfere Taten find fklavifch, nicht
wirklich, fondern lauter Schein, ja unfere Gedanken find falfch, wir denken wie
Sklaven und Feiglinge, bis wir die Furcht unter unfere Fiifle gezwungen haben.
Wir follen und miiflen tapfer {ein, vorwirts {chreiten, uns minnlich frei machen
— in dem gelaflenen Vertrauen, von héheren Michten berufen und erwihlt zu
fein — und uns nicht fiirchten. Soweit einer die Furcht befiegt, oweit ift er ein
Mann.*

ywIn diefer Welt ziemt es dem ta.pferen Manne, ungewifl iiber fo vieles
wie er ift, feiner [elbfi gewiff zu [ein.*

Dann fiigt er hinzu:

»In engem Zufammenhang mit diefer Eigenfchaft des Mutes und der Tapfer—
keit, teils daraus hervorgehend, teils als dadurch befchiitzt, ftehen die leichter er-
kennbaren Eigenschaften der Wabrbafligkeit in Worten und Gedanken und der
Ebrlichkeit im Handeln. Hier findet eine Wechfelfeitigkeit des Einfluffes ftatt.
Denn fowie die Verwirklichung der Wahrhaftigkeit und Ehrlichkeit das Lebens-
licht und Hauptziel des Mutes ift, fo konnen diefe wieder ohne Mut in kemcr
Weife realifiert werden.*

Mit diefen Worten ift, {cheint mir, wieder das Geheimnis der Tapfer-
keit enthiille. Wir miiffen von einer Wahrheit (die immer auch eine
Sache ift) vollig erfillt fein. Wir miiffen ihrer und in ihr unfer {elbft
ganz ficher {ein. Und darin ganz ebrlich. Es darf nicht blof} eine Stim-
mung, eine Anempfindung, eine Schwirmerei {ein, fondern fie muf} mit
unferm innerften Selbft eins fein, zur Subftanz unfres Wefens gehoren.
Und das bedeutet wohl auch notwendig: fie mufl fiir uns 1m Un-
bedingten begriindet und verankert fein. Dann konnen wir fie fo
wenig aufgeben als uns {elbft. Dann wiflen wir auch, dafl fie gilt, ob
nun viele oder wenige fie anerkennen, daf} fie michtiger ift als alle
Michte der Welt und als alle Gewalten des Scheins und der Liige. In
der Wahrheit ruhen, ithrer und darin unfer felbft ficher fein, ehrlich
und lauter darin grilnden und wurzeln, in Demut, aber auch in Stolz, in

der ftarken Empfindung ihrer koniglichen Souveridnitit — das ift
wohl die tieffte Quelle der Tapferkeit. '

Ich betone aber das: ,,Fhrlich und lauter! Was uns {chwankend
macht und vielleicht fogar feige, das ift der Zufatz von {elbftifchem
Wefen, vor allem von Berechnung des Ehrgeizes und Geltenwollens.

Es ift dann nicht die Wahrheit. und.die Sache, «die daftehen,-fondern.+

wir {elbft. Aber nur die Sache, die Wahrhelt ift grofl, ift fouverin,
61



ift koniglich, braucht nichts zu fiirchten, wir aber find klein, anfecht-
bar, jeglichem Angriff der Angft ausgefetzt. Darum ift der Weg zur
Tapferkeit das immer volligere Aufgehen des Ich in der Sache der
Wahrheit. Darum mufl diefe Quelle ftets neu gereinigt, darum der
- Aufftieg zum Felsgrund immer neu gemacht werden.

Damit hingt ein Weiteres zufammen. Wenn auch die Wahrheit
und jede Sache, die aus der Wahrheit ftammt, ihrer felbft, ihrer un-
bedingten Geltung, ihres endlichen Sieges unbedingt gewiff ift, fo.
braucht fie deswegen noch nicht in der Mebrbeit zu fein, kann fogar
in der Minderheit fein bis zu jenem Punkte hin, wo uns das Wort des
John Knox begegnet: ,,Ein Mann mit Gott ift immer in der Mehr-
heit.“ Darum aber miiflen wir es ruhig aushalten konnen, in der
Minderheit zu fein, vielleicht einer ganz kleinen, in den Augen der
Erfolgsanbeter verdchtlichen. Unfere Wahrheit ift doch in der Mehr-
heit. Wir aber find blof8 ihre Zeugen, die andern find die Ver-
irrten. Ja, fo darf man, mufl man oft (nicht immer!) in aller Demut,
denken — das ift der tiefe Sinn des Wortes vom Zeugnis. Wir teilen
einfach die Botfchaft unferes Konigs mit; ob man nun horche und
gehorche oder nicht, fo bleibt der Konig Koénig. Man darf figiir-
lich {chon {o {prechen, gerade als Demokrat, denn es gibt nur Demo-
kratie auf Grundlage der Theokratie. Nur weil Gott Konig ift, kon-
nen und follen wir koniglich {ein! Dazu gehort fogar manchmal ein
gewifles Alleinfein. ' ‘

Aber es fteht damit nicht im Wider{pruch, wenn ich zum Schluf}
hinzufiige: Es wiirde unfere Tapferkeit im Guten auflerordentlich ftir-
ken und fteigern, wenn wir wiillten, dafl wir damit inmitten einer
Gemein[chafl, ja inmitten einer Gemeinde ftiinden, einer Gemeinde von
eng Verbundenen, mit einander Kdmpfenden, um einander Wiflen-
den, in Fiirbitte und anderer Hilfe einander Tragenden. Das
verlieche unferer Sache und unferer Wahrheit den Segen der Ge-
meinfchaft. Aus diefem Segen heraus, in dem Gott und das Reich
fich kundtiten, konnten auch wir jubelnd auf u#nfere Scheiterhaufen
fteigen, freudig in unfern Kerkern ausharren — auf die Scheiterhaufen
unferer Zeit fteigen, in den Kerkern unferer Zeit ausharren — aber auch
frohlich fein in den kleineren Anfechtungen des Alltags, die oft faft
{chwerer {cheinen. :

Darum komm, Heiliger Geift, Pfingftgeift, Schopfergeift, und
mache uns aus Feiglingen zu Sthnen Gottes! Komm und lehre uns vor
deiner Grofle und Herrlichkeit alle Grofle und Herrlichkeit der Welt
ganz gering achten! Komm und erfiille uns mit dem frohen Mut aus
dir, dafl auch wir ,,einhergehen in der Kraft des Herrn*!

Leonhard Ragaz.

3 wlf T SRS TIPS U N O TS

- 62



	Von Feigheit und Tapferkeit : Ich trete einher in der Kraft des Herrn (Psalm 71, 16)

