
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 29 (1935)

Heft: 1

Artikel: Die Stille zu Gott : Meine Seele ist stille zu Gott, der mir hilft (Psalm 62,
1)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136690

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136690
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Stille zu Gott.
Meine Seeie ift ftille
zu Gott, der mir hilft

Pfalm 62, i.1)

Wenn uns ein fchwerer Schlag getroffen hat, dann find wir zuerft
betäubt. Das gilt im Geiftigen wie im Phyfifchen. Diefe Betäubung
ift wie ein Lärm, der uns umfummt, ja wie ein Sturm, der uns um-
brauft, fie ift eine Art Schwindel, in welchem wir die Befinnung
verlieren. Und es fcheint eine natürliche Reaktion darauf zu fein, daß
wir felbft, früher oder fpäter, in Lärm und Sturm ausbrechen, in den
Lärm der Klage, in den Sturm des Zornes, der Verzweiflung, je nach
der Natur und Stärke des erlittenen Schlages. Es ill natürlich, daß
wir uns damit erleichtern wollen. Es ill natürlich, daß wir Troft und
Hilfe fuchen. Und zwar bei den Menfchen. Es ill wohl auch natürlich,

daß wir etwas tun, das Hilfe fchaffen foil und daß es dann
etwas Haftiges, felbft noch Betäubtes, fozufagen Geräufchvolles,
Lärmendes, Stürmifches ift.

Nun ift möglich, daß wir gerade auf einen Menfchen ftoßen, der
uns voll Verftändnis und Teilnahme anhört und der uns das rechte Wort
zu fagen weiß, das uns trollet und hilft. Schon eine rechte Ausfprache
kann beruhigend, klärend, heilend wirken. Und für nichts ift man
dankbarer, als für eine folche Hilfe im fchwerften Augenblick. Wohl
dem, welcher diefe Hilfe zur Verfügung oder wenigftens öfter als
Gefchenk empfangen hat. Aber Hand aufs Herz: Ift fie häufig? Ift
nicht das Gegenteil durchaus die Regel? Wie viele Menfchen haben
fo viel Geift und Liebe, fo viel tiefe Erfahrung mit fich felbft, fo viel
Zufammenhang mit Gott, um uns geduldig und eifrig zu hören, um
fich ganz in den Sinn und in die Tiefe unferer Not zu verfetzen, uns
felbft und unfere Not in Gott zu fehen und daraus das Wort zu
fprechen, das uns hilft? Wie häufig find ein Troft, eine Teilnahme,
die unfere Wunden nur brennender machen, unfer leidendes Gemüt
nur verbittern — eine Teilnahme, die nur konventioneller Art oder
doch oberflächlich und flüchtig ift und bloß Enttäufchung zurückläßt,

ein Troft, der allzu wohlfeil ift, der Talmi ift, ftatt Gold, wenn
es nicht gar jener „leidige Troft" der Freunde Hiobs ift, der darin
befteht, daß man uns Vorwürfe macht, entweder darüber, daß wir
überhaupt klagen, oder in dem Sinne, daß Wir den Schlag felbft
verfchuldet hätten. Wobei vielleicht vom Zaune geriffene oder doch allzu
bereitftehende, allzu banale, allzu fchematifche religiöfe Wahrheiten
vorgebracht werden, Wahrheiten aus der religiöfen Vorratskammer
oder Garderobe verwendet werden, Wahrheiten, die in unferem Falle
nicht zutreffen — Wahrheiten, die man anwendet, wie ein oberflächlicher

Arzt Medizinen anwendet, ohne die Krankheit recht erkannt

*) Es lohnt Sich auch, den ganzen Pfalm zu lefen.



oder auch nur erforfcht zu haben. Wir wiffen aber von Hiob her,
daß folche allzu bereiten, oder gar ins Pharifäifche gehenden religiöfen
Argumente am meiften erbittern. Es wird uns infolge vieler folcher
Erfahrungen eine Wahrheit klar, die zunächft fehr traurig ftimmt:
Es gibt wenig Menfchentroft und Menfchenhilfe, und dies gerade
dann, wenn wir fie am nötigften hätten. Die Menfchen find meiftens
zu ftark mit fich felbft befchäftigt, von fich felbft erfüllt, als daß
unfere Not wirklich ganz bis zu ihnen gelangen könnte. Auch haben
fie ihre eigene Not oder glauben fie zu haben und meinen wohl im
ftillen, die fei wichtiger als die unfrige, ja fie denken wohl, die unfrige
fei nicht fo fchwer — fremde Not trägt man ja in diefem Sinne leicht
— nur die eigene fei ganz ernft zu nehmen. Es gibt ja einen fehr
verbreiteten Egoismus des Leides. Leid kann die Seele öffnen, aber auch
verfchließen. Und fo gefeilt fich zu unferer Not noch der Kummer
oder auch Zorn über die herzlofe Selbftfucht und Selbftbefangenheit
der Menfchen, und fie find um fo bitterer, je näher uns fonft folche
Menfchen flehen, je mehr wir von ihnen erwarten. So gefeilt fich zu
dem Schmerz, den der Schlag verurfacht, auch der fall noch bitterere
der Einfamkeit, ja Verlaffenheit. Und das alles gilt nicht nur für
unfer privates Leid; es gilt auch für die Not, die uns aus dem Kampf
für Gott und den Menfchen her kommt, für die Schläge, die uns in
diefem Kampfe treffen. Wenn die fchweren Enttäufchungen, die großen

Niederlagen des Guten und Rechten, die Triumphe des Siegreichen
Gemeinen, ja Böfen fchlagwetterartig über uns kommen, dann um-
brauft uns wieder der Sturm der Betäubung. Dann brechen wir in
Klage des Leides, des Zornes, der Verzweiflung aus. Dann verlangen
wir nach Teilnahme, nach Gemeinfchaft im Leide, nach Troft und
Hilfe. Aber wie kalt ift die Welt! Wie wenig wichtig ift ihr das,
was uns ganz erfüllt! Wie geht fie felbflifch und oberflächlich ihren
Weg und läßt uns allein, allein!

Es hilft uns nicht, wenn wir den Lärm und Sturm der Betäubung
durch eigenen Lärm und Sturm betäuben wollen. Hierin hilft die
Homöopathie ficher nicht. Wir machen alles nur fchlimmer; wir
fteigern die Not in Troftlofigkeit, Verzweiflung oder auch Verbitterung
hinein. Und es hilft uns nicht, was wir aus dem Lärm und Sturm
folcher Betäubung heraus haftig und ftürmifch tun. Es ift überftürzt,
unbefonnen, entfpricht der Sachlage nicht, fleigert bloß die Not.

Nein, hier hilft nur die Allopathie, das Gegenteil: „Meine Seele

ift ftille zu Gott, der mir hilft."
Das ift es. Stille werden, ftatt lärmen, den Mund fchließen, gerade

jetzt und fo lange die Betäubung dauert. „Ich will fchweigen und
meinen Mund nicht auflun; denn du haft's getan." Nicht bei den
Menfchen, den armen, Troft und Hilfe fuchen, fondern gerade von
ihnen weggehen, gerade in die Einfamkeit hinein, fei's die äußere, fei's
bloß die innere. Das ift die große Regel der Hilfe.



¦¦.. ¦

Denn in diefem Mundhalten, diefer Abkehr zur Stille gefchieht
das große Wunder: Aus der Stille tritt Gott hervor und hilft. Jeder
— ich fage mit Bedacht: Jeder! — findet ihn, der imftande ift, diefe
Stille zu fuchen, der Ungläubige auf feine Art wie der Gläubige auf
feine. Denn da fpricht Er, zu jedem in feiner Sprache: „Ich bin da.
Du törichtes Kind, warum zweifelft du? Ich bin da. Ich! Das alles,
diefer Lärm des Leides, diefes Dunkel des Schickfals, diefes Toben der
Feinde, diefer Sieg des Unrechtes, der Gewalt, der Lüge, der Hölle
felbft — das ift ja nur Trug. Ich bin der Herr. Diefes Schickfal, es

hat einen Sinn oder kann und foil doch einen bekommen. Auch diefer
Schlag. Befinne dich, vielleicht wirft du es fchauen. Oder du kannft
doch glauben, daß du es einft fchauen wirft. Es foil und wird Gutes
daraus werden. Auf alle Fälle helfe ich dir. Ich frage dich: Weißt
du felbft das im Grunde nicht ganz gut? Sagt es nicht eine Stimme
in dir, die du bloß, nach der Weife der Kinder, durch Lärmen und Klagen
betäubft? Es wohnt auf dem Grunde deines Wefens ein Glaube, der
deiner Klage leife aber hartnäckig widerfpricht und deine Verzweiflung

nicht ernft nimmt. Sage bloß Ja dazu — es ift die Wahrheit; es
ift mein Wort. Ich bin es! Haft du es denn nicht oft genug erfahren,
wie ich einen folchen Schlag geheilt habe? Wie alles anders wurdfc als
du gefürchtet? Wie alles gut wurde? Wie alles zum Beften diente?
Werde ftille, und du fiehft das Licht der Hilfe fchon aufleuchten.
Wenn Lüge und Unrecht triumphieren — weißt du denn nicht, daß
ich mächtiger bin als fie? Weißt du im Grunde nicht felbft, daß fie
gerichtet find? Siehe, ich bin da! Und wenn du auch nur wüßteft,
daß ich da bin und der Herr bin, dann wäreft du fchon geftillt. Dann
würdeft du zwar nicht wiffen, wie es im einzelnen gehen wird, aber
du wäreft gewiß, daß ich da bin und der Herr, daß darum Lug und
Trug gerichtet find; daß der Triumph des Böfen nichtig ift; daß fein
Gericht und Sturz vielleicht fchon ganz nahe ift. Denn du weißt,
wenn du vor mir ftille hältft, daß ich ein Gott der Wunder bin und
daß mit Ueberrafchung zu wirken zu meiner Gottheit gehört."

So fpricht Gott in der Stille zu uns. „Gott hat ein Wort geredet,
das habe ich etliche Male gehört: daß Gott allein mächtig ift." Und
nicht nur mächtig, fondern auch gütig. So tritt aus der Stille Gott
hervor. Er flillt uns. Ift es nicht ein Stück Tieffinn der Sprache,
diefes Wort vom Stillen: zufrieden, fatt und froh Machen durch Stille?
Wir treten aus der Stille, der Stille zu Gott, verwandelt wieder heraus.

Nun fuchen wir nicht mehr als Arme Troft bei Armen, fondern
können andere trollen, können Arme reich machen. Nun betteln wir
nicht— und zwar meift ohne Erfolg! — fondern fchenken. Nun
ift auch das bitterfte Leid geheilt, das Leid der Einfamkeit. Denn in
Gott ift der Gefährte gefunden, in dem alle Gemeinfchaft befchloffen
ift. Wir find in großer Gemeinfchaft und Gemeinde. Nun klagen und
lärmen wir nicht mehr. Und wenn wir nun handeln, fo tun wir es



ganz anders als vorher. Nun flehen wir nicht mehr unter den Dingen,
fondern über ihnen. Nun fehen wir mit von Gott erhelltem Auge
den Punkt, auf den es ankommt; nun tun fich diefem Auge leuchtend
die Wege wirklicher Hilfe auf. Nun erblicken wir die Scharen der
unfichtbaren Mitftreiter, deren mehr find, als die, die gegen uns find!
(2. Könige 6, 5 ff.) Nun wiffen wir, daß die Sterne in ihren Bahnen
mit uns gegen Sifera kämpfen. (Richter 5, 20.) Nun ill uns der Sieg
der Freiheit über die Tyrannei, der Wahrheit über die Lüge, des

Menfchen über den Moloch gewiß. Denn es ill Gottes Sieg. Und
wenn wir die Hilfe auch noch nicht in ihren konkreten Formen
erblicken können, fo ift fie doch in ihm da. „Ich bin — Ich bin da!
Fürchte dich nicht, glaube nur!" Wir erleben zuletzt das Größte der
Hilfe: das ifl Gott felbft. Daß er da ift, genügt. Aus diefem Wiffen
kommt jenes dennoch, worin dem in Wunder waltenden Gott der
paradoxe Glaube begegnet. Wenn alles verloren fcheint, fo ill alles

gewonnen — dennoch! Wenn dein Kampf unnütz fcheint und deine
Arbeit fruchtlos, fo du treu bleibft und rein, und Gottes Werk tun
willft, nicht das deine oder fonft Menfchenwerk: eines Tages wird
ein Siegeslied ertönen und ungeahnte Ernte auf den Feldern liehen —
dennoch! Wenn der Feind, nicht nur dein befonderer, privater Feind,
fondern der Feind der Wahrheit, der Freiheit, der Gerechtigkeit, der
Liebe triumphiert, fo tut er dir doch nichts, er ftürzt über Nacht
dahin und du fprichfl: „Ich war wie ein Narr vor dir und wußte
nichts; ich war wie ein Tier [ein Efel!] vor dir" — dennoch! Und
wenn du das alles nicht fiehft, fondern nur Gott haft, dann fprichfl
du: „Dennoch halte ich feft an dir. Denn du hältft mich bei meiner
rechten Hand; du leiteil mich nach deinem Rat und nimmft mich
endlich mit Ehren an." Und wenn dir alles entfänke und du fcheinbar
mit ihm verfänkeft, aber du hielteft — dennoch — Seine Hand, dann
ftiegeft du zu der letzten Gipfelhöhe der Gemeinfchaft mit Gott auf:
„Wenn ich nur dich habe, fo frage ich nichts nach Himmel und
Erde. Wenn mir gleich Leib und Seele verfchmachtet, fo bill du doch,
Gott, ewig meines Herzens Troft und mein Teil!"

Diefes Wunder der Hilfe leuchtet auf in der Stille zu Gott. Sie
ift die große Hilfe. Leonhard Ragaz.

Vom Chaos unferer Zeit und feiner Ueberwindung.
Ein Vortrag.

Wenn ich Ihnen heute vom Chaos unferer Zeit fprechen foli, fo
muß ich die Frage voranfchicken: Was bedeutet der Begriff des Chaos
überhaupt? Und dann die weitere: Was bedeutet er im befonderen
für unfere Zeit?

5


	Die Stille zu Gott : Meine Seele ist stille zu Gott, der mir hilft (Psalm 62, 1)

