Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 29 (1935)

Heft: 1

Artikel: Die Stille zu Gott : Meine Seele ist stille zu Gott, der mir hilft (Psalm 62,
1)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-136690

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-136690
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

D1e Stllle Zu Gott

Meine Seele ift ftille -
zu Gott, der mir hilft -
Pfalm 62, 1.)

Wenn uns ein {chwerer Schlag getroffen hat, dann find wir zuerft
betdubt. Das gilt im Geiftigen wie im Phyfifchen. Diefe Betdubung
it wie ein Lirm, der uns um{ummt, ja wie ein Sturm, der uns um-
brauft, fie it einé Art Schwindel, in welchem wir die Befinnung ver-
lieren.- Und es {cheint eine natiirliche Reaktion darauf zu fein, dafd
wir felbft, frither oder fpdter, in Larm und Sturm ausbrechen, in den
Lirm der Klage, in den Sturm des Zornes, der Verzweiflung, je nach
der Natur und Stirke des ‘erlittenen Schlages Es ift natiirlich, dafl
wir uns damit erleichtern wollen. Es ift natiirlich, daf} wir Troft und
Hilfe fuchen. Und zwar bei den MenlIchen. Es ift wohl auch natiir-
lich, dafl wir etwas tun, das Hilfe ichaffen foll und dafl es dann
etwas Haftiges, felbft noch Betdubtes, fozufagen Gerdufchvolles, Lar-
mendes, Stiirmifches ift.

Nun ift moglich, dafl wir gerade auf einen Men{chen ftoflen, der
uns voll Verftindnis und Teilnahme anhort und der uns das rechte Wort
zu fagen weif}, das uns troftet und hilft. Schon eine rechte Aus{prache
kann bcruhlgend klirend, heilend wirken. Und fiir nichts ift man
dankbarer, als fiir eine folche Hilfe im fchwerften Augenblick. Wohl
dem, welcher diefe Hilfe zur Verfiigung oder wenigftens ofter als Ge-
fchenk empfangen hat. Aber Hand aufs Herz: Ift fie hiaufig? Ift
nicht das Gegenteil durchaus die Regel? Wie viele Menfchen haben
fo viel Geift und Li_ebe, fo viel tiefe Erfahrung mit fich felbft, fo viel
Zufammenhang mit Gott, um uns geduldig und eifrig zu hdren, um
fich ganz in den Sinn und in die Tiefe unferer Not zu Verfetzen uns
felbf’c und unfere Not in Gott zu fechen und daraus das Wort zu
{prechen, das uns hilft? Wie hiufig find ein Troft, eine Teilnahme,
die unfere Wunden nur brennender machen, unfer leidendes Gemiit
nur verbittern — eine Teilnahme, die nur konventioneller Art oder
doch oberflichlich und fliichtig ift und blofl Enttidufchung zuriick-
148¢, ein Troft, der allzu wohlfeil ift, der Talmi ift, ftatt Gold, wenn
es nicht gar jener ,leidige Troft der Freunde Hiobs ift, der darin
befteht, dafl man uns Vorwiirfe macht, entweder dariiber, dafl wir
iberhaupt klagen, oder in dem Sinne, dafl wir den Schlag {elbft ver-
fchuldet hitten. Wobei vielleicht vom Zaune geriflene oder doch allzu
bereitftehende, allzu banale, allzu fchematifche religiofe Wahrheiten
vorgebracht werden, Wahrheiten aus der religisfen Vorratskammer
oder Garderobe Verwendet werden, Wahrheiten, die in unfcrcm Falle
nicht zutreffen — Wahrheiten, die man anwendet, wie ein oberflich-
licher Arzt Medizinen anwendet, ohne die Krankheit recht erkannt

: 1) Es lohnt {ich auch, den ganzen Pfalm zu lefen.

2



oder auch nur erforicht zu habeh. Wir wiflen aber von Hiob her,
- daf folche allzu bereiten, oder gar ins Pharifdifche gehenden religiofen
Argumente am meiften erbittern. Es wird uns infolge vieler {olcher
Erfahrungen eine Wahrheit klar, die zunichft fehr traurig ftimmt:

Es gibt wenig Menichentroft und Menichenhilfe, und dies gerade
dann, wenn wir {ie am notigften hitten. Die Menichen find meiftens
zu ftark mit fich {elbft befchiftigt, von fich f{elbft erfiillt, als dafl
unfere Not wirklich ganz bis zu ihnen gelangen konnte. Auch haben
fie ihre eigene Not oder glauben fie zu haben und meinen wohl im
ftillen, die fei wichtiger als die unfrige, ja fie denken wohl, die unirige
fei nicht fo f{chwer — fremde Not trdgt man ja in diefem Sinne leicht
— nur die eigene fei ganz ernft zu nechmen. Es gibt ja einen fehr ver-
breiteten Egoismus des Leides. Leid kann die Seele 6ffnen, aber auch
ver{chlieen. Und fo gefellt fich zu unferer Not noch der Kummer
oder auch Zorn iiber die herzlofe Selbftfucht und Selbftbefangenheit
der Men{chen, und fie {ind um fo bitterer, je niher uns fonft {olche
Men{chen ftehen, je mehr wir von ihnen erwarten. So gefellt fich zu
 dem Schmerz, den der Schlag verurfacht, auch der faft noch bitterere
der Einfamkeit, ja Verlaffenheit. Und das alles gilt nicht nur Fir
“unfer privates Leid; es gilt auch fiir die Not, die uns aus dem Kampf
fiir Gott und den Menichen her kommt, fiir die Schldge, die uns in
diefem Kampfe treffen. Wenn die {chweren Enttiufchungen, die gro-
fen Niederlagen des Guten und Rechten, die Triumphe des fiegreichen
Gemeinen, ja Bofen [chlagwetterartig iiber uns kommen, dann um-
brauft uns wieder der Sturm der Betiubung. Dann brechen wir in
Klage des Leides, des Zornes, der Verzweiflung aus. Dann verlangen
wir nach Tellnahme nach Gemeinfchaft im Leide, nach Troft und
Hilfe. Aber wie kalt ift die Welt! Wie wenig wichtig it ihr das,
was uns ganz erfillt! Wie geht fie felbftifch und oberfldchlich ihren
Weg und a8t uns allein, allein!

Es hilft uns nicht, wenn wir den Liarm und Sturm der Betaubung
durch eigenen Lirm und Sturm betiuben wollen. Hierin hilft die
Homdopathie ficher nicht. Wir machen alles nur {chlimmer; wir ftei-
gern die Not in Troftlofigkeit, Verzweiflung oder auch Verbltterung
hinein. Und es hilft uns nicht, was wir aus dem Lirm und Sturm
{olcher Betdubung heraus haﬂ:ig und ftirmifch tun. Es ift iberftiirzt,
unbefonnen, ent{pricht der Sachlage nicht, fteigert bloff die Not.

Nein, hier hilft nur die Allopathie, das Gegenteil: ,,Meine Seele
ift ftille zu Gott, der mir hilft.*

Das ift es. Stille werden, ftatt lirmen, den Mund {chlieflen, gerade
jetzt und fo lange die Betaubung dauvert. ,,Ich will {chweigen und
meinen Mund nicht auftun; denn du haft’s getan.“ Nicht bei den
Menichen, den armen, Troft und Hilfe fuchen, fondern gerade von
ihnen weggehen, gerade in die Einfamkeit hinein, fei’s die auflere, fei’s
blof die innere. Das ift die grofle Regel der Hilfe.

3



Denn in diefem Mundhalten, diefer Abkehr zur Stille gefchieht
das grofe Wunder: Aus der Stille tritt Gost hervor und hilft. Jeder
— ich fage mit Bedacht: Jeder! — findet ihn, der imftande ift, diefe
Stille zu f{uchen, der Ungldubige auf {eine Art wie der Glaublge auf
feine. Denn da {pricht Er, zu jedem in feiner Sprache: ,,Ich bin da.
Du torichtes Kind, warum zweifelft du? Ich bin da. Ich! Das alles,
diefer Larm des Leldes diefes Dunkel des Schickfals, diefes Toben der
Feinde, diefer Sieg des Unrechtes, der Gewalt, der Liige, der Holle
felbft — das ift ja nur Trug. Ich bin der Herr. Diefes Schick{al, es
hat einen Sinn oder kann und foll doch einen bekommen. Auch diefer
Schlag. Befinne dich, vielleicht wirft du es {chauen. Oder du kannft
doch glauben, daf} du es einft fchauen wirft. Es foll und wird Gutes
daraus werden. Auf alle Fille helfe ich dir. Ich frage dich: Weiflt
du felbft das im Grunde nicht ganz gut? Sagt es nicht eine Stimme
in dir, die du blofi, nach der Weife der Kinder, durch Lirmen und Klagen
betiubft? Es wohnt auf dem Grunde deines Wefens ein Glaube, der
deiner Klage leife aber hartnickig wider{pricht und deine Verzweif-
lung nicht ernft nimmt. Sage blofl Ja dazu — es ift die Wahrheit; es
ift mein Wort. Ich bin es! Haft du es denn nicht oft genug erfahren,
wie ich einen folchen Schlag geheilt habe? Wie alles anders wurdt als
du gefiirchtet? Wie alles gut wurde? Wie alles zum Beften diente?
Werde ftille, und du fiehft das Licht der Hilfe {chon aufleuchten.
Wenn Liige und Unrecht triumphieren — weifit du denn nicht, dafl
ich michtiger bin als fie? Weifit du im Grunde nicht felbft, daB fie
gerichtet find? Siehe, ich bin da! Und wenn du auch nur Wuﬁtef’c
daB ich da bin und der Herr bin, dann wireft du fchon geftillt. Dann
wiirdeft du zwar nicht wiflen, wie es im einzelnen gehen wird, aber
du wireft gewif}, dafl ich da bin und der Herr, daff darum Lug und
Trug gerichtet {ind; dafl der Triumph des Bofen nichtig ift; dafl {ein
Gericht und Sturz vielleicht {chon ganz nahe ift. Denn du weifdt,
wenn du vor mir ftille hiltlt, dafl ich ein Gott der Wunder bin und
daf} mit Ueberraichung zu wirken zu meiner Gottheit gehort.*

So {pricht Gott in der Stille zu uns. ,,Gott hat ein Wort geredet,
das habe ich etliche Male gehort: dafl Gott allein michtig ift. Und
nicht nur michtig, fondern auch giitig. So tritt aus der Stille Gott
hervor. Er ftillt uns. Ift es nicht ein Stiick Tieffinn der Sprache,
diefes Wort vom Stillen: zufrieden, fatt und froh Machen durch Stille?
Wir treten aus der Stllle, der Stille zu Gott, verwandelt wieder her-
aus. Nun fuchen wir nicht mehr als Arme Troft bei Armen, fondern
konnen andere troften, kénnen Arme reich machen. Nun betteln wir
nicht -— und zwar meift ohne Erfolg! — fondern [chenken. Nun
ift auch das bitterfte Leid geheilt, das. Leld der Einfamkeit. Denn in
Gott ift der Gefihrte gefunden, in dem alle Gemeinfchaft befchloflen
ift. Wir find in groffer Gemeinichaft und Gemeinde. Nun klagen und
lairmen wir nicht mehr. Und wenn wir nun handeln, fo tun wir es

4




- ganz anders als vorher. Nun ftehen wir nicht mehr unter den Dingen,
fondern siber thnen. Nun fehen wir mit von Gott erhelltem Auge
den Punkt, auf den es ankommt; nun tun f{ich diefem Auge leuchtend
die Wege wirklicher Hilfe auf. Nun erblicken wir die Scharen der
unfichtbaren Mitftreiter, deren mehr {ind, als die, die gegen uns {ind!
(2. Kdnige 6, 5 ff.) Nun wiflen wir, daf die Sterne in ithren Bahnen
mit uns gegen Sifera kdmpfen. (R1chter 5, 20.) Nun ift uns der Sieg
der Freiheit iiber die Tyrannei, der Wahrheit {iber die Liige, des
Menichen iiber den Moloch gewifl. Denn es ift Goites Sieg. Und
wenn wir die Hilfe auch noch nicht in ihren konkreten Formen er-
blicken konnen, fo ift fie doch in ihm da. ,,Ich bin — Ich bin da/
Fiirchte dich mcht glaube nur!“ Wir erleben zuletzt das Grofite der
Hilfe: das ift Gott felbft. Dafl er da ift, geniigt. Aus diefem Wiflen
kommt jenes dennoch, worin dem in Wunder waltenden Gott der
paradoxe Glanbe begegnet Wenn alles verloren fcheint, fo ift alles
gewonnen — dennoch! Wenn dein Kampf unniitz fcheint und deine
Arbeit fruchtlos, fo du treu bleibft und rein, und Gottes Werk tun
willft, nicht das deine oder fonft Menfchenwerk: eines Tages wird
ein Slegeshed ertonen und ungeahnte Ernte auf den Feldern ftehen —
dennoch! Wenn der Feind, nicht nur dein befonderer, privater Feind,
fondern der Feind der Wahrne1t der Freiheit, der Gercchtlgkelt der
Liebe triumphiert, fo tut er dir doch n1chts, er ftirzt tber Nacht
dahin und du fprlchf’c ,Ich war wie ein Narr vor dir und wuflte
nichts; ich war wie ein Tier [ein Efel!] vor dir“ — dennoch! Und
wenn du das alles nicht fiehft, fondern nur Gott haft, dann {prichft
du: ,,Dennoch halte ich feft an dir. Denn du hiltlt mich bet meiner
rechten Hand; du leiteft mich nach deinem Rat und nimmft mich
endlich mit Ehren an.” Und wenn dir alles entfdnke und du {cheinbar
mit thm verfinkeft, aber du hielteft — dennoch — Seine Hand, dann
ftiegeft du zu der letzten Gipfelhohe der Gemein{chaft mit Gott auf:
»Wenn ich nur dich habe, fo frage ich nichts nach Himmel und
Erde. Wenn mir gleich Leib und Seele verfchmachtet, {o bift du dodh,
Gott, ewig meines Herzens Troft und mein Teil!*

Dieles Wunder der Hzlfe leuchtet auf in der Stille zu Gott. Sie
ift die grofle Hilfe. Leonhard Ragaz.

Vom Chaos unferer Zeit und feiner Ueberwindung.
Ein Vortrag.

Wenn ich IThnen heute vom Chaos unferer Zeit {prechen foll, fo
mufl ich die Frage voranichicken: Was bedeutet der Begriff des Chaos
tiberhaupt?: Und dann die weitere: Was bedeutet er im befonderen
fir unfere-Zeit? : -



	Die Stille zu Gott : Meine Seele ist stille zu Gott, der mir hilft (Psalm 62, 1)

