
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 29 (1935)

Heft: 12

Artikel: Recht und Liebe : eine Bemerkung

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136755

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136755
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


muffen." — Dem widerfpricht durchaus nicht, wenn Tolftoi fonft die
Liebe als das große „Werk" bezeichnet, das uns aufgetragen ift, und
um das man hart kämpfen und ringen muß. „Die Liebe, alfo das
Streben der menfchlichen Seele nach Vereinigung mit anderen Seelen,
und ihr daraus fich ergebendes Verhalten untereinander, ftellt das
höchfte und einzige Gefetz des Lebens dar." Man könnte es vielleicht
ebenfo gut den großen, verborgenen Sinn unferes Dafeins nennen, den
wir erfüllen muffen, und der fich uns doch nur mit Zagen und Mühe
erfchließt.

Aber indem wir darnach trachten, hat auch der Tod feine Macht
über uns verloren und „ill Verfehlungen in den Sieg", (i. Kor. 15, 55.)
Das ift — fo erkennen wir zuletzt — ein Hauptgedanke unleres ganzen

Themas, um den auch Tolftois Denken immer wieder kreift. Er
betrifft das Erhabenfte, was über die Liebe ausgefagt werden kann.

„Die Todesfurcht ift dem Wert des Lebens umgekehrt proportional.
Für ein völlig reines Leben wäre diefe Furcht gleich Null. Ein
derartiges Verhältnis zum Leben und zum Tode kann anerzogen werden.
Wir find freilich nicht fo erzogen und muffen mühevoll an uns felbft
arbeiten."

Das alfo ift die Liebe, oder — wie man vielleicht jetzt auch fagen
könnte — das Reich Gottes in uns. Robert Friedmann.

Recht und Liebe.
Eine Bemerkung.

Der Angriff von Pfarrer Buskes, dem Herausgeber der Zeitfchrift
„Kerk en Vrede" („Kirche und Friede"), welche das Organ der
gleichnamigen verhältnismäßig fehr zahlreichen und wichtigen Vereinigung
ift, ftellt, wie die weiteren Hefte zeigen, nur einen Ausfchnitt aus
einem Kampfe dar, der auch in Holland geführt wird und über dem
die Geifter entbrennen. Dies mit Recht. Denn es ift ein wefentlicher
Kampf.

Ich bleibe dabei, daß diefer Kampf fich um das Problem des Ver-
hältniffes von Recht und Liebe bewegt. Damit verbindet fich das
Problem des Verhältniffes von Antimiltarismus und Völkerbund und im
Hintergrund fteht das der fogenannten Gewaltlofigkeit. Nur wenn wir
diefe Frageflellung in aller Klarheit erkennen, find wir imftande, eine

Antwort zu bekommen, die felbft klar ill.
Meine eigene Stellung ill paradox. Sie wird dadurch charakteri-

fiert, daß ich mich nicht entfchließen kann, den Gedanken einer
übernationalen Rechtsordnung, welche den Krieg verunmöglichen foil, fahren

zu laffen und damit auch den Völkerbund aufzugeben. Paradox
ift diefe Stellung in mehrfacher Beziehung. Einmal bin ich nichts
weniger als ein Enthufiaft für das bloße Recht. Nach meiner innerften

600



Neigung bin ich mehr Anarchist, religiöfer Anarchist im Sinne Tolftois,
auf der Bahn Vinets einen Schritt weitergehend. Profeffor Fleering hat
denn auch mir und meinen Gefinnungsgenoffen in feinem Buche vom
„Sündenfall des Chriftentums" Anarchismus, d. h. Geringfehätzung des

Staatsgedankens, vorgeworfen. Freilich doch mit Unrecht. Und nun
ift es ein Teil diefer Paradoxie, von der ich rede, daß ausgerechnet
Profeffor Heering, ohne, fo viel ich fehe, gerade auf mich Bezug zu
nehmen, doch eine Petition vertritt, die nur auf dem Boden des

religiöfen Anarchismus haltbar ifl.
Meine Thefe ift: Das Ziel einer übernationalen Rechts-Ordnung,

die an Stelle der Gewaltordnung treten foil, ift eins, das auch wir
Antimilitariften nicht verwerfen können. Ich wenigftens kann mich
nicht dazu entfchließen. Das fchiene mir ein Dogma wichtiger nehmen
als Gottes Weg und Willen, der fich mir in gewiffen gefchichtlichen
Entwicklungen kundtut. Ja, ich muß die Großartigkeit eines folchen
Zieles anerkennen, kann mich fogar dafür begeiflern und frage dazu
nicht die dialektifche Theologie um Erlaubnis. Aber eine Rechtsordnung
ift nicht zu denken ohne irgend eine Form von Gewalt als Hintergrund.
Bezeichnenderweife hat kein Gegner den Verfuch gemacht, dies zu
widerlegen; es wäre auch völlig unmöglich. Es ift bequem, mit Profeffor

Uhde großartig zu erklären (in „Kerk en Vrede", i. November),
daß ein Chrift nie und unter keinen Umftänden Krieg führe — es ift
bequem und für mich auch felbftverftändlich; aber weniger leicht ift,
zu zeigen, wie der Krieg wirklich überwunden werden kann. Selbftver-
ftändlich bleibt für mich ebenfalls, „daß Krieg Sünde ill", aber das
Problem ill die Befiegung diefer Form von gefellfchaftlicher Sünde.
Und dafür kommt eben jene Rechtsordnung oder der Völkerbund in
Betracht. Der Sinn des Völkerbundes ill — in diefer Beziehung —
den Krieg durch das Gericht und das Heer durch die Polizei zu
erfetzen. Das ifl noch nicht Gottesreich, aber es ifl ein gewaltiger
Fortfchritt. Freilich nur grundfätzlich betrachtet. Denn Polizei kann
tatfächlich dem Unrecht dienen und eine Weltpolizei könnte in einen
Weltkrieg führen. Aber es kommt in folchen Dingen zunächft auf den
grundfätzlichen Unterfchied an, und der ift gewaltig, fo gewaltig, daß
er zwei Epochen der Gefchichte fcheidet.

Dazu noch zwei Bemerkungen. Ich habe, wie meine antimilitariftifchen
fchweizerifchen Freunde in ihrer großen Mehrheit, die

fogenannte Gewaltlofigkeit als Weg zur Ueberwindung des Krieges längft
abgelehnt. Unfere Lotung für die politifche Aktion ift nicht die
„Gewaltlofigkeit", fondern die Abrüftung. Wir lehnen jenes Stichwort
überhaupt ab, als zu paffiv, zu negativ, was aber feine tiefere
Meinung betrifft, fo wollen wir diefe in einer andern Sphäre zur
Geltung kommen laffen, nicht im Staate, fondern in der Gemeinde.
Vielleicht beffer gefagt: Wir glauben, daß der Krieg als gefellfchaftlicher
Zuftand überwunden werden könne, ohne daß fchon allgemein

601



das erreicht fei, was man als den berechtigten Sinn der
Gewaltlofigkeit betrachten darf. Wir können alfo perfönlich für die
Gewaltlofigkeit in diefem Sinne, fagen wir: im Sinne der recht
verftandenen Bergpredigt fein, aber wir meinen nicht, daß der
Krieg als gefellfchaftlicher Zuftand, als Inftitution, erft in diefer
höheren Sphäre bekämpft werden dürfe und befiegt werden
könne. Vielleicht ill es doch am einfachften und erhellendften, wenn
ich fo formuliere: Wir find gegen die Armee, aber wir find nicht gegen
die Polizei. Wenigftens nicht in dem Sinne, daß wir fie für Alle
abfchaffen wollten, und zwar jetzt, mögen wir auch perfönlich fie
vielleicht nicht brauchen. Was wir aber im innerftaatlichen Leben bejahen,
bejahen wir auch im überstaatlichen. So problematifch noch die Idee
einer Völkerbunds-Polizei ill, to meinen wir doch, fie muffe ins Auge
gefaßt werden. Das aber bedeutet Billigung, ja Unterftützung,
wenigftens relative, des Völkerbundes. Die holländifchen Gegner-Freunde
und Andere mit ihnen, muffen fich alfo entfcheiden, ob fie jene
Rechtsordnung wollen, welche die Seele des Völkerbundes ift, oder ob fie
diefelbe nicht wollen und den Weg des reinen religiöfen Anarchismus
vorziehen. Wenn fie das Zweite tun, fo haben fie meine volle Sympathie.
Ich beneide fie und ginge am liebften ganz mit ihnen, aber ich darf
nicht, und zwar nicht aus äußeren Gründen, die bei mir keine Rolle
Spielen, fondern aus innern. Nur Eines können fie nicht: gleichzeitig
den Völkerbund wie das Völkerrecht wollen und die Gewaltlofigkeit.

Dazu aber noch die zweite Bemerkung. Die Holländer tun, als ob
ich unter Umftänden für einen Krieg wäre. Nein, ich bin gegen jeden
Krieg. „Krieg ill Sünde." Ich bin auch gegen ein Völkerbunds-Heer
und bin nur für eine Völkerbunds-Po/zzei, nach vollzogener
Abrüftung. Ich bin durchaus dagegen, daß der Völkerbund einen Krieg
beginne. Was ich behaupte, ift bloß, daß die Rechtsordnung im
übernationalen Leben fo wenig als im nationalen ohne eine Zwangsgewalt
denkbar fei. Aber es foil eine legale Zwangsgewalt fein. Das ift der
einzige Unterfchied gegen den vorhandenen Zuftand, aber er fcheidet,
immer grundfätzlich betrachtet, zwei Welten.

Ein Problem entlieht für mich erft, wenn es fich um die Frage
handelt, wie diefer Rechtszuftand herbeigeführt werden könne. Denn
wir find noch nicht darin. Hier habe ich nun bloß vor Doktrinarismus
gewarnt. Dabei bleibe ich. Durchaus gebe ich zu und es entlpricht,
denke ich, meiner Gefamthaltung, daß ebenfo vor Opportunismus
gewarnt werden muß. Es ift für mich felbftverftändlich, daß wir als
Antimiltariften bei der Beurteilung von Tatfachen und Methoden
immer das Eine in Augen haben muffen: wie der Friede den Krieg
überwinde. Aber wie der Opportunismus, fo kann auch der Doktrinarismus

zwifchen uns und Gott, den lebendigen Gott, treten. Ihm aber
möchte ich nachgehen, über alle Doktrinen und Dogmen, auch die
meinigen, hinaus. Er ifl der Friede. Und da fteht es nun offenbar fo,

602



daß ich die jetzigen Entwicklungen von Gott aus anders fehe, als
manche holländifchen Freunde. Der 46. Pfalm drückt am beften meine
innere Haltung aus, namentlich auch fein Schluß. Dürfen mich
deswegen die Freunde des Abfalls bezichtigen? Ich dürfte ohne Hochmut
darauf verweifen, daß ich doch fchon mehr als einmal auch gegen das
Nichtverftehen meiner Freunde recht behalten habe. Vor allem aber
weiß ich Eines genau: es ifl gerade meine Friedensfehnfucht und mein
Haß gegen den Krieg, es ifl gerade mein radikaler Antimilitarismus als
Glaube und als Wille, der mich zu meiner Haltung bewegt. Ich bin
mehr Antimilitarift als je.

Die Gegner diefer Haltung aber fcheinen mir Eines zu vergeffen:
fie eifern dafür, daß nicht Krieg geführt werde, und mit Recht, aber
fie vergeffen, daß ja Krieg geführt wird. Liebe Freunde: Es ifl Krieg;
in Abeffifnien ifl Krieg; es gefchehen täglich Kriegs-Greuel. Wenn
Ihr Euch nun entfetzt, weil ich den Gedanken nicht verwerfe — und
das ift ja das Aergernis, das man an mir nimmt — daß der Suezkanal
für die Mörder- und Räuberbanden, die nach Abeffinien gefchickt
werden (grundfätzlich muß man fie fo nennen), gefperrt werde, was
fo, wie die Dinge liegen, leider nur durch militärifche Mittel gefchehen
kann, fo frage ich Euch: Was würdet Ihr von einem fagen, der fähe,
wie ein Raubmörder eine Frau niedergefchlagen hätte und vollends
töten wollte, er aber, der es verhindern könnte, ftünde dabei und
fchaute ruhig zu — dem Grundfatz der Gewaltlofigkeit zuliebe, weil
er fonft einen Stock brauchen müßte? Seid alfo fo gut, liebe Freunde,
und tut mir nicht zu unmenfchlich. Man kann in dieler Sache und
analogen anders denken und empfinden als Ihr, ohne deswegen ein
Verräter am Antimilitarismus zu fein. Wir muffen auch als Antimilitariften

eine für Gottes Wege offene Seele haben. Und wie oft haben
wir es in diefer „Nachkriegszeit" und vorher erfahren, daß doktrinärer

Radikalismus nicht immer die feftefte und tieffte Ueberzeugung
bedeutet.

Soviel über die Rechtsordnung und den Weg zu ihr. Ill das nun
mein letztes Wort? Von ferne nicht. Es ill feltfam, daß die holländifchen

Gegner in ihrem Fanatismus (ich muß fchon fo fagen)
hartnäckig überfehen, was für mich die Hauptfache ift: Ich meine von
ferne nicht, daß eine folche Rechtsordnung unfer höchftes Ziel fei. Wir
haben ein höheres. Nicht ohne Zögern, aber doch entfchieden erkläre
ich: Die Gemeinde Chrifti und jeder, der wirklich zu ihr gehört, kennt
ein höheres Ziel, das Reich des Geifles und der Liebe, das auch noch
über das Recht und die rechtliche Gewalt hinausgeht. Diefe Stellung
foil fie behaupten. Dazu bekenne auch ich mich. Es ill merkwürdig,
wie man das überfehen kann. Hier ift meine Leidenfchaft, hier mein
Eigenes und Eigenfies.

„Aber wie kann man denn Beides vertreten? Du anerkennfl alto
doch ein „second best"? (Ein zweites Beftes?)"

603



Ich antworte: Keineswegs anerkenne ich ein „second best", ich
kenne nur „one best"1). Aber ich anerkenne das Recht von Stufen
auf dem Wege zum Beften. Zuerft ein Beifpiel. Ich bin Sozialift, und
zwar radikaler. Muß ich deswegen eine Verficherung gegen
Arbeitslofigkeit bekämpfen? Im fozialiftifchen Staat gibt es keine
Arbeitslofigkeit, gewiß, foil ich deswegen heute, wo wir dem fozialiftifchen
Staat bloß zuftreben, gegen jede Maßregel zugunften der Arbeitslofen
fein? Soll ich, weil das Befte noch nicht möglich ift, auch gegen eine

Annäherung an das Befte fein? Wer von uns zieht diefe Konfequenz?
Treten wir unter Umftänden nicht mit Leidenfchaft für eine folche
Annäherung ein? Wir wiffen dabei, daß Annäherungen den Willen
zum Letzten lähmen können, aber wir wiffen auch, daß die hoffnungs-
lofe Not oder ein für den Augenblick zu hochgefpanntes Ziel das
Gleiche bewirken können. Nun denn, was tun wir anderes, wenn wir
uns für einen Rechtszufland im Völkerleben einfetzen, vielleicht logar
mit Leidenfchaft, trotzdem unfer innigfles Hoffen, Glauben und Wollen

etwas ift, das weit darüber hinausgeht? „Kompromiß!" Nein,
Kampf: Ringen um das Höhere im Niedrigeren, Streit für das
Abfolute im Relativen — aber immer auch über das Niedrigere zum
Höheren, über das Relative zum Abfoluten vorwärts. Wobei, wie ich
in meinen Ausführungen in den „Neuen Wegen" betont habe, zu
verftehen und zu billigen ift, wenn einzelne und Gemeinfchaften mit
einfeitiger Wucht und Leidenfchaft nur das Höhere, nur das Abfolute
betonen. Wie gerne täte ich es auch! Und wie fehr bin ich mit meinem
Eigenften auf ihrer Seite! Doch ich muß Gott nachgehen, und ich fehe
auch im Werden einer Rechtsordnung fein Werk — ein Werk für
unferen Tag — ein Werk, das weiter treibt. Aber ich wiederhole:
Wenn das höhere Ziel vielleicht nicht erreicht werden kann, ohne daß
das niedrigere zuerft verwirklicht ift, fo kann ganz fleher das niedrigere

nicht verwirklicht werden, ohne daß das Höhere auch fchon
vertreten wird, wie, von Ausnahmen abgefehen, kaum ein Land zum
Sozialismus übergehen wird, ohne fich am Problem der Arbeitslofigkeit

abgemüht zu haben, und es umgekehrt doch wohl zu keiner
rechten Verficherung gegen Arbeitslofigkeit käme, wenn nicht fchon
etwas von Sozialismus vorhanden wäre.

Ich meine nicht, daß ich mit diefen Ausführungen, die ich
deswegen bloß als „Bemerkung" bezeichne, das Problem genügend
erörtert habe, aber ich hoffe, daß ich doch klar gemacht habe, wie ich es

verliehe und wie ich mich Helle. Einige weitere Bemerkungen aber
muß ich mir doch noch erlauben.

Wie kann man fich denn verwundern, daß ich fo denke? Denke

1) Der deutSehe Ausdruck „das Zweitbefle" ift jedenfalls ganz harmlos und
nicht wörtlich zu nehmen. Gegen diefes Wörtlichnehmen geht meine Bemerkung.
(One best ein Beiles.)

604



ich doch längft fo. Ich habe mich einft, nicht ohne hartes Ringen, für
den Völkerbund entfchieden und bleibe dabei. Selbftverftändlich unter
fländiger Kritik feiner tatfächlichen Geftalt. Ich habe längft die
Gewaltlofigkeit als Dogma aufgegeben. Pfarrer Buskes hat felbft den
Vortrag über „Gewalt und Gewaltlofigkeit" gehört, den ich im Schöße
der Internationalen Vereinigung antimilitariftifcher Pfarrer an deren
Kongreß in Zürich gehalten. Wie kann er denn in folche Erregung
geraten, wenn ich bloß in einem konkreten Fall vertrete, was ich dort
grundfätzlich ausgeführt und wogegen er nicht Oppofition gemacht
hat? Ich habe auch öffentlich (z. B. in den „Neuen Wegen") erklärt,
daß ich und meine Freunde bereit wären, ein fchweizerifches Kontingent

zu einer Völkerbundspolizei, 5000, wenn nötig 10,000 Mann, zu
bewilligen. Warum erft jetzt die „Enttäufchung?" Nicht ich habe ent-
täufcht, fondern die andern fich über meine Stellung getäufcht.

Dazu ein Wort über meinen vielberufenen „Optimismus". Der ift,
wie allerlei anderes derart, eine von der dialektifchen Theologie, deren
Anhänger Pfarrer Buskes ift, gefchaffene fable convenue. Gewiffe
holländifche Gegner-Freunde fcheinen völlig darauf aus zu fein, mir
dergleichen anzuhängen. Wie man mir immer wieder ohne jeden ernft-
haften Anhaltspunkt für diefes Urteil, bloß aus Zorn über meine
Abweichungen von einem politifchen Dogma, vorwirft, ich hätte Wilfon
zum Meffias gemacht, wie auch eine Vergötterung des Völkerbundes,
die kein ernfthafter Lefer der „Neuen Wege" als Tatfache anerkennen
kann. Verteidigung ift noch nicht Vergötterung, weder bei Wilfon,
noch beim Völkerbund. Wenn ich den Völkerbund „einen Strahl aus
dem Reiche Gottes" genannt habe, (übrigens in einem Zufammenhang,

wo ich erkläre: „Nicht das Reich Gottes, fondern nur ein Strahl
aus ihm"), fo bleibe ich dabei, nur bedeutet ein Strahl noch nicht viel!
Solcher Strahlen gibt es hoffentlich auch fonft. Ich muß mich
überhaupt auch über falfches Zitieren beklagen. So führt Pfarrer Buskes
neuerdings wohl meine enthufiaftifchen Worte über die Wendung an,
welche die Vorgänge in Genf grundfätzlich bedeuteten, verfchweigt
aber, daß ich dann fofort hinzufüge (alles Seite 560 des Novemberheftes)

:

„Aber wir wiffen felbftverftändlich, daß der Sieg, der in diefer Wendung liegt,
behauptet und weitergeführt werden muß, wenn er nicht aus einer Entfcheidung
nach vorwärts eine nach rückwärts werden foil. Denn der Widerftand ift gewaltig,
und die ewigen Zweifler nehmen felbftverftändlich an, daß fle fiegen werden",

und daß ich weiterhin fehr fkeptifche Betrachtungen äußere,
zuletzt auf Gott allein abftellend. Bei folchen Methoden kann man freilich

leicht zum Optimiften und zu allerlei anderem werden. Bitte etwas
mehr fairness gegen Freunde und Mitftreiter, deren Gefinnung und
Denken man nicht fo rafch mit „Enttäufchung" und fchlimmeren
Schlagwörtern abtun follte. Eine ernfthafte, achtungsvolle Diskuffion

605



wäre doch wohl ein befferer abfoluter Pazifismus gewefen, als
ungeheuer übertreibende Ausrufe und Anklagen.1)

Und zum Schluffe diefer nun fehr lang gewordenen „Bemerkung"
noch etwas. Es ill in der Ordnung und kann durchaus ein Segen fein,
daß wir immer neu um die Wahrheit, die wir als Antimilitariften
vertreten, auch geiftig ringen muffen. Das erhält diefe Wahrheit lebendig.

Und wir find noch nicht fertig. Idi geftehe, daß ich nicht fertig
bin. Ich ringe — und wie! — gerade mit dem Problem von Recht
und Liebe. Ihr aber, liebe Freunde, feid auch nicht fertig. Ihr wißt
zum Beifpiel nicht mit Klarheit und Sicherheit, wie Ihr Euch nun zum
Völkerbund endgültig ftellen wollt, ob Ihr eine übernationale
Rechtsordnung wollt oder ob Ihr Euch dem reinen Anarchismus des Reiches
Gottes übergeben wollt (was eine großartige Haltung ift, in letzter
Inftanz ficher die richtige, vielleicht auch heute fchon die
richtige), ob Ihr alle Gewalt ausgefchloffen fehen wollt, oder doch eine
zugeben, die im Dienfte des Rechtes ftünde. Und fo fort. Kurz, Ihr
macht mir keineswegs den Eindruck fertiger, letzter Klarheit und
Folgerichtigkeit. Gut, das gefällt mir an Euch. Aber bitte, verdammt
darum nicht andere, denen es genau fo geht wie Euch.

Eins find wir im Haß gegen den Krieg und noch mehr gegen den
Militarismus, eins in der leidenfchaftlichen Sehnfucht nach ihrer
Ueberwindung und im Glauben daran. Das ill etwas, das ill vielleicht
Alles, das ifl jedenfalls, fcheint mir, genug. Leonhard Ragaz.

Vom Meinungsmonopol des Bundesrates
und der schweizerifchen Freiheit.

Die Entfcheidung naht, ob wir einen fchweizerifchen Fafchismus
in Form einer reaktionären Diktatur des Bundesrates und feiner
willfährigen Organe bekommen oder nicht. All den Akten verfaffungs-
brecherifcher Willkür, die uns die Zeit nach 1914 betchert hat und die
in dem Verfuch gipfelten, das Referendum und die Initiative nach
Möglichkeit aufzuheben und zunächft eine Wirtfchaftsdiktatur zu
errichten, die fich leicht zu einer politifchen geftalten ließe, ill nun eine
weitere Aeußerung diefes Willens zur Diktatur gefolgt: die Be-
anfpruchung eines Meinungsmonopols in Sachen der auswärtigen Politik
durch den Bundesrat. Sie tut fich kund in dem Verbot einer Bewegung,
die den Boykott der italienifchen Waren zum Zwecke hat.

Ich will kurz den Sachverhalt feftftellen und dann die Beurteilung
folgen laffen.

Aus der Not, die für alle nicht dem roheften Gewaltglauben Ver-

1) Auch meine Art, die weltpolitifchen Vorgänge zu beurteilen, wird offenbar
von Holländern, die ich im Auge habe, wie von Anderen, ganz im Lichte eines
ein wenig inquifitorifchen Dogmatismus betrachtet, und darum ganz ohne Verftändnis

für ihren wirklichen Sinn und vielleicht ohne den Willen dazu.

606


	Recht und Liebe : eine Bemerkung

