Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 29 (1935)

Heft: 12

Artikel: Zwei Artikel Gber die Liebe : eine Betrachtung im Geiste Leo N. Tolstois
Autor: Friedmann, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-136754

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-136754
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

(14

wollte ich, es brennete {chon.” Es brennt und wird brennen — es
hat ergriffen und wird ergreifen. An Weihnachten und Jahreswende
aber {cheint es uns als Licht der Freude. Leonbard Ragaz.

Zwei Artikel tiber die Liebe.
Eine Betrachtung im Geifte Leo N. Tolftois.”)

Das Grofle und Neue der chriftlichen Verkiindigung hat mannig-
fache Auslegung erfahren. Der eine las mehr das Evangelium vom
Reiche Gottes, der andere mehr die lehrhaften Briefe des Apoftels Pau-
lus iiber das Myfterium der Erléfung, und ein dritter wohl die ge-
heime Offenbarung von den letzten Dingen. Die lebendige Tradition
der erften Chriften, in deren Gemeinfchaft dies alles noch vereinigt
war, wurde immer mehr und mehr verlaflen, und die verfchiedenen
chriftlichen Kirchen und chriftlich-philofophifchen Lehren konzentrier-
ten begreiflicherweife ithre Beachtung vor allem auf die groflen Fragen
von Siinde und Gnade und Erlofung. Von der Liebe aber, die offen-
kundig das Herzftiick der Predigt Jefu ausmachte, konnte in "diefem Zu-
fammenbange nur wenig die Rede fein. Zwar {iberfah man fie nicht
im Ab{chnitte iiber Ethik, und insbefondere in der Lehre von den ver-
dienftlichen Werken fplelt {ie neben anderen Ratichligen eine befondere
Rolle, aber im Zentrum all deflen, was in unferer Welt Chriftentum
heiflt, {teht fie eben doch nicht, ja, da wird fie fogar von manchen ge-
lehrten Theologen als ,,Skandalon®, als Fallftrick, in ithrem konkreten
Werte wegzudeuten verfucht. ,,Die Bergpredigt fordert Unmogliches,
und die Paradoxie ihrer abioluten Forderung darf nicht banalifiert wer-
den*... ufw.

Von diefer Liebe, die fo gerne iiberfehen und noch ofter mifiver-
ftanden wird, und die doch fo fraglos das eigentlich Revolutionire und
Gewaltige der chriftlichen Verkiindigung ausmacht, ift im Neuen Tefta-
mente an drei Orten die Rede: einmal in den Evangehen und hier
wieder in der Bergpredigt, fowie in den Gleichniflen vom Reiche
Gottes, zum zweiten in jenem beriihmten 13.Kapitel des erften Ko-
rmtherbrlefes darin. Paulus die Liebe preift — zwar in grofler Er-
griffenheit, aber doch in einer rhethorifchen Form, wie dies niemals im
Evangelium gefchieht, und endlich in dem wunderbaren erften Johannes-
brief, der ganz und gar erfiillt ift von dem gottlichen Sinn der Liebe.
,»Wer nicht liebt, bleibt im Tode* — das ift fein Grundthema. Leider
wird gerade diefer Brief fo wenig erwihnt und beachtet, obgleich er
dem Geifte des Evangeliums in f{einer {chlichten Selbftverftandlichkeit
weit niher kommt als der fo oft zitierte Hymnus des Apoftels Paulus,
der bei aller Tiefe und Wahrheit — nie wurde Liebe befler befchrieben
— doch allzuleicht zur Phrafe verleitet... Liebe — fo ift doch wohl

1) Zum 25. Todestage Tolftois.

590



der Sinn des Neuen Teftamentes — ift nicht eine Sache neben anderen,
fondern das Um und Auf der Frohbotichaft vom Reiche Gottes und
der Erlofung. Liebe ift darum auch keineswegs primir eine Angelegen-
heit der Ethik (obichon fie auch dahin gehort), fondern fie ift das
grofle Geheimnis des erloften Lebens, und damit das Geheimnis Gottes
felbft, den Johannes einmal in feinem Ueber{chwange fogar mit der
- Liebe gleichfetzt.

Von diefer Liebe und ihrem Wirkfamwerden wird in der Gefchichte
der Menfchheit freilich nur wenig berichtet. Wir horen von einigen -
urchriftlichen Briiderfchaften im Mittelalter (Tolftoi berichtet von
ihnen in feinem Buch ,,Das Reich Gottes ift inwendig in Euch®), die
diefen Liebesgedanken teilweife und meift in Verbindung mit recht {on-
derbaren Gebriuchen bewahrten; wir horen dann von der {eltfam
reinen Erfcheinung eines Franz von Aflifi, der leider fo wenig echte
Nachfolger gefunden hatte, trotz feines eindeutigen Teftamentes —
wobei die Frage, wie weit die franziskanifche Liebe mit der des Evan-
geliums zufammenfillt, hier nicht weiter unterfucht fein foll —; wir
horen dann von den bohmifchen Briidern mit ihrem Peter Chelzitzki,
und dann wieder von einigen Gruppen der ftillen Tdufer des Jahr-
hunderts der Reformation, und hier befonders von dem vortrefflichen
Hans Dendk; wir horen wieder von der neuen Bewegung der Freunde
in England (die man Quidker nennt), in{piriert von George Fox, viel-
leicht der einzigen Bewegung diefer Art, welche die Aufmerk{amkeit
und Schitzung der ,,groflen” Welt auf fich gelenkt hatte. Und endlich
horen wir — durch Tolftoi — auch von den Geifteskimpfern, den
Duchoborzen Rufllands und ihrem Schickfalsweg in die Neue Welt.
Das ift ungefdhr alles.”) Es ift ein Schaufpiel ziemlich abfeits von dem
groflen Gelchehen der Weltgefchichte. Kein grofier Lehrmeifter hatte
{ich gefunden, um diefen einen lebendigften Gedanken des Neuen
Teftamentes — dafl die Erlofung, alfo das Reich Gottes, nur durch
und mit der Liebe kommt — hinauszurufen, ja hinauszufchreien in
alle Welt. Es gab im Abendlande grofle religiofe Geifter, Myftiker,
Propheten, Dichter, Philofophen, Theologen, und die Gefchichte des
Geiftes wurde von ihnen vielfach fortbewegt. Von der Kraft der
Liebe aber {prach kein einziger, zumindeftens nicht zentral. Erft Leo
N. Tolftoi war es, der mit dem ganzen Ernfte der Lebensent{cheidung
und in einer Weife, dafl es niemand i{iberhéren konnte, das grofle
Wunder der Liebe wieder verkiindete, als die tieffte Offenbarung des
lebendigen Geiftes, freilich auch als die {chwerfte aller Aufgaben des
Menichengefchlechtes. So wurde die Liebe fiir uns wieder gegenwirtig.

Es wire wohl nur eine Scheinbegriindung, wollte man die feltfame
Tatfache, daf all die langen Zeiten der Kerngedanke des Neuen Tefta-

) Auch Blumhardt, Vater und Sohn, befonders diefer, miifiten genannt wer-

den, doch kann noch nicht gefagt werden, wie weit ihr grofes Wollen gefchichtlich
wirkfam wurde,

591



mentes {o vernachlifligt wurde, damit rechtfertigen, dafl eben die
,,Forderung® der Liebe der menichlichen Natur fo entgegen fei, daf} fie
nicht als Zentrum genommen werden diirfte. Die Men{chheit hat
{chwerere Forderungen der Askefe erfiillt, {fobald die Hoffnung auf
Erléiung und Heil dadurch aufleuchtete, und vor allem hat es doch
immerdar genug Menichen gegeben — freilich vorherrichend aus den
unteren Schichten —, die mit dem Gedanken der Bruderichaft und der
liecbenden Hingabe ganz und ohne jeden Nebengedanken blutig Ernft
gemacht haben. Viel eher konnte man fagen, dafl wir wahricheinlich
gar nicht wullten, was Liebe fei, und dafl man daher {o oft den Geift
der Liebe, der aus dem Evangelium {tromt, miflverftanden hat, fo daf}
— von den erwidhnten Ausnahmen abgefehen — erft ein Tolftoi kom-
men mufdte, um uns ausfiihrlich zu {agen, was Liebe eigentlich und im
Grunde bedeutet und inwiefern fie die Kraft des Lebens fei. Das alte
Gut von Evangelium und Apoftelbriefen wurde dank diefer Unter-
weilung neu lebendig fiir die vielen, die guten Willens waren und find.

Aber die Mifiverftindnifle iiber das Wefen der Liebe dauern weiter
an, und es gibt die Abervielen, die immer noch aus {olcher Unklarheit
anderen Wegen mehr vertrauen und darum nicht nach der Liebe fra-
gen. So mag es denn nur recht fein, wenn wir einmal — aus dem An-
lafle der Erinnerung an Tolftois Wirken und irdifches Verfcheiden —
in antithetif{chem Aufbau uns dariiber Rechen{chaft ablegen, was Liebe
nicht fei, und dann, was (nach Tolftoi) die Liebe {ei.

- 1. Artikel: Was Liebe nicht ift.

Liebe ift jedenfalls nicht ein Begriff, fondern Leben. Wer damit
beginnen wollte, Liebe zu definieren (man denke an Spinoza), hitte
{chon den Ausgang verfehlt. Es ift ja kein Zufall, daf} Jefus in Gleich-
niflen {pricht und nicht in Begriffen wie ein Schriftgelehrter. Denn
Liebe ift gewifl keine Angelegenheit der Logik.

Liebe ift ferner auch nicht, oder jedenfalls nicht primidr, ein Ge-
fihl (fo wenig fie ein Gedanke oder ein Willensverhalten ift). Denn
Liebe ift iberhaupt keine Angelegenheit der Piychologie, obgleich aller-
dings das ,natiirliche” Liebesgefithl des Menf{chen bei dem, was hier
gemeint ift, mitichwingt. Aber geiftige Erfahrungen, die einen Sinn in
{ich bergen, liegen jenfeits plychologifcher Untericheidungen. Darum
ift ja duch Schleiermachers Deutung der Religion als ,,Gefiihl {chlecht-
hiniger Abhingigkeit ebenfo unzulidnglich wie Kants Auseinander-
fetzung mit dem Evangelium, deflen Liebesgebot er als Aufforderung
zu einer {entimentalen Haltung mifiverftand.”) Es {cheint allerdings,

1) In feiner Grundlegung zur Metaphyfik der Sitten {chreibt Kant: ,,...Liebe
als Neigung kann nicht geboten werden, aber Wohltun aus Pflicht... ift praktifche.
und nicht pathologifche Liebe, die im Willen liegt und nicht im Hang der Emp-
findungen, in Grundfitzen der Handlung und nicht in {chmelzender Teilnehmung.*
(1. Abichnitt.) ,

592



als wiirden diefe beiden erften Einfchrankungen tiber das Wefen der
Liebe heute allen Einfichtigen klar {ein.

Weniger eindeutig it f{chon der weitere Schritt, -dafl Liebe auch
keine Angelegenheit der Ethik im herkommlichen Sinne ift, fondern
dafl fie nur fekundir, in ihren Folgerungen und Auswirkungen, in
deren Bereich hineingehort. Liebe ift der Sinn des Dafeins, und nicht
eine Anweifung zu beftimmtem Tun, keine Norm und ,,Forderung®,
obgleich der Men{ch, der Liebe hat, gar nicht anders kann, als folchen
Forderungen zu genligen. Liebe erfchopft fich jedenfalls nicht im
Wohltun, in Barmherzigkeit, im Almofengeben, wie dies vor allem
im Alten Teftament und im Iflam fo ftark unterftrichen wird, und wie
es auch als Caritas in klofterlichen Lebensformen vertreten wird, wo
diefe tbrigens mehr den ,,verdienftlichen Werken unterordnet wird.
Liebe kann ja liberhaupt nicht in einem duflerlichen Tun gefucht wer-
den, fo wenig wie vorher in einem {ubjektiven Gefithlsichwange, —
— denn wie follte ein blofles Tun, das man geradezu fordern kann,
Sinn verlethen, alfo erléfen und heilen?

Ebenfo oft wie {olches Tun wurde auch das Gegenteil: das Unter-
laflen mit dem Gedanken der Liebe verkniipft. Die heilige Armut des
Franz von Aflifi wie die ,,Gelaflenheit und der ,,Gleichmut® myfti-
{cher Lehrer wurde gar hiufig als Liebe mifideutet, Nicht zufillig;
denn all dies gehort ja auch zu ihr. Das Nicht-Haften an materiellem
Befitz ift {chon eine grofle Sache und gehort wefenhaft zur Liebe, aber
doch nur fo weit, als eben jedes Pofitive auch eine negative Ausdrucks-
form befitzt. Der Bettelmdnch als folcher ift noch weit entfernt von
den Wahrheiten des Evangeliums, was man ja am beften an der Fr-
{cheinung buddhiftifcher Monche dartun konnte. '

Ucbrigens find gerade diefe Mifiverftindnifie heute vielleicht weni-
ger aktuell als einft. Dasfelbe gilt auch fiir den méoglichen Hinweis
darauf, daf§ Liebe ja gar nichts fpezififch Chriftliches f{ei, weil bekannt-
lich {chon Buddha ein halbes Jahrtaufend zuvor unter anderem auch
Liebe predigte. Da aber in gnoftifch-theofophifchen Kreifen folche
Argumente doch zu horen f{ind, mag auch von diefer Deutung ge-
{prochen werden. Denn {elbftverftindlich ift die buddhiftifche Liebe
etwas ganz andersartiges als das, wovon hier die Rede ift. Das Wort
m,maitri“ oder ,metta” wird vielleicht richtiger mit Freund{chaft oder
Wohlwollen tberfetzt, ,,Wie das Mondlicht alle Sterne ibertreffend
ftrahlt, glinzt, leuchtet, fo leuchtet auch die Liebe, die den Geift be-
freit... Aber es ift {ehr charakteriftifch fiir den indifchen Geift, daf
zunichft diefe ,,Liebe” nur neben dem Mitleid, der Mitfreude und der
gleichmiitigen Gelaflenheit genannt wird, und daf fich ferner diefe
,»Liebe in einer Meditation des Wohlwollens erfchopft, da ja Gedanken
allein {chon wirkfam {ind. Wie ein Regen iiber alle Gelchdpfe gleich-
maflig feinen Segen ergiefit, fo mdge man auch in ftiller Betrachtung
die Gedanken des Wohlwollens ausgieflen (richtiger wire: ausftrahlen

593



laflen) iiber die ganze Welt, Menfch, Tier und Pflanze. Dafl dabei
diefe Uebung gar nicht die letzte Stufe der Heiligung darftellt, diirfte
dem Kenner bekannt fein. — Der grofle Gegeniatz zur chriftlichen
Liebe ift wohl in jeder Hinficht zu greifen. Ein Punkt nur fei noch
befonders betont: Liebe ift ein Myfterium der Per{onlichkeit, das ein
ebenfo perfonliches Du vorausfetzt, in deflen Antlitz wir Gott zu
{chauen meinen. Darum kann folch ein unperionliches Wohlwollen,
folche gute Gefinnung oder All-Freundlichkeit (als Gefamtftimmung
der Meditation) nicht Liebe {fein — f{o gewify auch diefe Zuftinde fehr
wichtige Komponenten der Liebe darftellen.

Und darum ift Liebe auch nicht identifch mit dem, was die Grie-
chen ,,Sympathie genannt haben, kosmifche Sympathie, das Mit-
{chwingen der Seele mit dem groflen Rhythmus der Welt. Ein folcher
Gedanke entftammt dem Pantheismus, darin die Liebe des Evangeliums
keinen Ort hat, obgleich zweifellos diefes Aufgehen in den letzten
Schwingungen des Alls fein Vorbild in dem {ympathetifchen Erlebnis
zwifchen Menfch und Menich hat. Aber es ift doch {chlieflich etwas
Unperfonliches (worin viele {ogar einen Vorzug {chen), ein myftifches
Verfliefen und {fomit bei aller Herrlichkeit von einer ganz anderen
Wefensart, als fie der zeugenden Kraft chriftlicher Liebe eigen ift. Es
hat ja ibrigens auch die menf{chliche Sympathie nur wenig mit der
Liebe zu tun, fo fehr fich beide berithren, eine Verwechflung alfo
nahe liegt.

»Sympathie® — das heifit aber wortlich auch: mitfithlen, mit-
erleben, und — da Mitfreude nicht fo belangreich das Leben beftimmt
— {o fiihrt diefe Ueberlegung unmittelbar zur Idee des Mitleids als
einer der tiefften Verhaltensweifen der menfchlichen Seele. Liebe und
Mitleid — wer hitte iiber diefes Thema nicht oft und viel {chon nach-
gefonnen! Nachficht, Riickficht, Humanitit, Verzeihen ... all das und
vieles mehr {chwingt bei diefem Worte mit. Insbefondere Schopen-
hauer (der wieder vom Buddhismus ftark befruchtet wurde) hat diefes
Mitleid zum Fundament der Moral erkldrt. Nach ihm gibt es nur drei
Grundtriebfedern menfchlicher Handlungen: Egoismus, Bosheit und
Mitleid, wobei das Mitleid beftimmt wird als das Wollen des fremden
Wobhles, darin es bis zum Edelmut und zur Grofimut gehen kann. Es
ift hier nicht der Ort, mit Schopenhauer zu diskutieren, ob diefe Be-
ftimmung des Mitleids iiberhaupt das Richtige trifft. Daf} Grof3- und
Edelmut gewifl nicht Liebe find — trotz mancher Berithrungen — ift
ohne weiteres klar. Aber vielleicht gibt es gar keine Liebe, fondern
eben beftenfalls Mitleid? Das kann wohl nicht ernftlich vertreten wer-
den; denn ,,alle grofie Liebe ift noch iiber ihrem Mitleiden, fie will das
Geliebte noch fchaffen*! (Nietziche.) Mitleid befchimt, Liebe hilft.
Liebe ift finngebende, {chopferifche Kraft, auch im Verzeihen; Mitleid
dagegen ift — bei ftrenger Deutung — nur eine paflive Haltung, ein
Leiden, mit dem felbftverftindlichen Endeffekt, fiir fich und alle ande-

594



ren Welen das Ende diefes Leidens, alfo eine Art Nirvana, zu er-
fehnen. Mitleid und Peflimismus hidngen zufammen, wihrend um-
gekehrt hinter der Liebe ein-bejahender Glaube an diefe Schopfung
und diefes Leben wirkfam ift. Liebe iiberwindet Haf} ... Mitleid

{iberwindet iiberhaupt nichts, ift alfo gar nicht dynamiich, und kann

daher auch nicht — wie Schopenhauer meinte — als ,,Triebfeder*
welentliche Funktionen ausiiben. Und {chlief}lich — damit kehren wir
zu einem Ausgangspunkt zuriick — Liebe ift {iberhaupt keine An-

gelegenheit der Moral, auch keiner Humanititsmoral, fondern eine
Sinngebung des Dafeins. Und darum ift {ie etwas durchaus anderes als
Mitleid, obgleich jeder Liebende ftets auch die Erfchiitterung des Mit-
leidens in fich erlebt.’)

Wenn alfo Liebe nicht pafliv und auch nicht ,,moralifch® (im her-
kommlichen Sinne) fein foll, dann bietet fich fcheinbar von felbft eine
letzte Antwort dar: die Liebe {ei der Eros, die grofle Triebkraft der
platonifchen Philofophie, eines der Urphinomene des antiken Heiden-
tums. Ja, {fo haben viele gefprochen und wiederholen es auch heute
noch. Denn in der Tat liegt im Eros, wie diefer befonders im Sym-
pofion und Phaidros gelchildert wird, etwas wunderbar Geheimnis-
volles, Sinnliches und Geiftiges zugleich, das jeden betort, der fich da-
mit befafdt, etwas der Liebe nicht ganz Unzhnliches. Was Eros eigent-
lich ift, 143t fich nur {chwer ausdriicken, denn es gibt, wie bei allen
Urworten, fo auch da keine zulingliche Ueberfetzung. Im Eros liegt
etwas vom ,,élan vital“ und infofern ift er eine Naturmacht, die dem
phyfifchen Leben verhaftet ift. Aber gleichzeitig ift der Eros der grofle
Urimpuls fiir den Ideenflug des Menichen, das ewig Seiende im Wer-
den, der Ausdruck kosmifcher Potenzen. Man kann fich in der Tat
keine Kunft und wohl auch keine grofle Philofophie denken, der ein
folches Eros-Element mangeln wiirde, ein folcher Aufichwung leiden-
{chaftlichen Begehrens bluthaft irdifch und dennoch ganz und gar dem
hochften Gute dienend ... Aber wieder ift zu fragen: Ift das {chon
die Liebe? Ift fo die Liebe? Oder ift Liebe vielleicht nur ein abgeflchwich-
ter, weniger irdifcher Eros? Die Antwort ift nicht {chwierig: Kann ein
Dimon mit Gott verwech{elt werden? Es ift ja gar nicht zu bezweifeln,
dafl Eros und Agape (dieLiebe desNeuen Teftamentes) manche Verwandt-
{chaft befitzen, ja daf} ein Schimmer diefer Liebe auch im Eros aufleuchtet,
und ihn {o iiber ein blof finnliches Begehren hinaushebt. Aber Eros ift
eben darin ein Didmon, dafl er zwar treibt und dringt — und fei’s
zum Hochften —, daf} er aber nie dem Augenblick Sinn verleiht; wah-
rend gerade dies die Kraft der Licbe ausmacht und ihr gottliches
Zeichen, dafl fie die Gegenwart heiligt, indem fie in fich felbft be-

1) Ich weifl wohl, dafl diefe Diskuffion iiber Licbe und Mitleid allzu fragmen-
tari_fch it und dafl noch vieles hinzuzufiigen wire, wofiir aber hier kein Raum
ibrig ift. In den Grundziigen freilich wiirde fich nichts dndern.

595



. friedigt. Und dann: kann Eros den Haf bannen und den Unfrieden
unter den Menfichen? —

Aber vielleicht ift das, was man mit der Liebe meint, nur eine Syn-
thefe mehrerer der eben genannten Erlebniffe und Krifte. So kdnnte
man etwa vorichlagen, fie fei letztlich doch jene kosmifche Sympathie
oder das Allmitleiden Schopenhauers — beide geboren aus einem groflen
Einheits- und Verbundenheitserlebnis —, aber durchglitht und {chdpfe-
rifch gemacht von den andersartigen Kriften des Eros, fo dafl diefes
Mitleid oder diefe Sympathie lebendige Kraft wird und nicht nur in v
blutleerer Erkenntnis verharrt. GerS auch diefes gibt es, und Gro-
Res ift {chon daraus erwachfen. Daf aber die Licbe daneben immer
noch ein Eigenes, Urfpriingliches bleibt, wird nach dem, was bisher
fchon von ithrem Weien angedeutet wurde, nicht mehr zweifelhaft
fein. Liebe ift ein Ganzes, Unteilbares, und keine Kombination von
noch fo vielen an {ich wertvollen Gliedern. Liebe treibt wie Eros,
aber als eine f{inngebende Kraft, nicht als Dimon, der nur teilweife
_dem Geifte dient; Liebe ift voll Mitfiihlen und Verbundenheit, aber {ie
ift dabei nicht pafliv oder beftenfalls mildernd, fondern begliickt den
andern wie f{ich felbft, indem fie in beiden Teilen neue Krifte zeugt.
Und endlich it Liebe zwar auch ein Einheitserlebnis, wie ein folches
indifche und griechifche Lehren vorausfetzt, aber doch von ganz an-
- derer Art, nimlich voll Bewufit{ein, dafl im Du und Ich Perfonen ein-
ander gegeniiberftehen, und nicht nur Symbole des Allgeiftes. Liebe
will Gemeinfchaft, nicht Einheit! — — — Was alfo ift die Liebe?

I1. Artikel: Was die Liebe ifl.

Vielleicht gibt es darauf gar keine prizife Antwort; denn, wie
{chon erwihnt, laffen fich Urworte gar nicht iiberfetzen oder hin-
reichend umfchreiben (aufler im negativen Sinne), und jede Deutung ift
{chon cine Verfilichung. Liebe ldfit fich nicht lehren, fondern nur
aufzeigen. Vielleicht wiare es darum beffer, zu fragen, wie die Liebe
it denn was, und welchen Wefens fie fei. Hier ift nun die Stelle, dafs
wir uns Tolftoi zuwenden, der ja gerade um diefes Thema immer wie-
der und wieder von neuem gerungen hat. Seine Briefe und Tage-
biicher, feine Aphorismenfammlungen und religidfen Schriften, fowie
in threr Art auch feine ,,Volkserzihlungen* find voll von folchen Fra-
gen und Antworten.,

Zu Beginn {eines For{chens hatte Tolftoi gemeint, in dem beriihm-
ten Satze der Bergpredigt ,,Widerftrebe nicht dem Uebel“ die eigent-
liche und allgemeinfte Formel fiir licbendes Verhalten gefunden zu
haben. Das war es ja, was man bei liecbenden Men{chen {o oft beobach-
ten konnte, dafl fie aus innerer Kraft und Stirke heraus auf jegliche
Gewalt verzmhten, und dennoch Menfchen und Verhiltniffe zu wan-

596



deln fzhig f{ind. Weil Liebe eine eigene Kraft der Seele ift, fo braucht
fie dem Uebel nicht mit Gewalt oder duflerer Kraft zu widerftreben;
ihre Wege find ftiller. Es wire aber falich, da von Paflivitit zu {pre-
chen. Das war ja auch eines der vielen Miflverftindniffe, daff man
die Kraft der Liebe oft mit der Willenskraft verwechfelte, {fo dafl man
geradezu von einem ,,Liebeswillen” {prach. Das Wirken der Liebe
fteht jenfeits des Gegenfatzes von Stirke und Schwiche unferes Wol-
lens. ,,Wenn du die Kraft zur Tatigkeit befitzeft”, fagt Tolftoi, ,,fo
foll es die Kraft der Liebe fein. Wenn du aber kraftlos bift und
{chwach, fo foll auch deine Schwiche die der Liebe {ein.“ Ja, gerade
diefe Liebe in der Schwiche hat Tolftoi tiefer als viele andere erlebt
und gepriefen. Denn Gottes Kraft ,vollendet fich in der Schwach-
heit“ (2. Kor. 12, 9) der ftrahlenden Giite. Und der Hinweis auf
Gandhi {agt uns heute alles.

Aber freilich, ein {folches Verzichten auf Gewalt, auf Richten, auf
dufleren Kampf und Vielgelchaftigkeit, it doch nur eine der Arten,
wie Liebe fich kundtut, nicht das Ganze der Liebe. Und darum hat
Tolftoi fehr bald nach weiteren Um{chreibungen gefucht, wie Liebe ift
und wie fie wirkt. Liebe ift auch Dienft am Nichiten, it Opfer, Hin-
gabe, Selbftverleugnung. Dies aber natiirlich nicht als asketifche Ver-
kiimmerung des Ich, fondern als deflen Aufge{chloflenheit, als die
grofle Gemeinfchaft von Du und Du, die man Bruderichaft nennt.
Denn man muf} ja erft eine Per{onlichkeit haben, um fie den Briidern
hingeben zu konnen. ,,Nur diefes einzige wirkliche Werk ift uns aunf-
gegeben, in Liebe mit den Briidern zu leben, mit allen. Selbftverleug-
nung ift notwendig. Ich werde ftrenge zu mir fein.” — Unmittelbar
taucht hier auch das grofle Thema von der Feindesliebe auf: ob und
wie {ie moglich {ei, bzw. wie fie zu verftehen und auszudeuten fei.
Nur knapp fei es beriihrt, ,,Auch das ift méglich, die Liebe zum Feind.
Man mufl darnach ftreben, mit aller Kraft ftreben, im Bewufit{ein
deflen, dafl Liebe — Leben bedeutet. Wie befreit wirft du dich fiihlen,
wenn du fie erreicht haben wirft.“ — ,,Das Werk des Lebens heif3t
lieben. Aber man kann nicht abfichtlich Menfchen lieben, die der
Liebe unwiirdig find. Man kann fie aber in jedem gegebenen Momente
glitig behandeln.” Befonders aufichlufireich ift ein Gefpriach Tolftois
mit Nafchiwin. N.: ,,Wenn ich aber den Menfchen nicht liebe, und
gleichzeitig die Notwendigkeit der Liebe einfehe, was foll ich da tun?
,Du {ollft lieben! — das ift dasfelbe, wie wenn man gefagt hitte ,Du
follft fliegen. Wie werde ich fliegen, wenn ich keine Fliigel befitze?. . .
Tolftoi: ,,Das ift im Evangelium nicht gut ausgedriickt. Das ift kein
Befehl. Der Gedanke Chrifti befteht darin, dafl, wer fich Gott nihern
will, zuerft die Menichen lieben muff. Die Liebe zu den Menichen ift
eine gewifle Bedingung fiir die Anndherung an Gott.“ N.: ,,Doch ift
es nicht in meiner Macht, zu lieben oder nicht zu lieben.” . . . Tolftoi:
»Es ift in Threr Macht. Unfere Schwiche und Selbftliebe, unfer Egois-

597



mus verhindern nur die Offenbarung des natiirlichen Gefiihles der
Liebe zu allen Menfchen. Mége man fich in der Liebe zu fich felbft
befiegen, mdge man die eigenen Schwichen beherrichen, dann kommt
die Liebe zu den Menichen von felbft.” — Natiirlich find das alles nur
Andeutungen der Fiille von Fragen, die gerade da auffteigen, und die
bei Tolftoi hundertfiltig erwogen werden. Wie wird, oder wie ver-
mehren wir in uns die Liebe? Gibt es iiberhaupt Feinde? Wie weit
hingen Liebe und Selbftverleugnung zufammen? Ift iiberhaupt das,
was die Gemein{chaft fordert, mit Selbftverleugnung richtig bezeichnet,
oder wire es nicht befler, allein von Hingabe zu {prechen?

Wie dem auch fei, {o'ift das Eine doch gewif}, daf} es zwar keine
Liebe gibt ohne Gemein{chaft, daf} aber andererfeits das Auffuchen der
Gemeinichaft oder Bruder{chaft als folches doch wieder nur duflerlich.
alfo zu wenig wire. Alle Klofter in Oft und Weft verfuchen ja dhn-
liches, trotzdem ihr Wollen und Abfchen fo andersartig ift. Es gehort
zum Welen der Liebe, daf} fie eben iiberhaupt nicht fich in einem Tun
erfchopft, wie immer es {ei, fondern daf} fie rein innerlich f{ich als ge-
heimnisvoll zeugende Kraft offenbart, die alle Hemmungen iiberwindet
und zerbricht, befonders den Hafl, Liebe gibt nicht nur dem Augen-
blick des Liebenden felbft Sinn, — Liebe weckt noch im anderen Liebe,
entbindet deflen bisher verichiitteten guten Krifte und vermehrt {o auf
unfichtbarem Wege das Gottliche in uns. ,,Das Befte, was ich tun
kann, ift, daf} ich die Liebe in mir vermehre. Und zwar deshalb, weil
die Vermehrung der Liebe in mir fogleich auch das Gute iiberhaupt
vermehrt.” Liebe wirkt anfleckend, das ift Tolftois [chonfter und
fruchtbarfter Gedanke iiber die Liebe. ,,Man kann fiir Gott nur da-
durch leben, dafl man die Menfchen liebt, ihnen die Liebe offenbart,
fie mit der Liebe anfteckt, und fie veranlafit, an die Liebe zu glauben.
Ich meine, dafl man dazu nichts einzurichten braucht, {ondern nur in
Giite und Liebe mit allen umgehen foll. Das ift das ftiarkfte Mittel zur
Begriindung des Reiches Gottes.“ — ,,Alles, was ein Menich, der die
chriftliche Lehre zu befolgen beftrebt ift, zu tun vermag, ift, daf er
fich bemiiht, fich felbft foweit es moglich ift, zu vervollkommnen, und
darauf alle Krifte verwendet. Das ift die einzige Moglichkeit, feine
Nachften zu beeinfluflen, und ihnen auf die Bahn des Guten behilflich
zu fein.“ — An einen gefangenen Kriegsdienftverweigerer: ,,Ich glaube,
zu Gefdngniswirtern iiber Gottes Wahrheit zu {prechen, ift vollftdn-
dig tiberfliiffig. Was ich Thnen raten kann, ift, in Sich {elbft das Gefiihl
der Liebe grofizuziehen, befonders zu denen, welche Thnen Bofes tun.
Das ift das befte Mittel, auf ithre Seelen einzuwirken.” Denfelben Ge-
danken verallgemeinert dann Tolftoi in feinem Tagebuch: ,,Das Bofe
ift das Material der Liebe. Ohne das Bofe kann es gar keine Offen-
barung der Liebe geben. Gott ift Liebe, das heiflt, Gott offenbart fich
uns als ein Siegen iiber das Bofe.“ Und wenn es manchmal {cheinen
follte, als wire doch in diefem oder jenem Falle ,,die Liebe nicht wirk-

598



fam* und wir darum verzagen miifiten, dann antwortet Tolftoi aus
feinem Glauben: ,,Gott ift die Liebe und kann nicht aufhoren zu
wirken. Aber weil wir nicht an die Liebe glauben, tun wir das Werk
der Liebe nicht; fo wie etwa ein Telegraphenbeamter aufhéren wollte
zu te]egraphleren, nur weil er nicht fieht, wie das Band in der Emp-
fangsftation abgerollt wird.*

Mit diefer Grundiiberzeugung vén der umgeftaltenden Kraft der
Liebe hingt auch Tolftois fo oft als paradox und utopifch belichelte
Auffafflung vom rechten Verhalten in politifchen Dingen zufammen,
die befonders {chon einmal Mahatma Gandhi (in dem Auffatz ,,We-
der Heiliger noch Politiker*) zitiert: ,,Tolftoi fagt irgendwo, wir
brauchten nur unferen nichften Nachbarn zu verzeihen, fo wiirde die
Welt ohne weitere Bemiithungen unfererfeits ruhig werden. — Denn
dadurch, daff wir aufhéren, fie zu verfolgen, wiirden die Kreife der
Einigung, die fich damit in der rechten Weife bildeten, immer weiter
wachfen, bis fie zuletzt zufammenfielen mit dem ganzen Kreife der
Welt.“*) Welch einen gewaltigen Glauben an den Segen und die Kraft
der Liebe hat doch Tolftoi darin offenbart! Konnte Mitleid, konnte
Eros, konnte Sympathie folches leiften? Es ift {chlief}lich das Wunder -
des Reiches Gottes, das hier gemeint ift, das Wunder der Verwandlung
des Menfchen. Unfer Nachbar wufite ja gar nichts von den Schitzen
feiner Seele, und war darum ,bofe”, das heifit ichhaft, Und nun
kommt einer, und tut gar nichts Sichtbares, und rdumt allmzhlich den-
noch alles weg, was im Wege ftand, und fiche da — es wurde ein
neuer Men{ch. ,,Man foll nicht die Liebe zu erweitern ftreben (das ift
- unmdglich, denn fie ift Gottes), man foll vielmehr nur aus dem Wege
rdumen, was ithrem Offenbarwerden im Wege fteht.

Eine Kraft, die folches vermag, ift mehr als eine Angelegenhelt
menlichliher Vermmit, Dis Liebe ift ein Letztes, Gottliches — kein
blofles Gefiihl, und auch nicht, wie Tolftoi felber urfpriinglich meinte,
eine blofle Anwelfung fiir ﬁtthches Tun, fondern eben das Inne-
wohnen des gottlichen Funkens in der menfchlichen Seele. ,,Es wurde
mir klar”, {chreibt Tolftoi in feinem Tagebuch, ,,dafl Gott ein reales
Welen ift, all das, was ich nur mit einem Endchen in der Form der
Liebe ergreife und empfinde ... Es miifite heiflen, die Liebe ift Gott.
Uebrigens ift Gott auch die Liebe, das heiflt, wir kennen Gott nur in
der Form der Liebe. Die Licbe ift alfo etwas Urfpriingliches, der
Reichtum und die Kraft des lebendigen Geiftes, fiir den es weiter keine
Begriindung gibt und der keiner Rechtferugung bedarf. ,,Wir glauben
immer, man liebt uns deshalb, weil wir gut find. Aber wir ahnen, daf}
wir gerade deshalb von den anderen geliebt werden, weil die anderen
gut {ind.“ Oder, kiirzer ausgedriickt: ,,Wir liebcn, weil wir lieben

1) In diefem Sinne {chrieb Mahatma Gandhi 1926 das grofle Wort: ,,Wenn

nur einer von uns die hdchfte Liebe verkorpern kdnnte, fo wire es genug, den Haf}
der Millionen zu bannen.*

5§99



miiffen. — Dem wider{pricht durchaus nicht, wenn Tolftoi {onft die
Liebe als das grofle ,,Werk™ bezeichnet, das uns aufgetragen ift, und
um das man hart kimpfen und ringen mufl. ,,Die Liebe, alfo das
Streben der menfchlichen Seele nach Vereinigung mit anderen Seelen,

und ihr daraus fich ergebendes Verhalten untereinander, ftellt das

hichfte und einzige Gefetz des Lebens dar.“ Man konnte es vielleicht
cbenfo gut den groflen, verborgenen Sinn unferes Dafeins nennen, den
wir erfiillen miiffen, und der fich uns doch nur mit Zagen und Miihe
erfchliefit.

Aber indem wir darnach trachten, hat auch der Tod feine Macht
{iber uns verloren und ,,ift verichlungen in den Sieg®. (1. Kor. 15, §5.)
Das ift — fo erkennen wir zuletzt — ein Hauptgedanke unferes gan-
zen Themas, um den auch Tolftois Denken immer wieder kreift. Er
betrifft das Erhabenfte, was tiber die Liebe ausgefagt werden kann.
... ,,Die Todesfurcht ift dem Wert des Lebens umgekehrt proportional.
Fiir ein vollig reines Leben wire diefe Furcht gleich Null. Ein der-
artiges Verhiltnis zum Leben und zum Tode kann anerzogen werden.
Wir find freilich nicht fo erzogen und miiflen miihevoll an uns {elbft
arbeiten.* |

Das alfo ift die Liebe, oder — wie man vielleicht jetzt auch fagen
konnte — das Reich Gottes in uns. . Robert Friedmann.

Recht und Liebe.

Eine Bemerkung.

Der Angriff von Pfarrer Buskes, dem Herausgeber der Zeit{chrift
,Kerk en Vrede” (,,Kirche und Friede*), welche das Organ der gleich-
namigen verhiltnismiflig fehr zahlreichen und wichtigen Vereinigung
ift, ftellt, wie die weiteren Hefte zeigen, nur einen Ausichnitt aus
einem Kampfe dar, der auch in Holland gefiihrt wird und tber dem
die Gefif’cer entbrennen. Dies mit Recht. Denn es ift ein welentlicher
Kamptf.

Ich bleibe dabei, dafy diefer Kampf {ich um das Problem des Ver-
hiltniffes von Recht und Liebe bewegt. Damit verbindet {ich das Pro-
blem des Verhiltnifles von Antimiltarismus und V élkerbund und im
Hintergrund fteht das der fogenannten Gewaltlofigkeit, Nur wern wir
diefe Frageftellung in aller Klarheit erkennen, {ind wir imftande, eine
Antwort zu bekommen, die {elbft klar ift. :

Meine eigene Stellung it paradox. Sie wird dadurch charakteri-
fiert, daf} ich mich nicht entichliefen kann, den Gedanken einer zber-
nationalen Rechtsordnung, welche den Krieg verunmdglichen {oll, fah-
ren zu laflen und damit auch den Volkerbund aufzugeben. Paradox
it diefe Stellung in mehrfacher Beziehung. Einmal bin ich nichts
weniger als ein Enthufiaft fiir das blofle Recht. Nach meiner innerften

600



	Zwei Artikel über die Liebe : eine Betrachtung im Geiste Leo N. Tolstois

