
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 28 (1934)

Heft: 11

Artikel: Die zwei Methoden

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136582

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136582
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die zwei Methoden.
Das Reich Gottes ift gleich einem Manne, der guten Samen auf

feinen Acker geworfen. Als nun die Menfchen fchliefen, kam fein
Feind und Streute Taumellolch mitten unter den Weizen und ging
davon. Als nun die Halme auffproßten und Frucht anfetzten, da
erfchien auch der Taumellolch. Als nun die Knechte des Hausherrn
herzukammen, gingen Sie und fagten zu ihm: „Herr, haft du nicht
guten Samen auf deinen Acker gefät? Woher hat er nun Taumellolch?"

Er antwortete: „Das hat ein Feind getan". Die Knechte
aber Sprachen zu ihm: „Willft du, daß wir hingehen und ihn zu-
fammenlefen?" Er aber antwortete: „Nein; denn ihr könntet, wenn
ihr den Taumellolch zufammenläfet, damit auch den Weizen
entwurzeln. Laffet beides miteinander wachfen bis zur Ernte. Zur
Stunde der Ernte aber werde ich den Schnittern fagen: „Lefet
zuerft den Taumellolch zufammen und bindet ihn zu Bündeln, um
ihn zu verbrennen, den Weizen aber fammelt in meine Scheuern".

Matth. 13, 24—30.

Diefes Gleichnis Jefu, das ich in diefer Betrachtung fo wenig wie
das letzte Mal das vom Sämann im Einzelnen ausdeuten möchte, hat,
wie mir Icheint, eine ganz belondere Bedeutung gerade für unlere Zeit.
Denn es zeigt uns die rechte Methode, ihre Erfcheinungen zu beurteilen
und uns zu ihnen zu ftellen.

Es gibt, fo viel ich fehe, zwei folcher Methoden. Die eine ift die, daß
man an die Dinge die Maßftäbe des fittlich und religiös Rechten legt,
lo wie man dieles verfteht, und fie darnach billigt oder verurteilt. Ent-
fprechen fie ihnen, fo ftimmt man ihnen zu, entsprechen fie ihnen nicht,
fo werden fie verdammt. So hält es die Religion. Sie hat ein feiles
Syftem von Wahrheiten. Diefe können als Gefühle und Einrichtungen
oder auch als ausgearbeitete Theorie auftreten. Im erften Falle haben
wir mehr den Priefter vor uns, im zweiten mehr den Theologen, im
erften mehr den Tempel, im zweiten mehr die Schule — wobei aber
nicht bloß an die berufs- und ftandesmäßigen Vertreter der damit
bezeichneten Sache zu denken ift, fondern an eine Geifteshaltung, die
mehr oder weniger auch den fogenannten Laien eigen ift und ihnen
gelegentlich fogar mehr als den offiziellen Religionsleuten. In beiden
Fällen handelt es fich jedenfalls um ein gewifles Syftem, das man an
die Erfcheinungen legt, welche in der Gemeinde Chrifti oder in der
Welt auftauchen. Sie werden nach diefem Syftem gerichtet. Beliehen
fie vor ihm, fo dürfen fie leben und werden vielleicht fogar unter-
ftützt, widerfprechen fie ihm, fo werden fie verurteilt und bekämpft.
So verhält man fich in der Gemeinde Chrifti gegenüber den ftets neu
auftretenden Auffaffungen und Gestaltungen der Wahrheit Chrifti.
Stimmen Sie mit der Kirche, der Dogmatik, der Ethik, der Bibel —
alles in einem etwas weiteren Sinne verftanden? Stellen fie die ganze
Wahrheit dar oder fehlt ihnen etwas? Ill vielleicht gar Irrtum darin?

477



Um bei der Gegenwart zu bleiben: Die Oxford-Bewegung — ftellt fie
nicht viel zu fehr auf das private Leben mit Chriftus ab, die großen
öffentlichen Anliegen des Reiches Gottes vernachläffigend? Muß man
da nicht dreinfahren? Aber die Religiös-Sozialen, die das vielleicht
möchten — vernachlälTigen fie ihrerfeits nicht die Theologie oder ver-
wechfeln fie nicht Relatives mit Ablolutem? Muffen da nicht die
Dialektiker dreinfahren? Und fo fort. Wenn wir aber in die Vergangenheit

zurückgehen: Franziskus — war da nicht viel Gefahr dabei,
Gefahr der Schwärmerei, ja der Ketzerei? Wicleff, Hus, Luther, Zwingli,
Calvin — mußte ihr Auftreten nicht die katholifche Kirche, ein großes,

heiliges Gut, fprengen? Mußte nicht in beiden Fällen die ka-
tholilche Kirche dreinfahren? Wir Proteftanten muffen verftehen, daß
auch die Gegner diefer Männer und Bewegungen ihre Maßftäbe hatten,
vor denen fie nicht beftanden. Oder dann wieder die Täufer? Ver-
ftörten fie nicht den ruhigen Fortgang der Reformation und verkündigten

ein „anderes Evangelium"? Mußten da nicht die Reformatoren
dreinfahren? Ja fogar Paulus: War es lo unbedenklich und
felbftverftändlich, daß die Botfchaft zu den Heiden getragen wurde? Mußten

da nicht die Urapoitel dreinfahren? Es war ja in allen Fällen
klar, daß das Ketzer waren, daß Sie gefährliche Einleitigkeiten, ja — fo
fchien es den andern — furchtbaren Irrtum vertraten. Da waren Feuer
und Schwert am Platze, die man ja oft genug auch wörtlich verftand,
da war Unkraut, das man ausrotten mußte. Der Acker muß
reingehalten werden, es darf da nicht Taumellolch wachlen und den Weizen

erftickeri.
Und wenn nun die Gemeinde Chrifti ihren Blick der Welt

zuwendet, tritt nicht der gleiche Fall fofort in neuer Geftalt ein? Da ill
der Kommunismus. Ift er nicht atheiftiich? Duldet, fordert er nicht
die Propaganda der Gottlofigkeit? Das geht doch gegen die Religion?
Und der ganze Marxismus: bekennt er fich nicht zum
Gefchichtsmaterialismus, der die Bedeutung des Geiftes verkennt? Proklamiert er
nicht den Klaffenkampf? Was kann man da anders als ablehnen,
bekämpfen und dreinfahren?

So verhalten fich zu allen Zeiten die typifchen Religionsmenfchen
jeder Art. Aber fie widerfprechen damit aufs äußerfte der Art Jefu.
Freilich, es ill die natürliche Art. Wer von uns ift nicht in Gefahr, ihr
zu verfallen? Wer hat, als er zum erften Male diefes Gleichnis hörte,
nicht anfangs den Knechten recht gegeben und fich über das Verhalten
des Herrn gewundert? Aber es bleibt halt dabei: das ift die Art der
Knechte. Sie find wohl jung, unerfahren, übereifrig, voreilig. Das
gäbe einen fchönen Acker! Der Herr weiß: So geht es nicht. So
einfach kann man Wahrheit und Irrtum, Gut und Böfe nicht fcheiden.
Man würde höchft wahrlcheinlich mit dem Irrtum oder auch ftatt des

Irrtums höchft wertvolle Wahrheit, vielleicht gerade die Wahrheit, auf
die es zu diefer Stunde ankommt, vernichten; man würde mit dem

478



Bolen ein wachfendes Gutes ausraufen, das zwifchen dem Böfen wächft
oder gar ein Gutes ausraufen und ein Böfes liehen laffen. Denn wer
kann in folchen Fällen Gutes und Böfes ficher unterfcheiden? Das
geht über Menfchenkompetenz hinaus. Gut und Böfe find vielleicht in
der Theorie leicht zu fcheiden, aber nicht in der Wirklichkeit ihres
Auftretens in der Menfchenwelt. Hier find fie viel zu fehr in der Wurzel

miteinander verwachlen, hier find Sie viel zu leicht zu verwechfeln.
Nein, hier gilt nur ein Gebot: Wachfen laffen! Mit einander — weil
man jetzt doch nicht fcheiden kann. Reif werden laffen! Mit dem Reif-
werden wird die Scheidung von felbft eintreten. Man wird dann fchon
fehen, was Weizen ift und was Unkraut. Gott felbft wird fcheiden,
Gott felbft richten. Seine Wahrheit wird, wachfend, fich entfaltend,
den Irrtum kennzeichnen und überwinden. Aber ob fie nicht des
Irrtums bedurfte, um zu wachfen, zu fich felbft zu kommen? Ob fie mit
dem Irrtum nicht felbft vernichtet, an der Entfaltung verhindert worden

wäre?
Sagen wir es ohne Bild: Das ill die rechte Methode, nicht eine

religiöfe oder ethifche Schablone an die Erfcheinungen zu legen,
fondern fragen, was Gorr wohl mit ihnen meint und will. Nicht zu
rafch und ficher reinigen wollen! Alle Verfuche, eine Gemeinde irgend
welcher Art ganz irrtumsrein zu halten, ganz zu einer „Gemeinde der
Heiligen" zu machen, find gelcheitert. Eine folche gibt es nur für den
Glauben. Die Verfuche, Sie für die Sichtbarkeit herzuftellen, flammen
aus der Hybris, der Selbftüberhebung. Sie wollen Gott fein Amt
abnehmen. Erft recht ftellt das Böfe fich ein, nur in fehr frommer
Geftalt. Das Schwert des Gerichtes, das man gegen die wirklich oder
vermeintlich Unreinen braucht, wendet fich gegen die Reinen, immer
neu, bis alles zerftört ift. Der Pharifäismus jeder Art ftellt fich ein —
nichts aber zerftört die Saat und macht den Acker zur Wüfte wie er.
Das zeigt fich ja auch bei dem weltlichen Ableger der religiöfen
Gemeinde, der Partei — man denke bloß an die kommuniftifchen
Parteireinigungen.

Und immer befteht die Gefahr, daß man gerade die Beften aus-
fchließt. Denn wer hat das Auge, um die Wahrheit und ihre Träger
untrüglich von dem Irrtum und feinen Trägern zu Icheiden? Waren
nicht die Ketzer fail immer die Träger der lebendigen Wahrheit? Hat
man mit ihnen nicht den lebendigen Chriftus verbrannt? Wie wäre es

gegangen, wenn man Paulus hätte unterdrücken können? Wie, wenn
dem Franziscus nicht ein Innocenz der Dritte, fondern ein bornierter
„Stellvertreter Chrifti" gegenübergeftanden wäre? Hätte eine lebendige

Kirche Chrifti nicht gut getan, auf einen Wicleff, einen Hus,
einen Luther, Zwingli, Calvin zu achten, ftatt fie wörtlich oder figürlich

zu verbrennen? Und hätten die Reformatoren nicht gut getan, auf
die Täufer zu achten, ftatt fie auszurotten? Hätte oder hat man nicht
in all diefen Fällen Gott ins Amt gegriffen und den Acker Chrifti

479



verwüftet, indem man ihn reinigen wollte? Muß man darum, in
unfern Tagen, nicht die Oxford-Bewegung wachfen laffen, ftatt gegen fie
dreinzufahren? Sie mag ein vernachläffigtes Element der Wahrheit
einfeitig zur Geltung bringen und weiter, über fich hinaus, treiben,
während das Falfche mehr von felbft wieder zerfällt. Mußte man
nicht auch die dialektilche Theologie zeigen laffen, was Sie könne?
Schon fangen ihre Irrtümer an zu reifen und die Schnitter Gottes wetzen

ihre Sicheln, fie zu Ichneiden, während wohl einiges gute Korn in
die Scheunen Gottes eingebracht wird. Die Religiös-foziale Bewegung
endlich, mußte fie nicht, einfeitig, vergeffene Wahrheit zur Geltung
bringen? War es nötig, darum auf fie mit einer „ganzen" Wahrheit
einzufchlagen, die doch tot war und die jene Bewegung im übrigen
fchon kannte? Wollte und will mit dielen Bewegungen und anderem
Gott nicht die Erneuerung der Sache Chrifti als Ganzes? Muffen wir
nicht immer darauf achten? Muß man fich nicht gerade beim Urteil
über folche Bewegungen daran erinnern, daß die Wahrheit dynamifch
und organifch zu verftehen ift, nicht quantitativ und nicht fyftematifch?
Einfeitigkeiten! — Ja, aber muß nicht oft an einer Einfeitigkeit die ganze
Wahrheit wieder lebendig werden? Nichts ift langweiliger, nichts
tödlicher, als diele „ganze" Wahrheit, welche man in Katechismen oder
fchriftgelehrten Bibelauslegungen hat oder zu haben glaubt. Man
fchlägt damit regelmäßig die Offenbarung des lebendigen Gottes tot.
Irrtümer! — Ja, aber lebendige Irrtümer haben denen, die nach dem
Reiche Gottes trachten, viel mehr zu fagen als tote Wahrheiten. Gott
läßt fich eben in kein Syflem iperren. Er ift über allen Syflemen. Er
ift nicht durch Theorien feilzulegen, er waltet in Kräften. Er ill nicht
eine Idee, lei's eine Philofophie, fei's eine Dogmatik, fondern eine
fchaßende Welt. Er ill auch in kein Credo zu bannen, fondern ift oft
gegen das Credo. Er kann da fein, wo man ihn nicht bekennt, ja
bekämpft, und nicht da fein, wo man ihn bekennt. Er waltet in Wirklichkeiten.

Er fitzt im Regimente, nicht auf dem Katheder. Sein Regiment
muß darum zu verftehen fuchen, wer feine Wahrheit verftehen will.
Diefe Wahrheit kann im „Irrtum" fein und in der „Wahrheit" fehlen.
Und fie kann das „Böfe" benützen, wo das „Gute" verfagt, infofern
im Böfen fein — infofern! — bis zur Ernte. Sie kann im Antichrift
auftreten, wenn der Chrift, foweit die Chriftenheit ihn vertritt, verfagt.

Darum wachfen laffen, damit wir nicht, „meiftergefchäftig", wie
der gute Volksausdruck fagt, das Gute, das kommen will, mit dem
Böfen ausrotten. Auch in bezug auf die Erfcheinungen der Welt. Mit
dem Sozialismus ging gewiß viel Irrtum. Aber erfchien mit ihm nicht
ein Drängen nach Gerechtigkeit, das in der offiziellen Chriftenheit er-
ftorben war? War er darum nicht zu bejahen, trotz feiner Irrtümer?
Und wäre mit feiner Vernichtung, wenn fie möglich gewelen wäre,
nicht auch die Wahrheit Gottes tödlich getroffen worden? Und feine
Irrtümer! Hing am Gefchichtsmaterialismus nicht eine notwendige Be-

480



tonung der Bedeutung der materiellen Dinge, die auch zur Schöpfung
Gottes gehören und in der Bibel lehr wichtig genommen werden? Seine
Verkündigung des Klaffenkampfes — im Sinne feiner fchließlichen
Aufhebung, wohlverflanden! — hat fie, in ihrer Einfeitigkeit, nicht
die tiefe Wunde am Körper der Gefellfchaft bloßgelegt? Auch der
Kommunismus: Hat er nicht der Chriftenheit Gewaltiges zu fagen?
Hat er fie nicht an die eigene Wahrheit zu erinnern? Was wäre mit
Ausraufen gedient? Nichts ill leichter, als Sozialismus und Kommunismus

mit einer religiöfen und ethifchen Schablone abzutun, aber das ift
die Art der Knechte, nicht die Art des Herrn. Nach der Art des Herrn
gilt es, zu fragen, was Gott wohl mit ihnen will, und dazu gehört das
Wachfenlaffen. Wachen laffen! Es wird fich fchon zeigen, was
Irrtum ift und was Wahrheit, was Unkraut und was Weizen. Es waltet
das Gericht der Wahrheit — nicht erft am Ende, fondern unaufhörlich —
und es waltet die fchaffende Kraft der Wahrheit, die Gottes Saat zum
Siege bringt. Vertrauet darauf, greifet nicht in Gottes Amt! Und
bedenket vor allem auch Eines: Es wächft oft auch deswegen Taumellolch,

weil die Leute gelchlafen haben, die den Acker hätten bewachen
und beforgen follen, ja, es wächft (das geht fcheinbar über das Gleichnis

hinaus, aber gewiß in feinem Sinne) fehr oft Taumellolch (Taumellolch

ift Raufchgift) des falfchen Reich-Gottes-Strebens auf, weil die
Knechte den Samen des wahren Reiches Gottes in den Scheuern haben
verfaulen laffen. Bedenket es wohl! Das lagt fehr viel!

Diefe ganze Wahrheit gilt nicht nur für weit- und reichsgottes-
gefchichtliche Erfcheinungen großen Stils, fondern überall, in allem
Leben. Wie wichtig ift es zum Beifpiel in der Erziehung, daß wir nicht
mit unferer Pädagogik, Methodik und Pfychologie voreilig in das
Wachlen der zu Erziehenden eingreifen. Auch hier find Gutes und
Böfes oft fo eng verbunden, daß wir mit dem Böfen leicht das Gute
vernichten könnten. Wir könnten mit dem moral-pedantifchen oder
religiös-pedantifchen Ausjäten des Ackers leicht fein Wachstum
zerftören. Lieber uns in Ehrfurcht fragen, was wohl Gott mit einer
folchen Natur will, wie wohl Gott darin waltet — und wachfen laffen
— wachlen laffen in heiliger Wachfamkeit, zum Eingreifen bereit,
wenn die Reife eintritt. Und nicht weniger im Werke unferer Selbft-
erziehung. Auch hier wäre das Jäten oft nur Selbftverftümmelung.
Wachfen laffen — freilich im Lichte Gottes, unter feiner Sonne und
feinem Regen, in feiner Erziehung — dann vollzieht fich die Scheidung
von Gut und Böle von felbft. Das Unkraut zeigt fich als Unkraut
und wird in den Gerichten Gottes verbrannt, der Weizen aber reift in
die Scheunen Gottes.

Das find die beiden Methoden in der Beurteilung und Behandlung
der geiftlichen und weltlichen Dinge. Wir flößen, wenn wir ihnen auf
den Grund gehen, wieder auf den allumfaffenden, fundamentalen,
unendlich revolutionären Unterfchied von Religion und Reich Gottes. Im

*

481



einen Falle haben wir es mit menlchlichen Maßftäben zu tun, im
andern mit Gott felbft, in einem Falle legen wir unlere religiöle
Schablone an die Dinge, im andern fragen wir, was Gott mit ihnen wolle;
in einem Falle fahren wir mit unfern Sicheln drein, im andern haben
wir Geduld, halten wir zurück, laffen wir wachfen, fagen zunächft Ja.

„Sagen Ja; laffen wachfen; haben Geduld; halten zurück — kommt
das nicht auf eine Begünfligung des Böfen hinaus? Sollten wir wirklich
gegen das Böle nichts tun, nicht dagegen kämpfen, nicht vorbeugen,
nicht jäten, fondern bloß wachfen laflen, zufchauen, abwarten? Wider-
fpricht das nicht aufs fchrofffte dem, was du fonft von der Energie
gegen das Böfe lehrft?"

Ich antworte Zweierlei.
Einmal: Nicht immer treten Gut und Böfe fo auf, daß fie

unmöglich zu fcheiden find, ohne daß mit dem Bolen das Gute
vernichtet würde. Das Gleichnis vom Unkraut unter dem Weizen hebt
nur eine Seite der Wahrheit fcharf hervor. Es gibt auch Fälle, wo das
Unkraut von Anfang an klar erkennbar ift, Erfcheinungen, die
unzweideutig böfe und ohne Befinnen zu bekämpfen find. Ich denke,
daß ich keine Beifpiele zu nennen brauche. Wir dürfen dabei jedenfalls

nicht nur an Proftitution, Alkoholismus, Sklaverei, Krieg und
Aehnliches denken. Aber ich mache auch in diefen Fällen einen
Vorbehalt. Auch hier gilt es, nicht bloß mit ethifchen und religiöfen
Maßftäben dreinzufahren, fondern zu verftehen, was diefe Erfcheinungen
im letzten Grunde bedeuten, ob in ihnen nicht vielleicht doch auch ein,
wenn auch entilellter, Gotteswille, eine, wenn auch dämonilch
verzerrte, Gotteswahrheit waltet. Waltet fie nicht auch im Fafchismus
und Nationalfozialismus unferer Tage? Kann man diefe wirkfam
bekämpfen, ohne diefen entltellten Gotteswillen, diefe verzerrte
Gotteswahrheit in ihnen zu erkennen? Ohne zu erkennen, welcher Gotteswille,

welche Gotteswahrheit über ihnen ift? Vielleicht dürften wir
das Verhältnis dieler Seite der Wahrheit zu der andern, diefer Erfchei-
nungen zu jenen, die wir vorher im Auge hatten, lo bezeichnen: dort
ill ein Weizenacker, auf dem Unkraut wächft, hier ein Unkrautacker,
auf dem auch Weizen wächft. Diefen wollen wir nicht mit dem
Unkraut zerftören. Nur wer die Wahrheit im Irrtum erkennt, kann den
Irrtum recht bekämpfen. Oder wird etwa durch eine folche Einftellung
die Energie des Kampfes gegen das Böfe gelähmt? Im Gegenteil: fie
wird dadurch zehnfach verftärkt. Gerade wer weiß und tief empfindet,

welche Entfaltung einer Wahrheit ein beftimmter Irrtum ift, welch
eine Verfälfchung eines Guten ein beftimmtes Böfes ift, wird von der
Leidenfchaft des Kampfes gegen einen folchen Irrtum, ein folches Böfes
erfüllt.

Und zum Zweiten: Es handelt fich auch beim Wachenlaffen nicht
um ein forglofes Gewährenlaffen. Im Gegenteil: es handelt fich um

482



einen viel fchwereren Kampf. Denn es gilt zu wachen. Der Feind
fät Unkraut, während wir fchlafen. Zum darauf fchlafen eignen fich
aber vortrefflich die religiöfen, kirchlichen, theologifchen, ethifchen
Schablonen. Denn die find etwas Fertiges, fall Automatifches.
Tatfächlich fät denn auch der Feind um diefe völlig unbekümmert feine
jeweilige Saat. Aufpaffen, ftreng aufpaffen, horchen, laufchen, wachen
tut man, wenn man Gott, dem lebendigen Gott dient und fich in den
lebendigen, wechfelvollen, dramatilchen, gefährlichen, aber auch allein
verheißungsvollen Kampf feines Reiches ftellt. Gewiß, wer nach Gott
fragt, ftatt nach dem Katechismus, der wird von Zurückhaltung erfüllt.
Denn an Stelle des Sicherwiffens und Alleswiffens tritt die Ehrfurcht
und Demut. Aber aus diefer Zurückhaltung bricht dann zur rechten
Zeit der Sieghafte Kampf gegen das Böfe hervor. Auch das Warten ift
ein Teil diefes Kampfes. Nicht die Religion ftreitet die Kämpfe Gottes,

fondern das Reich. Leonhard Ragaz.

Der Schatz der evangelifchen Kirche. III. ')
Ein Nachtrag,

(Schluß.)

Das Spätjudentum, aus welchem Paulus hervorgegangen war, dachte
eschatologifch, war ganz auf das Kommen des Reiches Gottes und des

Meffias als Bringer und König dieles Reiches eingeftellt. Auch Paulus
dachte eschatologilch, fowohl als Jude wie als Chrift, und das ganze
Urchriftentum dachte eschatologilch, lebte in der Spannung Zwilchen
den zwei Reichen, dem Reiche des „Fürften diefer Welt" und dem
Reiche Gottes, das durch den Chriftus (Meffias) regiert werden follte.
Der Glaube an das Ende diefer Weltzeit und an die Königsherrfchaft
Gottes auf diefer Erde, die Herrfchaft, die er durch Chriftus ausüben
wollte, war die glühende Seele des Urchriftentums. Als der Glaube an
das kommende Reiche und an Chriftus als Bringer und König diefes
Reiches erlofch — das gefchah in der zweiten Hälfte des zweiten
Jahrhunderts —, war auch das Urchriftentum zu Ende und verwandelte
fich in das Chriftentum, das wir kennen. Der Glaube an den Meffias
und an fein Reich war aber auch die tieffte Hoffnung und Erwartung
der Frommen in Ifrael (Simeon und Anna) und auch von den Schrift-
gelehrten durchaus als Beftandteil der jüdifchen Religion anerkannt.
Das Reich und der König waren deshalb das teure, gemeinfame
Hoffnungsgut fowohl Ifraels als der Jünger Chrifti. Auf diefem Gebiet
begegneten Sich Juden und Chriften, und deshalb legte Paulus, wo er
mit Juden verhandelte, feine Argumentation darauf an, ihnen Chriftus
als den jetzt wirklich erfchienenen Meffias und als die Erfüllung der

x) Vgl. das September- und Oktoberheft.

483



¦ : y ¦

um ihre politiSch-reaktionären Zwecke damit durchzufetzen. Und diefe Liga
kämpft gegen die „Gotdofigkeit"!

Einem folchen Treiben muß entgegentreten, wer nicht dulden will, daß Chriftus

derart mißbraucht wird. Es ift aber auch klar, daß man einer folchen
Quelle nicht Vertrauen fchenken darf. Briefe kann man leicht zufammenftellen.
Ich bin felbft einft einer direkten Aktenfälfchung zum Zwecke der Verleumdung
Rußlands zum Opfer gefallen und feither kritifch geworden. Die Wahrheit —
fei Sie So oder fo — muß mit reinen Augen gefucht und mit reinen Händen ans
Licht gebracht werden.

Und noch Eines! Diefe Flugfchrift an das Schweizervolk nennt fich „Alarm".
Ich möchte dazu bemerken: Alarm ift freilich nötig, aber Alarm des Schweizervolkes

gegen die Tendenz, die hinter diefem „Alarm" fteht. Es ift ein bekannter
Plan der Weltreaktion, einen Kreuzzung gegen Rußland zuftande zu bringen,
beim größten Teil der Planenden wahrhaftig nicht für Chriftus, fondern für das
Petroleum, den Geldfack und was damit zusammenhängt. Die geiftliche Führung
in diefem Kreuzzug ift dem Vatikan, die weltliche — Adolf Hitler zugedacht.
Im Dienfte diefes Planes fteht der „Alarm" an das Schweizervolk. Ob die
Urheber das wiffen oder nicht, ändert daran nichts! Sie erklären auch, daß Sie nicht
einen Kreuzzug mit Waffen woilten. Aber alSes, was Sie fagen, ift geeignet, zu
einem folchen aufzuhetzen, ob das nun ihr Wille fei oder nicht. Darum muß
man vor diefem „Alarm" das Schweizervolk nicht nur im Namen Chrifti und
des Völkerfriedens, fondern gerade auch im Namen der Schweiz warnen.

tlllltlllllllllllllllllllllllllllllllllllllllllllllMlllllllllUIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIMIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIMIIIIMIIIIIIIIII intuii IUI in IUI IUI 111 lllllll Kl HU

| O I Aus der Arbeit | Ö I
üiiiiiiiiitiiiiiiiiiiiitiiiiiiitiiiiiiiiiiiiiiiiiiitiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiriiriiiiiiiiuiiiiiiiiiiiiiiMTiiiiiMHiii iiiih

Religiös-foziale Gruppe Bern.
Wir machen die Lefer der „Neue Wege" von Bern und Umgebung

fchon jetzt darauf aufmerkfam, daß wir im Januar einen Kurs von
Prof. Dr. L. Ragaz aus Zürich veranstalten, betitelt: „Die Lage und
unfer Weg." Es find dafür folgende vier Abende vorgefehen: i.
Mittwoch, 23. Januar, 2. Donnerstag, 24. Januar; 3. Dienstag, 29. Januar;
4. Mittwoch, 30. Januar. Die zwei erften Abende werden dem Thema:
„Die religiöfe Lage und unfer Weg", die zwei folgenden der Frage:
„Die politifche Lage und unfer Weg" gewidmet fein. Die Veranftal-
tung findet im Konferenzfaal der Franzöfifchen Kirche, Zeughausgaffe,

ftatt.
Wir bitten alle Neue-Wege - Lefer, fich fchon jetzt die genannten

Abende zum Befuche diefes Kurfes vorzumerken.
Der Ausfchuß der Gruppe Bern

der fchweizerifchen religiös-fozialen Vereinigung.

Berichtigung.
Im Novemberheft find eine Anzahl Druckfehler zu verbeffern. Es ift zu

lefen: S. 481, Z. 15 v. unt.: „religionspedantifch" (ftatt „religiös-pedantifch");
5. 482, Z. 2 v. unt.: „Wachfenlaffen" (ftatt „Wachenlaffen"); S. 506, Z. 11 v. ob.:
„Donau-Gefahr" (ftatt „Donau-Gefahren"); Seite 524, Z. 11 v. ob.: „fehen, auch"
(ftatt fehen auch"); S. 530, Z. ao und 1 v. ob.: den Kampf (ftatt „Kampf")
und „einfetzende" (ftatt „einsetzenden").

579


	Die zwei Methoden
	Anhang

