
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 28 (1934)

Heft: 10

Artikel: Vom Kampf zwischen Gut und Böse : ein Briefwechsel : Teil I und II

Autor: Palmer, Cecil C. / Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136578

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


und alles, was Paulus über Glaube und Rechtfertigung und Erlölung
fagt, bekäme dann einen auch uns einleuchtenden Sinn, auf welchen
nicht einmal der Schatten eines Widerlpruches fallen könnte.

Können wir aber eine folche Vorausfetzung überhaupt für möglich
halten? Ift es möglich oder gar wahrlcheinlich, daß Paulus, wenn er
vom Glauben Abrahams redet, diefen als einen Glauben an Chriftus
als den kommenden Erlöler verfteht? Uns erfcheint diefer Gedanke im
erften Moment fo unmöglich, daß wir ihn am liebiten ablehnen möchten,

ohne uns weiter mit ihm einzulaffen. Tun wir aber recht darin?
Ein folches Denken könnte wohl Paulus möglich lein, auch wenn es

uns unmöglich Icheint. Wir muffen eben verftehen, daß Paulus hier
mit feinen Worten Saiten bei feinen Lefern anfchlägt, die bei uns wegen

den dazwifchengekommenen Jahrhunderten nicht mehr mitklingen,
und daß er von einer Vorftellungswelt ausgeht, die wohl den Lefern
des Briefes bekannt und vertraut war, die uns aber unendlich ferne
liegt, und deshalb muffen wir verfuchen, uns in die Gedankenwelt
jener Zeit wieder hineinzudenken, oder richtiger hineinzufühlen. Nur
wenn wir das tun, und, fo gut uns das möglich ift, verfuchen, den
Ton jener Saiten wieder zu hören, haben wir die Möglichkeit, leine
Worte wirklich lo zu verftehen, wie fie urfprünglich gemeint find.

Julia Inger Hänfen.
(Schluß folgt.)

Vom Kampf zwifchen Gut und Böfe.

Ein Briefwechfel.
I.

Zürich, den 3. September 1934.
Lieber und verehrter Herr Profeffor!

Für den fo klaren und anregenden Artikel: „Vom Kampf gegen
das Böfe" *) möchte ich Ihnen vielmals und herzlichft danken. Schon
längft hatte ich vor, eine Gelegenheit zu finden, um einen vielleicht
nicht ganz unähnlichen Gedankengang mit Ihnen zu erörtern. Ich ge-
ftatte mir jetzt, dies fchriftlich zu tun, in der Hoffnung, daß Sie, falls
Sie zu ftark befchäftigt find, alles einfach auffchieben werden, bis fich
etwa in der Mufeumsgefellfchaft eine Möglichkeit zeigt, uns ein wenig
darüber zu orientieren.

Es ill Ihnen mehr um die Beteiligung des menfchlichen Willens im
Weltgefchehen zu tun, als um die „kosmifche" Verleugnung des Böfen
an fich. Und es ift gut fo. Sie geben mir damit eine fehr nötige
Weifung. Und doch packe ich die Frage von der entgegengefetzten Seite.
Ich fage mir, man muß fich die adäquate Vorftellung von dem fo-

x) Vgl. das Juniheft.

436



genannten Uebel im Weltall machen, bevor man daran geht, die beffere
Orientierung für die Willenstätigkeit zu luchen.

Streng genommen ill dieles „bevor" nicht richtig. Man müßte
fagen, „gleichzeitig". Aber man verfiele allzuleicht in den umgekehrten
Fehler, daß man zuerft die naiven Werte fucht und die kosmi fehen
Wertordnungen — nein, nicht nachher, fondern gar nicht.

Kann man von einer „Verheißung des Sieges des Guten über das
Böfe" fprechen? Als ob der Sieg nicht fchon jetzt in jeder Sekunde
gegeben wäre! Es ill fchon ein Großes, wenn wir fagen, das Böfe habe
einen Zufammenhang, bewahre eine Verwandtfchaft mit dem Guten.
Wird diefe Erkenntnis uns doch nicht im kritifchen Augenblick des

Ertragenmüffens im Stich laffen, wenn wir nicht den weiteren Schritt
wagen, diefen Zufammenhang bis ins Letzte zu erkennen?

Ich muß oft flaunen, daß faft alle religiöien Genies und alle bis
zur Gemeinfchaft erhärteten religiöfen Syfteme dielen tiefften, ver-
hängnisvollilen Dualismus als Ausgangspunkt ihren Wertungen
zugrundelegen. Der Grund ift nicht, daß es fo fchwer wäre, die wahren
Zufammenhänge zu erkennen. Der Grund ift, daß eine ganz neue,
über-naive Baus des Wollens. des Wertens nötig wäre. Und es
bedeutet eine enorme Arbeit, bis diefe neue Bafis klargelegt wäre —
fchon als Erkenntnisarbeit, gefchweige denn als Umftellung der
Gewohnheiten und unterbewußten Reaktionen.

Die „rechte Art zu fagen, daß es Böfes gibt", käme mir fo vor:
Naiv-Gut und Naiv-Bös find Korrelate, Polaritäten, die in ihrer
Entstehung und Exiftenz fich gegenfeitig bedingen. Beides zufammen-
genommen bildet Kosmifch-Gut. Naiv-Gut — Naiv-Bös — Kos-
mifch-Gut. Dies ift abfolut, und ihm gegenüber ift kein Kosmifch-
Schledit denkbar.

Polaritäten find immer im Gleichgewicht. Ein Uebergewicht der
Sehnfucht gegenüber der Erfüllung, des Willensaufwandes über den
Widerftand, der naiven Schmerzen gegenüber den naiven Freuden
kann es nie geben.

Der Glaube bejaht Ganzheit und die Schönheit aller Welenheiten
und nimmt die Schmerzen hin als organifche Beftandteile des abgerundeten

Vorgangs; fowie das Trinken (im echten Sinne) genau fo groß
ift wie der Dürft, der Tod wie das Leben, die Ebbe wie die Flut. Der
naive Wille richtet fich zwar nur nach der Plus-Seite aller Zufammenhänge;

er verfucht die Erfüllung zu erreichen ohne die
vorausgegangene Sehnfucht, möchte die Flut ohne Ebbe, Leben ohne
Tod das ift die Entftehung des Böfen, in Subjektivität des Wollenden.

Solange man nur naive Werte letzt, muß es freilich fo bleiben.
Sind denn über-naive Werte uns überhaupt zugänglich? Doch, ftill-

fchweigend fchon im naiven Wert find fie gefetzt.
Die ungebrochenen Gefetzesmäßigkeiten des Sternenhimmels und

der Moleküle find vielleicht einigen Menfchen ein Entfetzen. Den

437



meiften werden fie wohl die erhabenften Schönheiten fein. Schönheit
überhaupt erkennen heißt, sub specie aeternitatis betrachten. Erft recht,
wenn einer fagen kann: „Fiat volutas tua!", bejaht er das, was er naiv
nicht will. Sogar die Willenshandlung an fich muß den Widerftand
mitwollen. Würde der Wille den ganzen Widerftand aufheben, fo
hätte er fich felbft aufgehoben.

Im Erkenntnisakt und im Schauen des Schönen, im Gebet, im
Ertragen und Verzeihen, foweit wir dies überhaupt können, orientieren
wir uns um Ganzheiten, um Polaritätsgruppen — nicht um die eine
Plus-Polarität des naiven Wollens. Befonders bei diefem Verfuch im
Erkennen, wobei es gilt, die Grundlage des Wertens, Entfchließens,
Lenkens zu finden, braucht man als feile Erde unter den Füßen die
Ueberzeugung, daß die Welt nie aus den Fugen gehen kann.
Verzweiflung mag allerdings ein großes Aufgebot an Scheinenergie
hervorzaubern; der rechte, unwillkürliche Entfchluß entlieht nur aus dem
Gefühl des kosmifchen Geborgenfeins.

Es gäbe deutlich drei Stufen: Da find Wefen, bei denen auch wir
keinen Zweifel hegen können, daß ihre Lebensvorgänge mit dem
Leben der Natur ungebrochen zufammenfallen. Auf der nächften find
wir vielen Illufionen ausgefetzt, da wir den intuitiven Halt an dem
polaren Gleichgewicht verloren haben. Es fcheint uns fogar, daß wir
keinen Entfchluß bilden könnten, wenn diefe Illufionen nicht wären.
Auf der dritten erkennen wir, daß auf allen Stufen die ungeftörte
Polarität für das Gleichgewicht Sorge getragen hat. Nun ill ein
Entfchluß nicht mehr ein panifches Fliehen vor der Möglichkeit des ma-
kro- oder mikrokosmifchen Verfagens, wie fo oft auf der Stufe des

Zweifelnkönnens, fondern ein Mitwollen.
Wir werden fogar erkennen, daß die Art und der Grad diefes pa-

nifchen Zweifeins genau den Bedürfniffen der gegebenen Krankheit
entfprachen. Sie dienten dem Vorgang des Genefens und des Wachfens.

Lieber Herr Profeffor! Sie entfchuldigen, wenn ich langatmig
gewefen bin — ich hoffe, Sie werden's eben nicht gelefen haben, wenn die
Gedanken Ihnen gar keine Anregung gebracht haben. Ich bitte Sie,
ja nicht an eine Antwort zu denken, londern es der nächften Begegnung

zu überlaffen.
Mit dem aufrichtigen Ausdruck meiner Verehrung, Ihr gewefener

Schüler Cecil C. Palmer.

II.
Parpan, 13. September 1934.

Lieber Herr Palmer! Haben Sie warmen Dank für Ihren Brief.
Ich möchte ihn gern in den „Neuen Wegen" felbft beantworten; fo
wird diefer Briefwechfel vielleicht für manchen Lefer eine Anregung

438



"a:

zum Weiterdenken diefes Problems fein. Mehr wollte auch meine
Betrachtung nicht lein. Ihr Zweck war praktifcher Art. Sie wollte vor
jener „falfchen Gerechtigkeit" warnen, die in gewiffen chriftlichen und
antimilitariftifchen Kreifen eine geradezu verheerende Rolle fpielt und
zu einer Lähmung des Kampfes gegen das Böfe und fchwerer Verwirrung

des fittlichen Urteils führt, machte aber felbftverftändlich nicht
den Anfpruch, in alle Tiefen und Weiten einer Frage einzudringen, die
zu den letzten und Ichwerften gehört, mit denen der Menlchengeift ringen

kann und von jeher in mancherlei Formen und mit mancherlei Er-
gebniffen gerungen hat. Ihr Genüge zu tun, kann natürlich auch nicht
das Ziel dieles Briefwechfels fein.

Zunächft handelt es fich darum, ob ich Sie richtig verftanden habe.
Das ließe fich natürlich im Rauchzimmer des Mufeums in Zürich
— auch ohne Zigarre oder Pfeife, deren Unterftützung mein Philofo-
phieren entbehren muß — leichter und rafcher ausmachen, als auf dem
mühfamen Weg des Briefwechfels. Aber wenn ich Ihre Meinung
unrichtig deuten follte, dann werden Sie mich, vielleicht wieder in den

„Neuen Wegen", berichtigen, und auch das wird für manche Lefer
intereffant fein.

Unfer Thema ift die Ueberwindung des Böfen. Da ift denn Ihre
Thefe, wenn ich recht verftanden habe, diefe Ueberwindung könne nur
dann fieghaft gelchehen, wenn wir wüßten, daß fie — fchon gefchehen
fei! Sie nennen das die „kosmifche" Betrachtung, ich möchte fie die

„metaphyfifche" nennen. Diefe fagt Ihnen, daß zwifchen Gut und
Böfe nur für unfere fubjektive Betrachtung, und zwar die naive, durch
den Abgrund des Abfoluten gefchieden feien, vor dem oberften Blick
aber eine lebendige, polare Einheit, eine Spannung bildeten, im
Verhältnis der Korrelation ftünden,- wie Sie fich ausdrücken. Es gebe kein Gutes

ohne ein Böfes, kein Glück ohne ein Leid, keine Erlöfung ohne eine

Belaftung. Der Glaube Helle die Einheit her, wo die Wirklichkeit diefe
beiden Teile der einen Welt des Geiftes auseinanderreiße. „Dein Wille
gefchehe." Sie find in diefem Sinne, wenn ich die übliche Terminologie
anwenden darf, Monili und nehmen in diefem Sinne ein Jenfeits von
Gut und Böfe an. Das Problem fo zu fehen, meinen Sie, heiße das

Böfe wahrhaft überwinden.
Habe ich Sie damit recht verftanden? Wenn ja, wie Helle ich mich

dazu? Bin ich einverftanden oder nicht?
Ich bin, lieber Herr Palmer, zunächft nicht einverftanden. Ich

bekenne mich zu der „naiven" Auffaffung. (Nebenbei: Sie brauchen diefen

Ausdruck, nach Ihrer ganzen Art, nicht in einem geringfchätzigen
Sinne.) Ich bin zunächft fehr entfehiedener Dualift — Dualift des

Ausgangspunktes, wie ich zu fagen pflege. Und mein Ausgangspunkt
ift fubjektiv, nicht objektiv, anthropologifch, nicht kosmologifch, beffer
gefagt: ethifch, nicht metaphyfifch. Und zwar nun nicht aus Naivität,
fondern auf Grund eines erkenntnistheoretifchen Nachdenkens, an das

439



ich eine fehr angeftrengte, immer neu einfetzende Lebensarbeit gewendet
habe. Ich bin nämlich in diefer Beziehung — nicht in jeder —

hartnäckiger Kantianer. Ich glaube nicht, daß uns die „kosmologilche"
Wahrheit dieler Sache, des „Gut" und „Böfe", unmittelbar zugänglich
fei. Sie ift uns nur zugänglich in unferer Subjektivität, nämlich im
Kern derfelben, der auch der Kern aller geiftigen Wahrheit überhaupt
ill, in unlerer fittlichen Empfindung und Erkenntnis. Hier aber tut
fich die Sittliche Wahrheit als dualiftifch geartet kund, nämlich als

Gegenfatz von Gut und Böfe. Und zwar als abfoluter Gegenfatz.
Denn das Gute ill entweder abfolut oder es ill nicht. Darum aber
auch das Böfe. Anders gefagt: diefes ill eine pofitive Macht wie das
Gute felbft. Und noch anders gewendet: Gut und Böfe find Gehorfam
und Ungehorfam, beides gleich felbitändig. Sie find Gehorfam oder
Ungehorfam gegen das „Du follft", diefes aber ift unbedingt, ift, mit
Kant zu reden, kategorifcher Imperativ. Und an dielem Unterfchied
von Gut und Böfe hängt die ganze Geifteswelt und Geifteskultur,
hängt auch der Unterfchied von Schön und Häßlich, wie der von
Wahr und Falfch. Die „Idee des Guten", wie Plato redet, ill die
Sonne der Geifteswelt, und zwar als Ablolutes.

So erfchließt fich mir im Subjektiv-Menfchlichen, nicht im Ob-
jektiv-Kosmologifchen, im Ethifchen, nicht im Metaphyfi fehen, die
fittliche Wahrheit. Hier allein, im Subjektiv-Ethifchen, habe ich Zugang
zum Objektiv-Metaphyfi fehen. Ich deute diefes nach dem, was ich in
jenem unmittelbar erfahre. Die oberile fittliche Wahrheit kann nicht,
modern gefprochen, mit dem Flugzeug erreicht werden, auch wenn
diefes bis in die Stratofphäre gelangte, fondern nur im Aufftieg durch
einen Tunnel, an deffen Ende das oberile Licht ftrahlt: die Sonne der
Geifteswelt. Doch nein: fie ftrahlt auch -fchon am Anfang als Weilung
auf den Weg. Denn es verhält fich damit paradoxerweife fo, daß das
Suchen diefer Wahrheit, die uns das Ueberfiiegen nicht erlaubt, auf der
andern Seite auch nicht bloß eine faure Mühe ift, fondern bloß Gehor-
lam gegen die fich aufdrängende Wahrheit, anders gefagt, daß diele
Offenbarung ift, ich meine: fittliche Offenbarung, Klarheit in fich
felbft.

Ich bin darum und bin in diefem Sinne entfchloffener Dualift,
ethifcher Dualift. Das letzte Geheimnis der Geifteswelt und
Wahrheitsfindung ill für mich die Entfcheidung, in unferem Falle die
Entfcheidung zwifchen Gut und Böfe, und damit die Freiheit, die nur fo
ihre tieffte Begründung findet. Denn eine Entfcheidung, die fchon
entfchieden wäre, wäre keine; in einer fertigen Welt gibt es keine Freiheit.

Nur der Kampf Zwilchen Gut und Böle, nur der Abgrund, der
zunächft zwifchen ihnen liegt, ermöglicht ein menfehliches Tun, das
ernfthaft und nicht bloß ein Spiel ift, nur er eine wirkliche Gefchichte.

So zu denken ift wahrhaftig keine Naivität. Und die großen
religiöfen Führer liehen, fo weit fie Gut und Böfe fo fehen, der Wirk-

440



lichkeit fehr viel näher als die Philolophen mit ihrer Neigung zu
rationaler Ausgleichung und Ausebnung der Gegenfätze der Wirklichkeit
durch das Mittel einer begrifflichen „Gleichfchaltung", mit ihrem Monismus

des Ausgangspunktes, der die ewige Verfuchung der Philofophie
ift und in dem gipfelt, was wir auch Pantheismus nennen und Heidentum

nennen dürfen, indem es Gott und Welt irgendwie in Eins fetzt.
Aber wie denn — will ich die Relation Zwilchen Gut und Böfe

leugnen? Will ich leugnen, daß es kein Gutes gibt ohne den Hintergrund

eines Bolen, kein Glück ohne den Hintergrund eines Leides,
keine Erlöfung ohne den Hintergrund einer Belaftung? Keineswegs.
Die Polarität alles Dafeins ift für mich die Grundtatfache aller
Wirklichkeit. Aber in welchem Sinne? In welchem Sinne befonders in der
Welt des Sittlichen? Etwa als ewige Tatfache, ewige Forderung? Etwa
fo, daß beide Pole gleichberechtigt, gleichwertig wären? Nein, fondern
fo, daß der eine Pol überwunden werden muß — nicht etwa beide
Pole, im Sinne einer letzten Aufhebung der Polarität, fondern einer der
beiden. Hier hört freilich die naturwiffenfchaftliche Analogie auf.
Denn hier hört die Natur auf. Ich meine das fo: die Forderung des

„Du follft" wendet fich eben gegen die Natur. Sie tritt an die Natur
gebieterifch heran. Sie fordert Gehorfam gegen die fittliche Wahrheit,
die als unbedingte und aus dem Unbedingten zu ihr fpricht. Die Natur

hat nun freilich die Freiheit, zu gehorchen oder nicht zu
gehorchen; fie kann und foil fich entfcheiden. Aus diefer Kluft
fteigt die Möglichkeit des Böfen auf. Die Möglichkeit, fage ich.
Daß fie Wirklichkeit wird, ift eine bloße Tatfache, jene duftere
Grundtatfache der Wirklichkeit des Menfchenwefens, welche die
Theologie leider oft dogmatifch ftatt fymbolifch „Sündenfall",
befler aber „Abfall" nennt. Aber das Böfe foil nicht fein; es

ill als Möglichkeit gefetzt, weil ohne Freiheit das Gute nicht
wäre, aber feine Wirklichkeit ill Schuld, ill Sünde. Es muß überwunden

werden, es ifl nicht fchon überwunden. Auch vor Gott nicht. Die
Welt kann aus den Fugen gehen — ift fie gegenwärtig nicht aus den
Fugen?

Hebe ich damit die Spannung auf? Im Gegenteil: fie wird fo erft
recht ernfthaft. Ihre Denkweife aber, verehrter Freund, hebt fie,
grundfätzlich gefprochen, auf. Denn wenn Gut und Böfe „kosmologifch"
eigentlich im ewigen Gleichgewicht find, fo ift ihre Spannung in uns
nur Spiel. Die Geifteswelt verfinkt in Ruhe und Tod. So tut fie es

überall, wo Monismus und Pantheismus zur Herrfchaft kommen.
Stehen wir alfo völlig gegen einander, lieber Freund?
Doch auch wieder nicht. Ich habe mit Bedacht von einem „Dualismus

des Ausgangspunktes" geredet. Damit ift fchon angedeutet, daß
diefer Dualismus fich auf feinem Weg felbft aufheben foil. Ich
ergänze in der Tat den Dualismus des Ausgangspunktes durch einen
Monismus des Endzieles. Anders und einfacher gefagt: Ich glaube an

441



eine Ueberwindung des Dualismus von Gut und Böfe durch einen Sieg
über das Böfe, der zu einer Alleinherrfchaft des Guten führt und
glaube das Gleiche von Glück und Leid, Belaftung und Erlöfung. Und
ich denke mit Ihnen, daß der Glaube in feinem tiefen paulinifchen
Sinne (hierin hat ja Paulus recht) Ichon mitten im Kampf diefen Sieg
hat und darin einheitlich und feiig ift, daß diefer Glaube — nur er —
in das echte Jenfeits von Gut und Böfe, in den rechten Monismus des

„Gott alles und in allem" führt. Ich meine weiter, daß lolcher Glaube
allerdings die ftärkfte Siegeszuverficht gegenüber dem Böfen gibt.
Denn wenn wir nicht des Sieges von vornherein gewiß find, des Sieges

über das Böfe in uns, wie über das Böfe in der Welt — wie
könnten wir dann recht kämpfen? Vor Gott ill das Böfe „nichts".
„Es ill gericht'." Aber — und diefes Aber fcheidet uns wieder — das
ift eine Gewißheit des Glaubens, nicht — der Philolophie, eine ethilch-
dualiftilche, nicht eine kosmologifch-moniftifch gegründete Gewißheit,
eine Gewißheit alfo, welche die Unficherheit, den Kampf einfchließt.
Und hier gehen, grundfätzlich betrachtet, zwei Welten auseinander.

Aber ich kann Ihnen von der meinigen aus doch noch einen Schritt
weiter entgegenkommen. Gibt es nicht, über den Abgrund hinweg,
oder meinetwegen unter dem Abgrund hindurch, eine Verbindung
zwifchen Gut und Böfe? Ill die Einheit beider in Gott — als volle Herrfchaft

des Guten, wohl verftanden! — ganz zerriffen? Ift fie nicht
irgendwie, als Verheißung, bewahrt? Doch, ich glaube es. Und ich
habe es fdion in meiner Betrachtung fo ausgedrückt: das Böfe wäre
nicht ohne das Gute: auch das Böfe lebt, ohne es zu wiffen — oder
es wiffend — von Gott. „Ich Ichaffe das Licht und Ichaffe die Finfternis."

Das Böle ill alfo nicht ganz von Gott getrennt. Es trotzt gegen
Gott, aber wer weiß, es fehnt fich vielleicht auch nach ihm. Und dient
auf feine Art Gott. Es ill ein umgekehrtes, ein verkehrtes Gutes. •

Hier liegen tiefe Geheimniffe, an die wir nicht rühren wollen,
nicht wahr, verehrter Freund? Geheimniffe auch möglicher Siege über
das Böfe, von denen die Welt noch wenig ahnt, die aber die Bellen
ein wenig aufgedeckt haben und die in Chriftus völlig aufgedeckt find,
nur daß wir Sie nicht erkennen. Wir wollen Sie, wie gefagt, nicht
aufzudecken Sudien; jeder Sinne ihnen nach und entdecke fie felbft,
foweit es ihm gegeben wird. Es find neue Erdteile des Gottesreiches.
Und vor diefen Geheimniffen und Verheißungen flehen wir beide in
Ehrfurcht einig.

Und nun frage ich zum Schluß: Wie fleht es mit der Ueberwindung

des Böfen? Gibt Ihre Denkweife, verehrter Freund, oder die
meinige mehr Ausficht auf Bürgfchaft dafür? Meine Antwort bleibt, in
prinzipieller Schroffheit formuliert, die felbftverftändlich nicht
perfönlich gemeint ift: Für Ihre Denkweife kann es eine Ueberwindung
des Böfen, grundfätzlich gefprochen, gar nicht geben, weil — es ichon
überwunden ift. Denn es kommt ja gar nicht ernfthaft zum Kampfe.

442



^^ïi:'.(.^....^,:.' .¦^....ì.,-.,:a.v..^ j..,x -, M .yy^j .--, .f <iXf-Xy- ..^Jy X * ,\ y*xy [Vii\

Sie nehmen den Sieg auf falfche Weife vorweg und verlieren ihn darum

auf falfche Weife: denn Sie erledigen einen Kampf theoretifch, der
praktifch geführt werden muß. Sie machen ihn in der „Metaphyfik"
ab, wo er doch in der „Ethik" geftritten werden muß; Sie laffen ihn
„objektiv" Ichon gefchlichtet fein, wo er doch die ewigkeitsfchwere
„fubjektive" Entfcheidung fordert.

Und das ift, wieder rein prinzipiell gefprochen, der Grund, warum
ich mich fo ftark gegen jene pfeudo-pazififtifche und pfeudo-chrift-

liche Art wende, den Kampf zwifchen Gut und Böfe fo — nicht zu
kämpfen, daß man das Böfe leugnet, indem man es „überfieht" oder es
durch eine falfch verftandene „Liebe" zudeckt. Damit kapituliert man
vor dem Böfen. Stark wiederhole ich: das Böfe überwindet nur, wer
es als folches erkennt. Es gibt keine echte Liebe ohne volle Wahrheit.
Nur wer das Böfe in feiner ganzen Furchtbarkeit und dämonifchen
Tiefe verfteht, fei's auch bloß in der Ahnung, der Intuition, ill auch der
wahren, erlöfenden Liebe fähig — nur er verfteht Chriftus. Nur er
dringt zum höchften Erbarmen vor. Es heißt das Evangelium entmannen,

wenn man tut, als ob es dort ein Vergeben und Ueberfehen auch
des nicht zugeftandenen und bereuten, des trotzigen, felbilgerechten
Böfen gäbe. Gegen diefes gibt es dort nur fcharfes Wahrheitszeugnis.
Wohl aber zarteftes Erbarmen für die von fich felbft und andern
Gerichteten, für die Geächteten, die Zöllner und Sünder. So allein ift
es echt. Nur wo das Böfe ganz deutlich und fcharf erkannt und
bekannt wird, gibt es Vergebung. Vergebung fpenden, wo gar keine
Erkenntnis der Sünde ift, wie es auch eine heutige theologifche Mode übt,
ill ein arger Mißbrauch des Koftbarften vom Evangelium, und, wie uns
letzthin Pfarrer Gerber gezeigt hat, nicht beffer als einft der
Ablaßhandel, nur daß hier der Ablaß wenigftens noch etwas koftete, während

er heute den Leuten vorgeworfen wird.
Damit für diesmal genug. Ich geben Ihnen, verehrter Freund, mit

einer Herzlichkeit, die durch dielen Unterfchied in der Einheit des
Denkens auf keine Weife vermindert wird, die Hand und bin

Ihr Leonhard Ragaz.

Vom Eintritt Rußlands in den Völkerbund.
Vorbemerkung. Viele werden fich freuen, die Meinung des ernften und

großen Jüngers Chrifti, der Wilfred Monod ift, über den Eintritt Rußlands in den
Völkerbund zu vernehmen. Es ift die Antwort auf eine durch ein franzöfifches
Blatt erfolgte Anfrage. D. Red.

Meine Arbeitsüberlastung hat mich daran verhindert, früher auf
Ihre Enquête zu antworten. Auch kann ich Ihnen nicht mehr als ein

paar Worte fagen.

443



7

Fo» Dahingegangenen.

Arthur Aefchlimann, der kürzlich als Pfarrer von Burgdorf (Bern) geftorben
ift, gehörte einft zu unferen Gefinnungsgenoffen und zu den Mitarbeitern der
„Neuen Wege". Aus diefem Zufammenhang und auf die Anregung aus unferem
Kreife hin hat er die Schrift: „Bauer und Arbeiter" gefchrieben, die eine der

alSererften Bearbeitungen diefes Themas war, und zwar eine vorzügliche, die auch
heute noch keineswegs veraltet ift. Später hat fich infolge des Stärker hervortretenden

religiös-fozialen Radikaiismus (befonders in der Militärfrage) diefe
Verbindung etwas gelockert, ohne aber je abzubrechen. Wir werden dem wackeren,
charaktervollen, durch und durch gediegenen Manne ein dankbares Gedächtnis
bewahren.

Mitteilungen.
I. Arbeitsgemeinfchaft für Volksbildung in Langenthai (Kanton Bern).

Beginn: Freitag, den 30. November und 14. Dezember, abends 20.1$ Uhr,
im alten Primarfchulhaus.

Thema: L. Ragaz „Erneuerung der Schweiz" und „Die Neue Schweiz".
Einladung zur Mitarbeit an alle Gesinnungsfreunde!

II. Meine Brofchüre: „Das gegenwärtige Gefchehen in Rußland", auf welche im
Oktoberheft der „Neuen Wege" hingewiefen wurde, ift feit längerer Zeit vergriffen.

Letzthin wieder eingegangene Beftellungen kann ich deshalb leider nicht
ausführen. Sollten fidi nodi mehr Intereflenten finden, fo würde ich mich
vielleicht zum Druck einer neuen Auflage entfchließen. Neuerdings eingegangene
Beftellungen bleiben einftweilen vorgemerkt.

Pfarrer Max Heinz, Rötelftraße 63, Zürich 10.

III. Aus einem Nachlaß wären die folgenden Jahrgänge der „Neuen Wege"
gegen eine befcheidene Entfchädigung abzugeben:

1906 und 1907; 1929 (diefer Jahrgang gebunden); 1932. Unvollftändige
Jahrgänge: 1931, fehlt Nr. 10; 1930, fehlt Nr. 7/8; Nr. 2, 3, 4, 5, 6 find doppelt
vorhanden. 1929 fehlen Nr. 1 bis 5.

Auskunft erteilt Fräulein Margrit Zingg, Rehetobel (Appenzell A.-Rh.).

Druckfehler.
Im Oktoberheft ift zu lefen: S. 431, Z. 7 v. ob., „reicbgottesgefchichtliche"

(ftatt „reichsgottesgefdiichtliche") Macht; S. 442, Z. 15 v. ob., „begründete
Gewißheit" (ftatt „gegründete"); S. 443, Z. 16 v. unt., „am Evangelium" (ftatt
„vom"); S. 449, Z. 19 v. ob., „Wenn" (ftatt „daß"); S. 452, Z. 19 v. unt.,
„Braunbuch" (Statt „Weißbuch"); S. 458, Z. 2 v. unt., „die einft wertvollen"
(ftatt „nidit wertvollen"); S. 462, Z. 18 v. unt., „Sir Cripps" (ftatt „Lord");
S. 462, Z. 1 u. 2 v. unt., „Problems of a Socialist Governement (ftatt „Towards
a"). „Probleme" einer fozialiftifchen Regierung (ftatt „einer fozialiftifchen
Regierung entgegen); S. 469, Z. 11 v. ob., nach „Mufy" handelt.

Berichtigung.
Die Firma Efcher Wyß, Mafchinenfabriken, Aktiengefellfchaft, teilt uns mit,

daß ihr von rückgängig gemachten ruffiSchen Aufträgen nichts bekannt fei. Wir
hatten die Notiz den Zeitungen entnommen. Es käme alfo nur die Mafchinen-
fabrik Oerlikon in Frage.


	Vom Kampf zwischen Gut und Böse : ein Briefwechsel : Teil I und II
	Anhang

