Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 28 (1934)

Heft: 9

Artikel: Der Schatz der evangelischen Kirche : Nachtrag (Teil I)
Autor: Hansen, Julia Inger

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-136573

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-136573
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Schatz der evangelifchen Kirche.
Nachtrag. |

Vorbemerkung. Die folgenden Seiten bilden die unmittelbare
Fortietzung des im Dezember gedruckten Abfchnittes des Auffatzes
und find durch ein Mifiverftindnis im Drucke ausgefallen. Die Lefer,
welche f{ich die Miihe geben wollen, die Seiten 549—j559 des De-
zemberheftes wieder zu lefen, werden f{ich dadurch das Verftindnis
der folgenden Seiten fehr erleichtern.

Weil das Erfcheinen diefer Seiten durch einige Mifverftindnifle
fich um Monate verzdgert hat, fei hier noch an die Hauptgedanken
der im Oktober-Dezember gedrudkten Stiicke des Auffatzes erinnert.

Es fei auch hier an die Hauptgedanken der vom Oktober bis Dezember ge-
druckten Stiicke des Auffatzes erinnert.

I. Die Betrachtung und Einfchitzung der Werke der Chriften war in der
urchriftlichen Gemeinde und altchriftlichen Kirche eine ganz andere als die der
mittelalterlichen Kirche, aus welcher Luther hervorging. In der alten Kirche wur-
den die Werke des Chriften, d. h. die guten Taten, die an den Nichften geiibt
wurden, als Friichte des Geifles betrachtet, die iiberall da fein mufiten, wo der
Geift war, d. h. bei jedem Jiinger Chrifti. Sie waren Pflicht des Menfchen und
zugleich Gelchenk Gottes, hatten alfo nichts Verdienfiliches an fich. Die Kirche
nach der Volkerwanderung dagegen betrachtete die ,,Werke® des Menfchen (die
nicht mehr blof8 Taten der Nich{tenliebe, fondern auch und vor allem ,,Abt6tun-
gen“ und Kafteiungen des Korpers umfafiten) als etwas an fich Verdienftliches,
wodurch der Menfch fich das Gefallen Gottes und damit Straffreiheit am Tag des
Gerichtes und ewige Seligkeit erwarb. Luther war in diefer Betrachtung der
»Werke” erzogen, und weil fie ihn, der {chwer unter Hollenfurcht und Pride-
ftinationsangft litt, in einen aufreibenden und ausfichtslofen Kampf, durch
feine Werke Gott genugzutun, hineintrieb, aus welchem ihn erft feine Beichifti-
gung mit dem Romerbrief befreite, wegen der darin enthaltenen Erwihnung der
Rechtfertigung des Abraham durch den Glauben und der Rede von einer ,,Gottes-
Gerechtigkeit®, die Luther {o deutete, dafl Gott nicht Gerechtigkeit von Seiten des
Menichen fordert, fondern umgekehrt diefe Gerechtigkeit dem Menfchen [chenkt
»wegen der Verdienfte Chrifti, ging er in feiner heftigen Reaktion gegen die
auf Werke zielende Forderung, die ithn felbft fo fehr gequilt hatte, fo weit,
daf} er die Werke (und das heifit das ganze Leben des Menichen) fiir gleichgiiltig
erklirte, wenn nur der Glaube da wire, weil der Glaube allein den Menichen
rechtfertigt. Aus diefer Verdolmet{ichung der paulinifchen Worte iiber Glaube
und Rechtfertigung entwickelte fich bald die Lehre der ,,angerechneten Gerechtig-
keit”, die die fozufagen unvermeidliche Vulgarifierung des urfpriinglichen lutheri-
{chen Gedankens darftellt, die auch Luther felbft in feinen {piteren Jahren unmif}-
verftindlich lehrte, und die bis auf den heutigen Tag eine dominierende Rolle
in der Glaubenslehre der lutherifchen Kirche {pielt.

II. Wenn die mittelalterliche Kirche fich {fo weit von dem urlpriinglichen
Verftindnis der Bedeutung der Werke des Menf{chen verirren konnte, {o hatte das
feinen Grund darin, daff der Zentralpunkt der Glaubenslehre der altchriftlichen
Kirche, die Erléfung in Chriftus, im Mirttelalter vergeflen war und fich in eine
Lehre von der ,Rechtfertigung® (durch Werke oder durch Glauben) verwandelt
hatte, aus welcher fich wieder das Streben nach Siindenvergebung und Seligkeitser-
werbung, als einziger Aufgabe des religisfen Men{chen, entwickelte. Die erften chrift-
lichen Jahrhunderte redeten aber nicht von ,,Rechtfertigung®, fondern von ,,Er-
16[ung® durch Chriftus, in welcher fowohl die ,,neue Geburt® als auch der heilige
Geift gefchenkt wurde. Weil die Taufe, folange fie noch hauptfdchlich Erwach-
Jenen erteilt wurde, die {charfe Grenze zwifchen dem alten und dem neuen
Leben eines Jiingers Chrifti bildete, wurde bald angenommen, dafl die ,neue

379



Geburt“ (in der Dogmatik ,,Wiedergeburt genannt) und das Gefchenk des Gei-
ftes nur durch die Taufe vermittelt und ausnahmslos in diefer gefchenkt wiirden.
Das lehrt auch heute fowohl die katholifche als die proteftantifche Kirche, obgleich
das urfpriingliche Verftindnis diefer Gefchehnifle in ihr faft vollig vergeflen ift.
Weil die ,,Rechtfertigung®™ in der ,,Wiedergeburt” {chon enthalten ift, wurde die-
fer paulinifche Ausdruck in den erften Jahrhunderten nur {elten gebraucht. Erft
nach Awugnflin, der fiir feinen Kampf gegen Pelagius die paulinifchen Begriffe
»Rechtfertigung®, ,,Auserwihlung” und ,,Gnade” heranzog, erhiclt der Romer-
brief die Stellung in der Dogmatik der Kirche (sowohl der katholifchen als der
proteftantifchen), die. er feither behalten hat, auch wenn beide Kirchenparteien
thn ganz verlchieden interpreticren.

I11. Paulus unterfcheidet fich in {einer Auffaflung von der Erlofung in Chri-
ftus und der durch diefe gefchehenden ,neuen Geburt® nicht von dem, was fonft
iiberall im Neuen Teftament zum Ausdruck kommt, nur f{ind wir, weil feine
Eriefe einen {o verhiltnismiflig groflen Teil des Neuen Teltamentes bilden, ge-
neigt zu meinen, daf er eine befondere Lehre vom Heil des Menfchen gelchaf-
fen habe und dafl diefe die richtige fei, auch wo fie {cheinbar in Wider{pruch zu
den anderen Apofteln fteht. (Beilpiel: Jakobusbrief.) Auch fiir Paulus liegt aber
das ganze Gewicht auf der New[chépfung des werdenden Jingers Chrifti, die in
der Taufe vor fich geht, und die von ihm als Tod des alten Menfchen und Aujf-
- erflehung des neuen bezeichnet wird. Deutlich fagt Paulus, dafl weil der Menich
durch die Vereinigung mit Chriftus (die in der urchriftlichen Taufe gefchah) der
Siinde flirbt, er fortan nur durch Chriftus und fiir Chriftus lebt. Deshalb ift er
nach diefer Neufchopfung (oder Auferftehung) nicht mehr ein Knecht der Siinde,
fondern ein Freigelaflener Chrifti, der ihm in Freiheit mit feinem ganzen Leben
dienen foll. Damit it die Frage der ,,Werke™ ohne weiteres geléft. Dies {pricht
Paulus auf die feierlichfte und gewaltiglte Weife aus in dem f{echften bis neunten
Kapitel des Romerbriefes. ‘Was er dagegen unter ,Rechtfertigung” und ihr Ver-
hiltnis zum Glauben verfteht, das zeigen uns die erflen Kapitel desfelben Briefes.

L.

Lefen wir, um das zu verftehen, diefe Kapitel durch: Nach einer
Schilderung der nichtchriftlichen Welt und ihrer Siinden, an welchen
fowohl Jude als Grieche Anteil haben, folange fie nicht durch Chriftus
erneuert worden f{ind, wenn auch der Jude wegen f{einer Geletzestreue
in geringerem Mafle als der Grieche, kommt Paulus auf das mofaifche
Gefetz zu {prechen und betont, dafl das Haben des Geletzes wohl dem
Juden ein Vorteil ift, infofern als er dadurch immer weify, was er tun
foll, um vor Gott gerecht zu werden, dafl aber immerhin auch die Hei-
den ein Gefetz Gottes, d. h. eine Richtichnur des Lebens, in ithrem Ge-
wiflen haben, und dafl der Umftand, dafy das Gefetz der Juden deut-
licher redet, fiir fie nicht unbedingt ein Vorteil ift, weil es {chliefilich
nicht darauf ankommt, daff man weifl, was man tun {oll, fondern dar-
auf, dafl man es auch wirklich tut. Und da darf er nun mit grofler
Sicherheit behaupten, dafl das mofaifche Gefetz dem Menfchen zu die-
fem Tun nicht verhilft — ift er doch felbft ein Jude und hat feine
ganze grofle Mithe darauf gerichtet, das Gefetz auch wirklich zu er-
fiillen, und weil das ihm nicht gelang, hat er die Erfahrung gemacht,
dafl das Geletz, das ithm zur Hilfe und zur Erreichung des Lebens
gegeben war, ihm zum Tode gereichte, indem das Wiflen, dafl er den

380



Geboten ent{prechend leben {ollte, fowohl {eine Schuld als fein Schuld-
bewufiticin erhthte. Von nun an richtet er in dem Briefe feine Worte
an die Juden, die nicht Chriftus folgen wollen, weil fie meinen, durch
Erfillung des Gefetzes, fo weit dies ihnen moglich ift, alles getan zu
haben, was Gott von ihnen forderte, und die in ihrem Bewufitiein, das
Geletz zu haben, fich hochmiitig tiber die Heiden ftellen, die fich Chri-
ftus angefchloffen haben. — Man konnte {ich dariiber wundern, daf}
Paulus in einem Gemeindebrief, der doch Chriftusgliubige als Lefer
vorausfetzt, fich {o viel mit den Juden befchiftigt, die Chriftus nicht
folgen wollen; ficher will er aber dadurch den Gemeindegliedern Waf-
fen in die Hand geben gegen die Beeinfluflung von feiten der Juden
auflerhalb der Gemeinde, welche fowohl die Heiden als auch die Chri-
ften gewordenen Juden von ihrer gefetzestreuen Hohe aus verachteten.’)
Ein Teil diefer Verachtung traf {elbftverftindlich auch den Pharifder
Paulus, der, obgleich als Jude geboren, doch dem fo {chmzhlich Ge-
kreuzigten gefolgt war. Statt nun gleich von feinen Erfahrungen als
Chrift zu {prechen, die von diefen Juden doch nicht verftanden werden
wiirden, weil ein Menich nur verfteht, was er {elbft erlebt hat, ver-
{ucht Paulus in diefen einleitenden Kapiteln, die Juden mit ihren eige-
nen Waffen zu f{chlagen, indem er zeigt, wie Abraham, der Stamm-
vater, vor Gott als ein Gerechter er{chien, obgleich er weder befchnitten
war noch das Gefetz beobachtete, das letztere aus dem einfachen
Grunde, weil das Gefetz erft vierhundertdreiflig Jahre nach Abraham
. gegeben wurde. Was hat denn Abraham vor Gott annehmbar gemacht?
Sein Glanbe! Mit grofler Gewandtheit benutzt Paulus hier die zwei
einzigen Stellen der Schrift, wo Glaube und Gerechtigkeit miteinander
in Verbindung gebracht find, um mit einem kithnen Griff — uns er-
{cheint er faft zx kithn, weil uns die Vorausfetzungen fehlen, die feine
Zeitgenoflen befaflen — eine Verbindung zwifchen diefem Glauben,
der alfo Abraham gerecht vor Gott machte und den Glauben, der
jetzt Juden wie Heiden rechtfertigt, den Glauben an Chriftus nim-
lich, herzuftellen, ja eigentlich geht Paulus noch weiter, indem er das
vieldeutige Wort Glaube in diefen beiden Fillen, die uns doch fo ver- -
. {chieden als nur moglich {cheinen, dasfelbe bedeuten lifit.

Gegen die Selbfterlofung der Juden durch Gefetzeserfilllung, die er
als nichtig erkldrt, {chon aus dem Grunde, weil kein Men{ch mit nur
menfchlichen Kriften das Gefetz erfiillen kann, ftellt Paulus am Schlufl

Yy Es ift auch moglich, daff Paulus fich hier gegen Angreifer verteidige, die
fich daran geidrgert hatten, dafl er Heiden und nicht Juden predigte, oder dafl er,
nach den Erfahrungen, die er bei den Galatern gemacht hatte, eine dhnliche Ge-
fahr bei der romifchen Gemeinde fiirchtete und diefer zuvorkommen wollte. Je-
denfalls find feine Gedanken in bezug auf die Rechtfertigung aus dem Glauben
deutlicher und vollftindiger im Galaterbrief ausgedriickt als im Romerbrief, wo

er manches nur fo kurz andeutet, dafl es ohne die Hilfe zum Verftindnis, die der
Galaterbrief bietet, falt nicht verftindlich ift.

381



des dritten Kapitels die Erlofung, die durch Chriftus gefchieht. Diefe
Erlofung wird ohne Verdienft oder Anftrengung von leiten des Men-
fchen ihm aus Gottes iiberreicher Giite zuteil, wenn er fich Chriftus an-
{chliefit. Das Erlofungswerk ift ganz Gottes; es ift als objektive Tat-
fache {chon da feit dem Tode und der Auferftehung Chrifti, weil er
als Ueberwinder der bofen Geiftesmacht die Bande der Knechtichaft
der Men{chheit gebrochen und fie von ihrem tyrannifchen Beherricher
losgekauft hat, wie man auch in menichlichen Verhiltniffen einen Skla-
ven von feinem bofen Herrn loskaufen kann, Der neue Herr des
Menfchen ift demnach Chriftus, der fein Leben als Lofegeld fiir die
- Men{chheit gab. Dem einzelnen Menf{chen fehlt nur noch, dafl er diefe
Frohbotfchaft horen und glauben foll, wie Abraham die Frohboti{chaft
glaubte, die thm Gott verkiindigen lief}, daff ihm ein Sohn geboren
werden follte. Durch diefen Glauben wird dann der Menfch mit Chri-
ftus verbunden (das war der Sinn der urchriftlichen Taufe) und erlebt
in und durch diefe Verbundenheit den Tod {eines alten und die Geburt
oder Auferftehung des neuen Menichen. Jiidifch ausgedriickt mufd das
heiflen, nach dem Beifpiel Abrahams, dafl der Menfch durch diefen
feinen Glauben ,gerechtfertigt™ wird.

Der Glaube ift alfo nach Paulus (und darin ftimmt er ganz mit
den anderen Apofteln iiberein) das Einzige, das nottut, damit" der
Einzelmenich Anteil an der gelchehenen, objektiv {chon dafeienden Er-
16fung, die fiir die ganze Menichheit gewonnen ift, bekomme. Der
Glaube ift die individuelle Leiftung des Men{chen, das Einzige, das er
in bezug auf feine Erléfung (judifch ,,Rechtfertigung™ genannt) leiften
kann und leiften {oll. Was diefe Erléfung, die er als Neufchdpfung
durch Chriftus (oder Auferftehung mit Chriftus) bezeichnet, bedeutet
und umfaflt, davon redet Paulus im fechften bis achten Kapitel des
Briefes — an diefer Stelle wird nur die unbedingt notwendige Voraus-
fetzung von feiten des Menichen, der Glaube, erwihnt. In diefer Neu-
{chopfung begegnen fich Juden und Griechen; wie fie alle gefiindigt
haben, mit oder ohne Geletz, fo werden fie auch alle, ob fie Geletz
haben oder nicht, durch die Erlofung, die in Chriftus ift und aus
Gottes Gnade ftrémt, von fowohl Anklage als Herrf{chaft der Siinde be-
freit, ,,gefchenkweife®, d. h. ohne dafl weder Erfillung des Gefetzes
oder fonft irgendwelche Anftrengungen von feiten des Men{chen dazu
etwas beitragen oder beitragen konnten.

In der folgenden Argumentation, die den Zweck hat, die Ueber-
fliifTigkeit des Gefetzes in bezug auf die Erloéfung des Men{chen zu zei-
gen, operiert Paulus mit den jidifchen Begriffen ,,Sithnedeckel®, ,,Recht-
fertigung und ,,Gerechtigkeit, und es ift deshalb notwendig, alle
diefe Begriffe, deren Sinn uns doch eigentlich nicht mehr unmittelbar
einleuchtet, einzeln zu unterfuchen, indem wir verfuchen, fie in ihrer
urfpriinglichen Bedeutung zu nehmen und von den ent{prechenden
chriftlichen Begriffen zu unter{cheiden, damit wir nicht irregefithrt wer-

382



den wie Luther es wurde, weil er auf diefen Unter{chied nicht auf-
merkfam war.

Wenn Paulus Chriftus als Sithnemittel oder Sithnedeckel erwihnt
— der Ausdruck ift ja von dem Deckel der Bundeslade entnommen —,
dann geht er von der jidifchen Auffaflung von ,,Sthnung* und Siin-
denvergebung aus, infolge welcher die Siinde mittelft eines Opfers von
{eiten des Biiflenden und Sithnenden zugedeckt wurde, {o dafl Gott um
des Opfers willen — und das bedeutet ja wieder: um des Sithnenden
Abficht willen, feine Siinde wieder gutzumachen — die Siinde ihm
nicht mehr zurechnete, gleichfam aus dem Schuldbuch des Meni{chen
ftrich. Das ift die Erklirung der ,,Siindenvergebung®, die in dem
Pialmzitat, das Paulus an diefer Stelle anfiihrt (Pfalm 32, 1—2), zum
Ausdruck kommt: ,,Gliick{elig {ind. die, denen die Uebertretungen ver-
geben und deren Siinden zugedeckt {ind; gliickfelig it der Mann, dem
der Herr die Siinde nicht zurechnet.” Der Gedanke ift der, daf} die
Siinde nicht eigentlich getilgt werden kann; Gott muf} fie vergeflen,
mufl tun, als ob fie nicht da wire. Diefe {pezififch jiidifche Auffaffung
von der Vergebung der Siinden als eine Zudeckung und Nicht-Anrech-
nung der Siinde um des Opfers willen hat Luther als chrifflich genom-
men und feine ganze Rechtfertigungslehre darauf aufgebaut, wobei
aber nicht vergeflen werden darf, daff es die in feiner Kirche, wie auch
heute noch, fowohl in der katholifchen als in der proteftantifchen
Kirche, geltende Ver{ohnungslehre (die auf derfelben jiidifchen Vor-
ftellung fuflt, und darin weit von der Lehre von Siinde und Vergebung
der alten Kirche und des Urchriftentums abweicht) war, welche ihn
dazu verleitete. Luther hat es aber fertiggebracht, durch {eine Lehre
von der angerechneten Gerechtigkeit, diele jiidifche Auffaffung von
Siinde und Siindenvergebung in eine pfeudo-chriftliche zu verwandeln,
ohne zu beachten oder zu verftehen, dafl Paulus in dem fechften bis
achten Kapitel desfelben Briefes {ehr deutlich von der chriftlichen Ver-
gebung der Siinden redet, die eine Befreiung von der Herrichaft der
Siinde in fich {chlieffit und es unmdoglich macht, dafl ein Menich zu-
gleich Siinder und Gerechter fein kann. Die Zudeckung oder Nicht-
zurechnung der Siinde im alten Bunde gehorte eben zu dem Vor-
linfigen, mit welchem Gott fich begniigte, bis die Zeit erfiillet war, und
die durch Chriftus moglich gewordene Befreiung von der Siinde den
Men{ichen als Frohbotichaft angeboten werden konnte. Die Nicht-
zurechnung der Siinde war, um einen Ausdruck des Hebrderbriefes zu
gebrauchen, ein Schatten, der dem Kommenden vorausging.

Aechnlich verhilt es fich, wenn Paulus in diefem Zufammenhang
von Rechtfertigung {pricht. Auch mit diefem Ausdruck befindet er fich
auf altteftamentlichem Boden. ,,Rechtfertigung® kann im Romerbrief,
dem Zufammenhang nach, kaum etwas anderes bedeuten als Freifpre-
chung von der Anklage und dem Gericht, unter welchem der Menich we-
gen {einer Siinde, fowohl der angeerbten als der eigenen, {teht. Diefe Frei-

383



{prechung kann nur aus dem Munde Gottes, des grofien Richters, er-
folgen. Die Anklagefchrift gegen die Menichen von feiten des wider-
gottlichen Anklédgers ift nun durch den Tod Chrifti verrichtet, und der
Menich dadurch in Freiheit gefetzt. Diefe Freifprechung der Men{ch-
heit it aber ganz an das Opfer Chrifti gekniipft und tritt fiir den
Einzelmenichen erft in Kraft, wenn er mit Chriftus vereinigt wird,
was auch fo ausgedriickt werden kann, dafl der Menfch durch feinen
Glauben an Chriftus die ,,Rechtfertigung (im Sinne der Freifprechung)
erlangt, weil es der Glaube ift, der ihn zur Vereinigung mit Chriftus
fihrt. Dem jiidifchen Begriff Rechtfertigung entipricht deshalb der
chriftliche Begriff Erléfung, der aber weit umfaflender ift als die alt-
teftamentliche ,,Rechtfertigung®, weil Erléfung in fich die neue Geburt
(bei Paulus Tod und Auferftehung genannt) {chliefit. ,,Rechtfertigung*
bezeichnet einen blof juridifchen Vorgang, wie ja {iberhaupt das Ver-
hdltnis des Juden zu {einem Gott juridifch gedacht wurde. ,,Erl6{fung*
dagegen bezeichnet einen biologifchen Vorgang. Der Chrift, der mit
dem Auferftandenen vereinigt worden ift (ihm ,.eingepflanzt” oder
weingepfropft™ ift), it nicht nur von einer Anklage freigefprochen
worden — das ift er auch — aber noch weit mehr ift ihm gefchenkt:
cer ift der Macht und Gewalt der Todes{phire entriffen und in die
Lebens{phire, die von Gott ausgeht, eingetreten. Er hat durch diefe
neue Verbindung mit Chriftus und durch Chriftus mit Gott den Zu-
fland des Lebens, den er durch feinen Abfall von Gott verloren hatte,
wieder gewonnen und foll nicht mehr ,,des Todes fterben®, fondern
blof} ,,ent{chlafen*. |
In judifcher Terminologie kann das aber gar nicht vollig aus-
gedriickt werden, weil diefe Erlofung grofler ift, als fich je der Jude fie
 gedacht hat, deshalb heifit es auch nur in diefer altteftamentlichen
Sprache des Paulus, dafl der Menfch, wenn feine Stinden ihm nachgelai-
fen werden ,,gerechtfertigt, d. h. von der Anklage freigelprochen und
in Freiheit gefetzt wird. Paulus mufl fich mit diefem Ausdruck, der
zwar nicht alles, aber doch etwas von dem fagt, was fein Herz erfiillt,
begniigen, weil er {einen jiidifchen Gegnern auf ihrem eigenen Boden
und in ihrer eigenen Ausdrucksweile erwidern will. Sogar den Juden
foll es logifch einleuchtend werden, dafl die Verbindung mit Chriftus
dem Menichen gibt, was die Erfiillung des Gefetzes — vorausgefetzt
dafl diefe moglich wire — ihm nie geben kann. Denn felbft wenn
Rechtfertigung (Freifprechung) durch Gefetzeserfiillung zu erreichen
wire — Leben kann das Gefetz nie und nimmer geben. Deshalb wird
auch das Zitat aus dem Propheten Habakuk neben dem aus dem erften
Mofesbuch zu Hilfe gezogen, weil beim Propheten von dem Leben die
Rede ift, das der Gerechte durch {einen Glauben gewinnen foll. Durch
Chriftus wird das Leben dem Menfchen wiedergefchenkt, das er durch
die Siinde verloren hatte. Soll Paulus aber den Gedanken des Lebens,
der in dem jiidifchen Begriff , Rechtfertigung™ nicht enthalten ift, zum

384



Ausdruck bringen, dann geniigt ihm die jlidiich-juridifche Terminolo-
gie nicht mehr. Den chriftlichen Gedanken der Erlofung mufd er bio-
logifch ausdriicken, indem er fagt, dafl der Chrift, wenn er erloft wird,
zu neuem Leben auferfteht oder geboren wird. Im Romer 5, 18 ver-
{ucht er einmal, beide Gedanken, den jiidifchen der Rechtfertigung und
den chriftlichen der Erl6fung, miteinander zu verbinden, indem er
fagt: ,,Wie es durch Eine Uebertretung fiir alle Menichen zum Ver-
dammungsurteil gekommen ift, fo kommt es auch fiir alle Menichen
durch eine Rechttat zur lebenbrmgender Gerechtiprechung.” Leben-
bringend ift diefe Gerechtiprechung, nicht nur weil fie wegen dem
Tode Chrifti, der als Lofegeld den Menichen von f{einem vorigen
Herrn, der ihn in das Bereich des Todes hineingezogen hatte, befreit,
fondern vor allem, weil der Men{ch durch die Verbindung mit Chri-
ftus das gottliche Leben wiedergewinnt, das ihm fonft durch den Siin-
denfall fiir immer verloren gegangen war; ihm nun aber wegen der
Verbindung mit dem Auferftandenen iiber das irdifche Leben hinaus
bleibt. Sein Leben nach der ,,Gerechtiprechung® wird deshalb eigent-
lich das Leben Chrifti: ,,Nicht linger lebe ich, fondern Chriftus in
mir, d. h. Chriftus ift in ihm das Lebenspr1n21p, das ithn vor dem
Tode bewahrt.

Gerecht wird der Menfch nach der ,,Rechtfertigung® im alttefta-
mentlichen Sinne des Wortes eigentlich nicht, nur ,,gerechtfertigt“. Er
wird begnadet, die Strafe wird ithm erlaflen und die Verpflichtung thm
auferlegt, nicht mehr zu {tindigen, eine Verpflichtung, die er aber aller
Wahr{cheinlichkeit nach bald wieder brechen wird, denn die Neigung
zur Siinde ift ihm nicht weggenommen worden. Auf altteftamentlichem
"Boden war es eben nicht moglich, weiter zu kommen als zur Frei-
{prechung. Gerecht im tiefften Sinne des Wortes wird aber nach Pau-
lus der durch Chriftus neu geborene Menich, weil Chriftus ihm [ein
Leben und feinen Geift {chenkt. Und dies Leben ift felbftverftindlich
ein Leben in vollkommener Gerechtigkeit,') weil es aus der Verbindung
mit Gott und Chriftus ftrémt, und diefe Verbindung wird durch jede
Ungerechtigkeit geftort. Es erlangt dadurch der Men{ch die Gerechtig-
keit, die grofler ift als die der Pharifder und Schriftgelehrten. Keine
,,angerechnete“, fondern eine wirklich dafeiende Gerechtigkeit, durch
den Geift Gottes mdglich gemacht. Dem jiidifchen Begriff ,,gerecht®
fteht deshalb der chriftliche Begriff ,heilig” gegeniiber. Denn heilig
wird ein Menfch nur durch Chriftus.

11,

Wenn Paulus fich aber auf Abraham und auf die Stelle bei dem Pro-
pheten Habakuk beruft, um dadurch feinen Gedankengang {einen

1) Der Gedanke, dafy der Chrift gerecht, d. h. ohne Siinden leben kann und
foll, kommt iiberall be1 den chnﬁhchen Schriftftellern der erften drei Jahrhunderte
zum Ausdruck, z. B. in ihren Erklirungen der fiinften Bitte des Vaterunfers.

385



Stammesverwandten einleuchtender zu machen, fo ift die Gerechtigkeit,
von welcher er hier redet, noch immer die altteftamentliche, nicht die
hohere, die nur durch Chriftus erreicht wird. Ein Gerechter war nach
dem Sprachgebrauch des Alten Teftaments, das ja das Wort geradezu
als Gegenfatz des ,,Siinders“ benutzt, ein ethifch fortgefchrittener
Men{ch, ein guter Menich, wie wir {agen wiirden, ein Menfch, der, fo
weit es dem Menfchen uberhaupt vor Chriftus moéglich war, die Sitten-
vorichriften erfiillte, die Gott, zuerft durch das Gewiffen, fpater durch
das mofaifche Gefetz den Menfchen zu ihrem eigenen Nutzen gegeben
hatte. Relativ blieb freilich immer diefe Gerechtigkeit, weil ein Menich
von {ich aus, ohne die Hilfe Gottes, die thm nur durch Chriftus zuteil
wird und den Erzvitern alfo noch unerreichbar war, nicht gut im ab-
{oluten Sinn des Wortes werden kann. 'Er kann gerecht werden, aber
nicht heilig, und {eine Gerechtigkeit befteht nur in einer groﬁeren oder
kleineren Anndherung an diefe abfolute Gerechtigkeit, die Gerechtig-
keit Gottes. Er konnte aber immerhin im alten Bunde fo weit kom-
men, dafl er fiir Gottes Heilsplane zugunften der Men{chheit brauch-
bar werden konnte. Ein folcher Gerechter war Abraham, und Paulus
{agt uns nun, daf} er durch feinen Glanben auch ,,gerechtfertigt wurde,
d.h. daf} er vom Todesurteil iiber den Men{chen freigefprochen wurde.
Der Jakobusbrief fagt umgekehrt, dafl diefe Rechtfertigung durch feine
Werke gefchah (Jakobus 2, 21), nimlich dadurch, daff er in Glauben
und Gehorfam gegen Gott feinen Sohn Ifaak opferte. Rein unmittel-
bar find uns die Worte des Jakobus viel verftindlicher als die des Pau-
lus, wenn diefer hier Glaube und Rechtfertigung in Verbindung mit-
einander bringt. Es befteht nun ohne Zweifel ein gewifler Wider-
{pruch zwifchen diefen beiden Aeuflerungen der zwei Apoftel, ein
‘Wider{pruch, der wahricheinlich dadurch zuf’cande kommt, dafl fie die
Worte nicht ganz in demfelben Sinne brauchen. Deutlich ift das, wo
fie von ,,Werken* f{prechen; denn wihrend Jakobus die Werke der
Liebe und der Barmherzigkeit meint, die dem Chriften noch not-
wendiger {ind als dem Juden, weil folche Werke den Beweis ab-
geben, daf} fie auch wirklich mit Chriftus leben, redet Paulus von den
Werken der Gefetzeserfiillung, die nach der Meinung derer, die fie
tibten, die Erlofung durch Chriftus tiberfliflig machen konnten. Thnen
zeigt Paulus, dafl nur die Verbindung mit Chriftus, die durch den
Glauben gekniipft wird, fie erléfen kann. Ganz deutlich kommt dies
im Galaterbrief zum Ausdruck — verwirrend wirkt es aber, dafl Pau-
lus in diefen erften Kapiteln des ,,Romerbriefes einfach vom ,,Glau-
ben redet, ohne zwifchen Glauben an Gott, fo wie Abraham ihn
hatte, und Glauben an Chriftus, dem Glauben, der nach feinen eigenen
Worten allein zu Erléfung fiihrt, deutlich zu unterfcheiden. Er {cheint
mit anderen Worten ganz nach Belieben dem Worte Glauben ver-
fchiedene Bedeutungen beizulegen und gebraucht es bald im alttefta-
mentlichen, bald im neuteftamentlichen Sinn, je nachdem es ihm fiir

386



{feine Argumentation notwendig ift, ohne Riickficht darauf, dafl auf
diefe Weife feine Argumentation — jedenfalls gile das fiir uns —
nicht gerade iiberzeugend wirkt. Wir miiffen deshalb einen Verfuch
machen, wirklich zu verftehen, was Paulus meint, wenn er ,,Glaube®
fagt. Denn unmittelbar verftandlich find uns {eine Worte nicht.
Julia Inger Hanfen.
(Fort{etzung folgt.)

Religits-soziales..

Wie flebt es in Ruflland und anderswo?

Zwel Briefe.

Vorbemerkung: Im Angeficht der {ehr unlauteren und unchriftlichen, oft von
bosartigem Pharifdismus infpirierten Hetze gegen Rufiland, die heute unter uns
im Schwunge ift und die befonders mit der ruffifchen Gottlofigkeit und der Hun-
gersnot in der Ukraine operiert, ift es wertvoll, darliber eine unbefangene Stimme
zu horen, die Stimme eines Mannes, der keineswegs Kommunift ift, fondern gliu-
biger Chrift und Geiftlicher von Beruf, wie gegeniiber der bei uns herrichenden
dumpfen kirchlichen Reaktion den Bericht aus emner wachen und lebendigen, von
einer geiftigen Revolution erfafiten Welt. Darum feien diefe beiden Briefe den
Lefern der ,,Neuen Wege®“ bekanntgegeben, der eine vollftindig, der andere zum
grofleren Teil. ' '

Die Briefe find aus dem Englifchen iiberfetzt und um der konkreten Firbung
willen im Wortlaut wiedergegeben. Die Red.

I.
Paris, 9. Juli 1934.
Lieber Herr Profeflor! :

Die ,,Neuen Wege™ haben mich erreicht, und ich bin Ihnen herzlich
dankbar, dafl Sie an mich gedacht haben. Einige Ihrer eigenen Bei-
trige haben mir einen gewaltigen Eindruck gemacht, befonders die mit
dem Titel: ,,Gegen die Gottlofigkeit™ und »Die Miihlen Gottes*. In
Amerika befteht ja die gleiche Sachlage. Aus rein politifchen Griinden
erhebt die reaktionire Prefle ein groﬁes Gelchrei gegen die proleta-
rifchen Bewegungen, die ,,au fonds” bloff in Revolte zu der Ver-
korperung Jefu Chrifti in dem’ diabolifchen Staatsapparat der Gewalt
und des kulturellen Todes ftehen, wie er in unferen Tagen, als ein
Antichrift, -die Welt beherrfcht. Als ich letzte Oftern wieder in
Amerika war (in New York, Chicago, Bofton, Providence, Montreal,
St. Louis, Milwaukee, Detroit und {o fort), hielt ich in Toronto eine
Predigt iiber den Text: ,,Weib, was weineft du?... Weil fie meinen
Herrn weggenommen haben.“ (Vgl. Johannes 20, 13.) Ich fiihrte aus:
,»Wir jungen Minner find im Begriffe, den Herrn Jefus von den
Fefleln zu befreien, worin der- Mammon und zum Teil auch das Kir-
chentum ihn gelegt haben. Er gehort zu uns. Er ift unfer und wir {ind
fein. Wir mogen die Reichen und Michtigen nicht auf unfere Seite

387



	Der Schatz der evangelischen Kirche : Nachtrag (Teil I)

