Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 28 (1934)

Heft: 9

Artikel: Das Erkalten der Liebe

Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-136572

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-136572
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Erkalten der Liebe.

Und infolge des Ueberhandnehmens des Bofen wird die Licbe
der Vielen erkalten. Wer aber bis ans Ende aushilt, der wird ge-
rettet werden. Matth. 24, 12—13.

Das Wort, dafl wegen dem Ueberhandnehmen des Béfen die Liebe
der Vielen erkalten werde, gehért zu denen, die wie das Licht eines
Scheinwerfers auf unfere Lage fallen. Wenn hier von der ,,Liebe* ge-
redet wird, fo ift zunidchft nicht das gemeint, was wir gewohnlich dar-
unter verftehen: die Liebe im allgemeinen, die Nichftenliebe, die
Bruderliebe, die Liebe zu Gott, die Liebe zu Chriftus, fondern mehr
das, was jenes noch bekanntere Wort von der ,,erften Liebe* im Sinne
hat: die frifche Begeifterung fiir die Sache, der Schwung, das Feuer, die
ganze Hingabe, der freudige Glaube. In diefem Sinne jagt ja jenes
Wort: ,,Aber ich habe gegen dich, daff du die erfte Liebe verlaflen
haft.”“ (Offenbarung Joh. 2, 4.) Freilich bleibt es auch in jenem andern
Sinne wahr, daf} in Zeiten und Lagen, wo das Bofe, die ,,Ungerechtig-
keit”, das, was nicht recht ift, die ,,Geletzlofigkeit™ ({fo heifit es wort-
lich) gewaltig anfchwillt, die Liebe in Gefahr fteht, zu erkalten. Denn
das Bofe, namentlich das Bofe, das Macht hat, das im Regiment fitzt
oder doch zu fitzen {cheint, fordert nicht, wie etwa das blofle Elend,
unfere Liebe heraus, fondern unfern Zorn, ja unfern Haf, einen heiligen
Zorn vielleicht, einen heiligen Hafl; ja fie follen es tun — aber diefes
heilige Feuer ift auch ein gefdhrliches Feuer: es kann leicht weiter freflen,
kann die Liebe zerftoren. Und doch — kénnen wir anders, als das Bo{e
haffen, von Herzen haflen, uns in heftiger Emp6rung gegen es wenden?
Ein Peftalozzi konnte zu den armen Waifenkindern in Nidwalden gehen
und an ihnen lauter viterliche Liebe iiben — grundfdtzlich gefpro-
chen nichts leichter als das! Eine Elifabeth Fry konte in die furcht-
baren Gefingniffe ihrer Zeit hinunterfteigen, lauter Licht und rettende
Giite ausftrahlend, ein ,,Engel der Gefingnifle® — grund{atzlich ge-
{prochen nichts leichter als das! Eine Jofephine Butler konnte es wa-
gen, fogar in die Holle der Bordelle einzudringen, um die elendeften
ithrer Schweftern aus ihnen zu befreien, in der Kraft ihres heiligen Er-
barmens — grundfitzlich gefprochen nichts leichter als das! Grund-
fatzlich gelprochen! Es war ja im Konkreten oft {chwer genug, und
diefe Bahnbrecher der Liebe find grofl genug und bewundernswert.
Aber es bleibt doch dabei: Hier war die Liebe das Gegebene. Hier
ging Chriftus deutlich voran, Hier handelte es fich um Elende, um
Zerichlagene, Geichtete, Verlorene. Hier brauchte man wirklich nur
hinunter zu gehen, fo {chwer und dunkel und gefihrlich auch der Weg
in die Holle immer ift. Wir aber heute, wir haben es mit Michten des
Béfen zu tun, die fieghaft und gewaltig {ind, die obenanf {ind, die da-
zu in einem Glanze prunken, der faft wie Heiligkeit und Géttlichkeit

373



ausficht; wir haben es mit Gotzen und Gotzenmichten zu tun, die fich
als Gott gebirden. Wir aber, wir haben es mit einem Bofen zu tun, das
fich felbft gar nicht als bofe vorkommt, fondern als gut und {chon,
mit einer ,,Ungerechtigkeit”, die fich fir ganz gerecht hilt, mit fitt-
licher, religiofer und anderer Gleichgiiltigkeit oder mit Verblendung oder
mit ,,Geletzlofigkeit®, die fich {elbft {ehr wohl gefallt und ihrer felbft {ehr
{icher ift. Was hitte hier Erbarmen fiir einen Sinn? Diefe Michte {ind
ja ftirker als wir und meinen wohl allenfalls, #ns bemitleiden zu diir-
fen. Unfere Liebe und Nachficht wiirde nur als Schwiche ausgelegt.
Hier gilt, {cheint es, nur das blitzend {charfe Wort der Wahrheit, das
den Gotzen den Refpekt verfagt im Namen des wahren Gottes; hier
gilt blof die riickfichtslofe Enthilllung der Liige, und {cheine. fie noch
{o heilig. Hier gilt blof} das Wort Chrifti, daff er nicht gekommen fei,
den Frieden zu bringen, fondern das Schwert. Dabei ift ja auch noch
eines befonders zu bedenken: Es gehort zum Wefen der Michte, die
wir gerade heute zu bekimpfen haben, dafl fie [elbft die Liebe auf-
heben. Der Militarismus, der Kap1tahsmus der Imperialismus, der
Glaube an Blut und Raffe — es find alles Lehren der Gewalt, welche
die Liebe toten. Ja, das ift das Furchtbarfte an diefen Méichten, diefen
Theorien, diefen Gotzenreligionen, und damit enthiillen fie fich viel-
leicht am meiften als Feinde Chrifti, dafl fie die Liebe aufheben, dafl
fie molochartig den Menfchen verzehren, dall vor ihrem Hauche die
Liebe erkaltet und ftirbt.

Aber wie gefagt, das ift nicht die eigentliche Meinung jenes bedeut-
famen Wortes. Es meint die Abnahme der Begeiflerung fiir die Sache,
des Glaubens an fie. ,,Beim Ueberhandnehmen des Bofen wird die
Liebe der Vielen erkalten.” Es heifit nimlich im Urtext nicht, wie in
den gewohnlichen Ueberfetzungen, ,,Vieler, fondern viel reahfh{cher
,,der Vielen®, und das bedeutet faft: ,,der Meiften®. Und ift eine uns
nur zu bekannte Erf{cheinung. Nicht nur ,,Viele*, fondern ,,die Vielen*
haben fich einft, getragen von einer michtigen Strémung, einer Sache
zugewendet, in der fich thnen die Sache Gottes oder die Sache des
Men{chen, die Sache der ,,Gerechtigkeit”, darzuftellen {chien: dem So-
zialismus, der Friedensfache, der fittlichen Erhebung und Reinigung, ja
{ie haben vielleicht an eine neue Zeit und Geftalt der Sache Chrifli, an
ein neues Kommen Gottes zu den Menfchen in {einem Reiche geglaubt,
haben die befte Glut ihrer Seele daran gefetzt und gewaltige Siege iiber
alle Michte des Bofen erwartet. Und nun? Hat das Bofe nicht viel-
mehr {iberhand genommen? Ift es nicht ftirker als vorher? Krieg,
Militarismus, Mammon, Gewalt, Lafter, Sklaverei aller Art, Ver-
gotzung von Staat, Volk, Rafle — triumphieren fie nicht auf eine
Weife, wie {iec nie vorher triumphiert haben? Wo bleibt da die Ver-
heiflung? Wo bleibt da Chriftus, wo das Reich Gottes? Die Liebe der
Vielen erkaltet. Die Vielen wenden fich den Go6tzen des Tages zu.
Aber auch die, welche treu bleiben — der Puls ihrer Liebe {chligt oft

374



recht matt. Thr Glaube regt nur miide die Fliigel und bleibt nahe an
der Erde. Eine gewifle ,,Anpaflung an die Wirklichkeit* {cheint auch
ihnen geboten. Der Sozialismus wird biirgerlich; die Friedensbewegung
fragt fich, ob nicht etwa eine beftimmte Art von militdrifcher Landes-
verteidigung doch notig fei; die geiftige Erhebung blickt fich nach be-
quemeren Wegen zum Erfolg um; aus der Sache Chrifti wird Theolo-
gie, Kirche und ,,rellglofe Bewegung“ und der Glaube an das Reich
Gottes fragt fich im ftillen, ob er fich vielleicht geirrt habe. Die Liebe
it erkaltet.

Es ift eine furchtbare Gefahr, eine todliche Gefahr. Denn am Ende
des Erkaltens fteht ja der Tod! Leben aber ift Wirme, ift Feuer, ift

Lebens{chwung, ift Glaube, ift freudige Kraft und Tapferkeit.

' In diefer Lage kommt der zweite Teil unferes Wortes zu uns: ,,Wer
aber ausharrt bis ans Ende, der wird felig®, oder, wie es wortlich
heifdt: ,,wird gerettet®,

Bis ans Ende! D1efes Wort vom ,,Ende“ it wieder ganz befonders
bedeutfam. Es ift wie ein Blitz, der einen Gipfel beleuchtet. Ja, dar-
auf kommt es an: Ausharren bis ans Ende! Denn es it im all-
gemeinen ziemlich leicht, den Anfangsweg einer groflen Sache zu gehen,
wenigftens da, wo tiberhaupt ,,die Vielen® in Betracht kommen. Er ift
ziemlich eben und erfreulich. Man ift getragen von frilcher Hoffnung
auf Erfolg, der Himmel ift hell und der Friihling glanzt. Spiter
kommen dann freilich Schwierigkeiten. Auch Enttiufchungen bleiben
nicht aus. Doch das kann man aushalten. Man weify, dafl das {chlief3-
lich auch dazu gehdrt. Aber das Ende! Wie — wenn es nun lange
geht und immer linger? Wenn das Ziel immer weiter zu entweichen
{cheint und zuletzt immer unwahr{cheinlicher wird? Wenn auch der
Weg unficher wird? Dann ift der kritiiche Punkt da. Dann erkaltet
die Liebe der Vielen. Man kann namentlich, wenn man, wie ich jetzt,
im Angeficht hoher Gipfel {chreibt, nicht gut anders, als an eine Berg-
tour zu denken. Jeder weifl, dafl der letzte Aufftieg das {chwerfte
Stiick ift, einmal weil man {chon ermiidet, ja vielleicht erfchopft ift,
aber auch weil es jetzt am fleilften und {chwindligften aufwirts geht.
Das ift in der Tat ein tiefes Sinnbild fiir eine der grofiten aller Ge-
fahren des Lebens. Wir gehen auf dem Wege, der jeweilen unfer
Weg ift, wohl ein Stick weit, ja vielleicht ziemlich weit, aber am
Ende, gerade da, wo nun alles dranf ankime — da ermuden wir; da
werden wir unficher; da bleiben wir ftehen; da kehren wir um. Und
alles, oder doch das Befte, ift verloren. So gelchieht es auf den Wegen
des Einzelnen, {fo auf den Wegen ganzer Bewegungen, fo vielleicht oft
im Allerhchften, im Reiche Gottes felbft. Und ift eine {chwere
Tragodie!

Nein, ausharren bis ans Ende! Um des Lebens, um der Rettung
willen ausharren, gerade jetzt noch! Denn gerade jetzt ift ja der Sieg
nahe! Nur gerade jetzt feft bleiben! Nur gerade jetzt nicht wanken!

373



Nur gerade jetzt dem gefchauten, gezeigten Ziel und Weg treu bleiben
— gerade in diefem dunklen, fchweren Augenblick, in diefer grofiten
Bedringnis des Kampfes. Vericherze fie nicht durch Kleinmut! Ver-
liere nicht durch die Tod{iinde des Unglaubens die Verheiflung! Jetzt,
erft jetzt, gerade jetzt fillt die Enticheidung. Und wenn die Vielen
erkalten und verfagen, haltet ihr aus, die Wenigen, ihr werdet dann
,,die Vielen” wieder bekommen. Jetzt gilt das Wort von der ,kleinen
Herde®, der das Reich ver{prochen ift und die fich nicht fiirchten darf.
Gerade jetzt ift Gott ganz nahe mit der Krone des Sieges in den
Hinden.

Das gilt, wie es immer und allezeit von dem rechten Weg jedes
Einzelnen gilt, auch gerade fiir unfere heutige Lage und alle die guten
und groflen Sachen, fiir die Gott den Menfchen den Geift ins Herz
gegeben hat. Gerade jetzt, im Andrang der verzweifelt {ich auf-
biumenden Gegenmichte des Bofen, fteht {icher das Gute Gottes vor
einem entfcheidenden Durchbruch. Gerade jetzt, in der furchtbaren
letzten Entfaltung des Militarismus und Gewaltglaubens, wird in deflen
Kataftrophe Friede und Menichentum einen ftrahlenden neuen Tag
erleben. Gerade jetzt wird iiber dem vergdtzten Staat und Volkstum
der Menfchenfohn in neuem Glanze auffteigen. Gerade jetzt, in diefer
‘Weltzeit unerhdrter Entfaltung der Gotzenherrichaft, fteht ein Gotzen-
fturz ohne gleichen bevor und leuchtet ein neuer Aeon der Gottesherr-
{chaft auf. Darum harret aus! Ver{cherzet nicht alles, was ihr geglaubt,
gearbeitet, gelitten habt, wegen der letzten {chweren Viertelftunde!
Harret aus, noch eine Weile, bis ans Ende!

Wer {o ausharrt, der wird gerettet fein. Er hat das Befte bewahrt.
Er ift der Verfuchung zur Umkehr nicht erlegen. Diefe Umkehr, fie
bedeutet fchon im Phyfifchen {chwere Gefahr. Umkehr am falichen
Orte bedeutet bei einer Bergtour oft genug Abfturz. Aber im Geiftigen
it fie ganz ficherer Sturz — Sturz in den Tod. Um Gottes willen, um
deiner Seele willen, gib dein Beftes nicht preis! Du wireft nachher
nichts mehr. Harre aus!

Bis ans Ende! Diefes Wort vom ,,Ende hat noch einen andern
hochbedeutiamen Sinn. Das Wort des Urtextes (Telos) bedeutet gleich-
- zeitig auch ,,Ziel“. Und Beides heif3t: Es mufl etwas Beftimmtes er-
reicht werden. Nicht nur darum handelt es {ich, dafl du auf den Gipfel
kommft, fondern auch der Weg ift wichtig. Ohne Bild und befler: Es
gehort zu einer geiftigen Sache, wie zu einer phyfifchen, eine gewifle
Entfaltung, die {ich in einer gewiflen Reife ,,voll-endet. Damals,
als diefes Wort aufgefchrieben wurde, war das ,,Ende der Sturz
der alten Welt. Diefes Drama muflite f{ich entfalten, fo wie es
bildhaft im vierundzwanzigften Kapitel des Matthdus fteht. Diefe
Entfaltung mufite Offenbarung fen, zu diefer aber gehorte un-
erhortes Wachstum der ,,Ungerechtigkeit”, gehorte politifche und
religiofe Not und Verwirrung furchtbarfter Art. Aber das durfte nicht

376



erichrecken. Darin lag ja auch die Verheiflung: ,,Wenn ihr folches
gefchehen {ehet, dann wiflet, daf} das Reich Gottes nahe ift.

‘Sollte das nicht heute wieder gelten, im Kleineren wie im Grofiten?
Die Sache des Sozialismus — fie ift, recht verftanden, nicht ein in die
Wirklichkeit {iberfetztes menichliches Schema, fondern ein ,,Grofles
Lebendiges”, ein Wachstum, eine Entfaltung, die weit iber die
Gedanken der Sozialiften hinausgehen. So ift die Friedensfache. Wie
vag und eng waren doch vor zwanzig oder noch vor zehn Jahren die
Gedanken ,,der Vielen®, aber auch die der ,,Wenigen“ von ihr! Sie
muf {ich ganz anders in die Weite, Tiefe und Hohe entfalten und damit
,,vollenden®. So ift die Sache Gottes iiberhaupt, fo die Sache Chrifti und
des Reiches Chrifti: Es muf} fich offenbaren, um fich zu ,,vollenden®.
Darum miiffen — darauf kommen wir immer wieder zuriick — auch die
Gegenmdichte offenbar werden. Es muf} die Verduflerlichung, die Ver-
weltlichung, der Abfall, die Untreue ganz deutlich werden. Es miiflen
die Gétzen fich offenbaren, um zu ftiirzen, und offenbaren konnen fie
fich nur im Grofiwerden. Es muf} das Heidentum noch einmal {einen
Tag haben, um zu zeigen, was es kann. Es diirfen Wuotan noch ein-
mal kommen und Jupiter Kapitolinus und zeigen, was fie find. Es
darf der Antichrift {ich zeigen. Ja, er ,,mufl es...!

So muf alles {ich vollenden. Darum aber miiffen wir die Geduld
haben, diefer Vollendung zu harren — wiflend, dafl fie um fo ge-
waltiger fich erfiillen wird, je gewaltiger fie fich entfaltet. O du gro-
fler, du wunderbarer Gott, wie filhrft du doch alles weit, weit iiber
l}llnfere Gedanken, und darum zum Teil auch gegen unfere Gedanken

inaus!

Darum aber, um darauf zuriickzukommen, werden wir mit dem
Glauben und der Hoffnung in diefer Zeit auch die Liebe in jenem
andern, engeren Sinne bewahren konnen. Trotz dem Ueberhandneh-
men der ,,Ungerechtigkeit! Ja, wer weill? — erft recht! — gerade
wegen ihr! Denn konnte nicht auch die umgekehrte Wirkung ein-
treten: dafl uns der Anblick diefer Macht des Bofen iiberall in die ent-
gegengefetzte Richtung triebe? Dafl wir, entfetzt iiber den Geift der
. Gewalt, uns erft recht der ,,Gewaltlofigkeit weihten, nicht jener dok-
trindren, dogmatifchen, fondern der aus dem Glauben und der Liebe
ftammenden, freien, {chopferifchen? Daf} wir, von tiefem Abicheu vor
all dem Molochsdienft des Staates, des Volkstums, des Blutes, der
Rafle, uns erft recht dem Geifte, dem Menfchen, zuwendeten? Daf}
wir, tief er{chrocken vor der Gefahr, welche von gewiflen Bewegungen
der Zeit her der Liebe droht, erft recht zu ihr flohen, zur Liebe Chrifti,
zu Chriftus, zur Milde und Giite, zur Heiligung des Lebens, zur barm-
herzigen Ehrfurcht vor dem, was unter uns ift, zu den geringften Brii-
dern Chrlfh, den Schwachen Armen, Klemen, Verachteten? Das be-
deutet ja nicht, dafl wir nun in jenen von uns fo ftark bekdmpften
Fehler einer falfchen Liebe verfielen, die Weichlichkeit gegen das Béfe

377



wird und in furchtbare Verblendung fithren kann, nein, wie Er, der
Men{chenfohn, der die Liebe ift, auch die gewaltlg{’cen Worte der
Wabrbeit gegen alle Menfchengotzen {pricht, der gewaltigfte Anwalt
aller unterdriickten und gefchdndeten Briider ift, und dies gerade weil
er die Liebe ift, fo werden wir, je mehr wir die Licbe fefthalten, nur
um fo riickfichtslofer das Wort der Wahrheit {prechen. Und endlich:
Muf} nicht gerade die grofle ,,Ungerechtigkeit, wenigftens in manchen
ihrer Formen, etwa als Haltlofigkeit, Entartung, Ziigellofigkeit (,,Ge-
fetzlofigkeit™) auch unfer grofles Erbarmen wecken? Verdient — {treng
nur in diefem Sinne — fogar das Bofe im engeren Sinne, die Gotzen-
herr{chaft, die Gottlofigkeit, nicht auch Erbarmen? Ift es nicht auch
Elend? Erbarmen — freilich kein weichliches, kein fentimentales, aber
gottliches Erbarmen!

So kann und foll gerade beim Blick auf die wachfende Un-
gerechtigkeit der Welt auch unfere Liebe grofler werden.

Die Liebe in diefem ganzen Sinne darf nicht erkalten. Wir {ollen
ausharren bis ans Ende. Aber wie foll das gefchehen, wenn doch die
Gefahr {o grofl ift, daf} die Liebe erkaltet und dafl wir nicht aus-
harren?

Ich antworte: Unfere Licbe muf} aus der Quelle ftets neu werden.
Ift ihr Erkalten nicht doch faft immer darum gefchehen, weil wir die
Sache eben doch zu fehr aus einer mehr menichlichen Begeifterung er-
griffen hatten, weil wir zu fehr blof} von einer allgemeinen Stimmung
- getragen waren, weil die Sache fo {chén und gut erfchien? Diefer
Grund war nicht auf die Dauer tragfihig und wir diirfen uns nicht
wundern, wenn er bei fo vielen zerbrockelte. Sollte darum nicht der
Sinn des heutigen Stadiums des ganzen Kampfes um Gott und um den
Men{chen fein, daR wir tieferen Grund fuchen, daf} alle diefe Be-
wegungen zu Gott und dem Menfchen hin eine ganz andere Gelchloffen-
heit, Kraft und Leidenfchaft erhalten, weil fie ganz anders als bisher,
viel klarer und auch bewufiter, die eine Bewegung auf Gott und den
Menfchen hin werden? Sollte nicht dies im Kommen fein? Sollte uns
nicht fchon dies zu wiflen das ,,Harren auf das Ende* erleichtern?
Und haben wir nicht foeben gezeigt, dafl das Ende doch nicht bloff —
am Ende fteht, fondern dafl wir, wenn wir die Augen dafiir haben,
diefes Ende {chon jetzt im Werden {ehen als Entfaltung zum Ende
hin? So dafl wir nur immer mehr, immer groflartiger ,,Ende {chon
jetzt {chauen, weil wir mit dem Gotte gehen, der immer {chafft —
immer neu iiber feine Wege und Wunder ftaunend, immer neu ihn
darob preifend — fo dafl all unfer Harren auf das Ende nur ein Har-
ren auf Gott und Gehen mit Gott wird? Dann kann unfere Liebe nie
dauernd erkalten, fie wird immer neu gendhrt — jene ,,erfte Liebe®,
und darin eingefchloflen jene befondere Liebe Chrifti. Es wird uns
{chon auf dem Wege nie an ,,Seligkeit” fehlen, bis einft héchfle Selig-
keit des erlebten Sieges aufglinzen wird.

Leonhard Ragaz.

378



	Das Erkalten der Liebe

