
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 28 (1934)

Heft: 9

Artikel: Das Erkalten der Liebe

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136572

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136572
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Erkalten der Liebe.
Und infolge des Ueberhandnehmens des Böfen wird die Liebe

der Vielen erkalten. Wer aber bis ans Ende aushält, der wird
gerettet werden. Matth. 24, 12—13.

Das Wort, daß wegen dem Ueberhandnehmen des Böfen die Liebe
der Vielen erkalten werde, gehört zu denen, die wie das Licht eines
Scheinwerfers auf unfere Lage fallen. Wenn hier von der „Liebe"
geredet wird, fo ill zunächft nicht das gemeint, was wir gewöhnlich
darunter verftehen: die Liebe im allgemeinen, die Nächftenliebe, die
Bruderliebe, die Liebe zu Gott, die Liebe zu Chriftus, fondern mehr
das, was jenes noch bekanntere Wort von der „erften Liebe" im Sinne
hat: die frifche Begeifterung für die Sache, der Schwung, das Feuer, die

ganze Hingabe, der freudige Glaube. In diefem Sinne jagt ja jenes
Wort: „Aber ich habe gegen dich, daß du die erfte Liebe verlaffen
hall." (Offenbarung Joh. 2, 4.) Freilich bleibt es auch in jenem andern
Sinne wahr, daß in Zeiten und Lagen, wo das Böle, die „Ungerechtigkeit",

das, was nicht recht ift, die „Gefetzlofigkeit" (fo heißt es wörtlich)

gewaltig anfchwillt, die Liebe in Gefahr fleht, zu erkalten. Denn
das Böfe, namentlich das Böfe, das Macht hat, das im Regiment fitzt
oder doch zu fitzen fcheint, fordert nicht, wie etwa das bloße Elend,
unfere Liebe heraus, fondern unfern Zorn, ja unfern Haß, einen heiligen
Zorn vielleicht, einen heiligen Haß; ja fie follen es tun — aber diefes
heilige Feuer ift auch ein gefährliches Feuer: es kann leicht weiter freffen,
kann die Liebe zerftören. Und doch — können wir anders, als das Böfe
halfen, von Herzen haften, uns in heftiger Empörung gegen es wenden?
Ein Peftalozzi konnte zu den armen Waifenkindern in Nidwaiden gehen
und an ihnen lauter väterliche Liebe üben — grundfätzlich gefprochen

nichts leichter als das! Eine Elilabeth Fry konte in die furchtbaren

Gefängniffe ihrer Zeit hinunterfteigen, lauter Licht und rettende
Güte ausftrahlend, ein „Engel der Gefängniffe" — grundfätzlich
gefprochen nichts leichter als das! Eine Jofephine Butler konnte es

wagen, fogar in die Hölle der Bordelle einzudringen, um die elendeften
ihrer Schweftern aus ihnen zu befreien, in der Kraft ihres heiligen
Erbarmens — grundfätzlich gefprochen nichts leichter als das! Grundfätzlich

gefprochen! Es war ja im Konkreten oft fchwer genug, und
diefe Bahnbrecher der Liebe find groß genug und bewundernswert.
Aber es bleibt doch dabei: Hier war die Liebe das Gegebene. Hier
ging Chriftus deutlich voran. Hier handelte es fich um Elende, um
Zerlchlagene, Geächtete, Verlorene. Hier brauchte man wirklich nur
hinunter zu gehen, lo ichwer und dunkel und gefährlich auch der Weg
in die Hölle immer ift. Wir aber heute, wir haben es mit Mächten des

Böfen zu tun, die fieghaft und gewaltig find, die obenauf find, die dazu

in einem Glänze prunken, der fail wie Heiligkeit und Göttlichkeit

373



ausfieht; wir haben es mit Götzen und Götzenmächten zu tun, die fich
als Gott gebärden. Wir aber, wir haben es mit einem Böfen zu tun, das
fich felbft gar nicht als böfe vorkommt, fondern als gut und fchön,
mit einer „Ungerechtigkeit", die fich für ganz gerecht hält, mit litt-
lieber, religio!er und anderer Gleichgültigkeit oder mit Verblendung oder
mit „Gefetzlofigkeit", die fich felbft fehr wohl gefällt und ihrer felbft fehr
ficher ift. Was hätte hier Erbarmen für einen Sinn? Diefe Mächte find
ja Stärker als wir und meinen wohl allenfalls, uns bemitleiden zu dürfen.

Unfere Liebe und Nachficht würde nur als Schwäche ausgelegt.
Hier gilt, fcheint es, nur das blitzend fcharfe Wort der Wahrheit, das
den Götzen den Refpekt verfagt im Namen des wahren Gottes; hier
gilt bloß die rückfichtslofe Enthüllung der Lüge, und Icheine fie noch
io heilig. Hier gilt bloß das Wort Chrifti, daß er nicht gekommen lei,
den Frieden zu bringen, londern das Schwert. Dabei ill ja auch noch
eines befonders zu bedenken: Es gehört zum Wefen der Mächte, die
wir gerade heute zu bekämpfen haben, daß fie felbft die Liebe
aufheben. Der Militarismus, der Kapitalismus, der Imperialismus, der
Glaube an Blut und Raffe — es find alles Lehren der Gewalt, welche
die Liebe töten. Ja, das ift das Furchtbarfte an diefen Mächten, diefen
Theorien, diefen Götzenreligionen, und damit enthüllen fie fich
vielleicht am meiften als Feinde Chrifti, daß fie die Liebe aufheben, daß
fie molochartig den Menfchen verzehren, daß vor ihrem Hauche die
Liebe erkaltet und ftirbt.

Aber wie gefagt, das ift nicht die eigentliche Meinung jenes bedeut-
famen Wortes. Es meint die Abnahme der Begeifterung für die Sache,
des Glaubens an fie. „Beim Ueberhandnehmen des Bolen wird die
Liebe der Vielen erkalten." Es heißt nämlich im Urtext nicht, wie in
den gewöhnlichen Ueberletzungen, „Vieler", fondern viel realiftifcher:
„der Vielen", und das bedeutet faft: „der Meiften". Und ift eine uns
nur zu bekannte Erfcheinung. Nicht nur „Viele", fondern „die Vielen"
haben fich einft, getragen von einer mächtigen Strömung, einer Sache

zugewendet, in der fich ihnen die Sache Gottes oder die Sache des

Menfchen, die Sache der „Gerechtigkeit", darzuftellen fchien: dem
Sozialismus, der Friedenslache, der fittlichen Erhebung und Reinigung, ja
fie haben vielleicht an eine neue Zeit und Geftalt der Sache Chrifti, an
ein neues Kommen Gottes zu den Menlchen in feinem Reiche geglaubt,
haben die befte Glut ihrer Seele daran geletzt und gewaltige Siege über
alle Mächte des Bolen erwartet. Und nun? Hat das Böle nicht
vielmehr überhand genommen? Ill es nicht ftärker als vorher? Krieg,
Militarismus, Mammon, Gewalt, Lafter, Sklaverei aller Art, Ver-
götzung von Staat, Volk, Raffe — triumphieren fie nicht auf eine
Weife, wie fie nie vorher triumphiert haben? Wo bleibt da die
Verheißung? Wo bleibt da Chriftus, wo das Reich Gottes? Die Liebe der
Vielen erkaltet. Die Vielen wenden fich den Götzen des Tages zu.
Aber auch die, welche treu bleiben — der Puls ihrer Liebe fchlägt oft

374



'ffiïm Pf;iy*£yw "*

recht matt. Ihr Glaube regt nur müde die Flügel und bleibt nahe an
der Erde. Eine gewiffe „Anpaffung an die Wirklichkeit" Icheint auch
ihnen geboten. Der Sozialismus wird bürgerlich; die Friedensbewegung
fragt fich, ob nicht etwa eine beftimmte Art von militärilcher
Landesverteidigung doch nötig lei; die geiftige Erhebung blickt fich nach
bequemeren Wegen zum Erfolg um; aus der Sache Chrifti wird Theologie,

Kirche und „religiöfe Bewegung" und der Glaube an das Reich
Gottes fragt fich im ftillen, ob er fich vielleicht geirrt habe. Die Liebe
ift erkaltet.

Es ill eine furchtbare Gefahr, eine tödliche Gefahr. Denn am Ende
des Erkaltens lieht ja der Tod! Leben aber ill Wärme, ift Feuer, ill
Lebensfchwung, ift Glaube, ill freudige Kraft und Tapferkeit.

In diefer Lage kommt der zweite Teil unleres Wortes zu uns: „Wer
aber ausharrt bis ans Ende, der wird feiig", oder, wie es wörtlich
heißt: „wird gerettet".

Bis ans Ende! Diefes Wort vom „Ende" ill wieder ganz belonders
bedeutlam. Es ill wie ein Blitz, der einen Gipfel beleuchtet. Ja, darauf

kommt es an: Ausharren bis ans Ende! Denn es ift im
allgemeinen ziemlich leicht, den Anfangsweg einer großen Sache zu gehen,
wenigftens da, wo überhaupt „die Vielen" in Betracht kommen. Er ift
ziemlich eben und erfreulich. Man ill getragen von frifcher Hoffnung
auf Erfolg, der Himmel ift hell und der Frühling glänzt. Später
kommen dann freilich Schwierigkeiten. Auch Enttäufchungen bleiben
nicht aus. Doch das kann man aushalten. Man weiß, daß das fchließlich

auch dazu gehört. Aber das Ende! Wie — wenn es nun lange
geht und immer länger? Wenn das Ziel immer weiter zu entweichen
fcheint und zuletzt immer unwahrfcheinlicher wird? Wenn auch der
Weg unlieber wird? Dann ill der kritifche Punkt da. Dann erkaltet
die Liebe der Vielen. Man kann namentlich, wenn man, wie ich jetzt,
im Angefleht hoher Gipfel fchreibt, nicht gut anders, als an eine Bergtour

zu denken. Jeder weiß, daß der letzte Aufftieg das fchwerfte
Stück ift, einmal weil man ichon ermüdet, ja vielleicht erfchöpft ift,
aber auch weil es jetzt am fteilften und fchwindligften aufwärts geht.
Das ift in der Tat ein tiefes Sinnbild für eine der größten aller
Gefahren des Lebens. Wir gehen auf dem Wege, der jeweilen unfer
Weg ift, wohl ein Stück weit, ja vielleicht ziemlich weit, aber am
Ende, gerade da, wo nun alles drauf ankäme — da ermüden wir; da
werden wir unficher; da bleiben wir Stehen; da kehren wir um. Und
alles, oder doch das Befte, ift verloren. So gelchieht es auf den Wegen
des Einzelnen, fo auf den Wegen ganzer Bewegungen, fo vielleicht oft
im Allerhöchften, im Reiche Gottes felbft. Und ift eine fchwere
Tragödie!

Nein, ausharren bis ans Ende! Um des Lebens, um der Rettung
willen ausharren, gerade jetzt noch! Denn gerade jetzt ift ja der Sieg
nahe! Nur gerade jetzt feft bleiben! Nur gerade jetzt nicht wanken!

375



Nur gerade jetzt dem gelchauten, gezeigten Ziel und Weg treu bleiben
— gerade in dielem dunklen, ichweren Augenblick, in dieler größten
Bedrängnis des Kampfes. Verfcherze fie nicht durch Kleinmut! Verliere

nicht durch die Todlünde des Unglaubens die Verheißung! Jetzt,
erft jetzt, gerade jetzt fällt die Entfcheidung. Und wenn die Vielen
erkalten und Verlagen, haltet ihr aus, die Wenigen, ihr werdet dann
„die Vielen" wieder bekommen. Jetzt gilt das Wort von der „kleinen
Herde", der das Reich verlprochen ift und die fich nicht fürchten darf.
Gerade jetzt ift Gott ganz nahe mit der Krone des Sieges in den
Händen.

Das gilt, wie es immer und allezeit von dem rechten Weg jedes
Einzelnen gilt, auch gerade für unfere heutige Lage und alle die guten
und großen Sachen, für die Gott den Menfchen den Geift ins Herz
gegeben hat. Gerade jetzt, im Andrang der verzweifelt Sich

aufbäumenden Gegenmächte des Böfen, lieht ficher das Gute Gottes vor
einem entfcheidenden Durchbruch. Gerade jetzt, in der furchtbaren
letzten Entfaltung des Militarismus und Gewaltglaubens, wird in deffen
Kataftrophe Friede und Menfchentum einen ftrahlenden neuen Tag
erleben. Gerade jetzt wird über dem vergötzten Staat und Volkstum
der Menfchenfohn in neuem Glänze auffteigen. Gerade jetzt, in diefer
Weltzeit unerhörter Entfaltung der Götzenherrfchaft, fleht ein Götzen-
flurz ohne gleichen bevor und leuchtet ein neuer Aeon der Gottesherr-
fchaft auf. Darum harret aus! Verfcherzet nicht alles, was ihr geglaubt,
gearbeitet, gelitten habt, wegen der letzten fchweren Viertelftunde!
Harret aus, noch eine Weile, bis ans Ende!

Wer fo ausharrt, der wird gerettet fein. Er hat das Befte bewahrt.
Er ift der Verfuchung zur Umkehr nicht erlegen. Diele Umkehr, fie
bedeutet ichon im Phyfifchen ichwere Gefahr. Umkehr am fallchen
Orte bedeutet bei einer Bergtour oft genug Abfturz. Aber im Geiftigen
ift fie ganz ficherer Sturz — Sturz in den Tod. Um Gottes willen, um
deiner Seele willen, gib dein Beiles nicht preis! Du wäreft nachher
nichts mehr. Harre aus!

Bis ans Ende! Dieles Wort vom „Ende" hat noch einen andern
hochbedeutlamen Sinn. Das Wort des Urtextes (Telos) bedeutet gleichzeitig

auch „Ziel". Und Beides heißt: Es muß etwas Beftimmtes
erreicht werden. Nicht nur darum handelt es fich, daß du auf den Gipfel
kommft, fondern auch der Weg ift wichtig. Ohne Bild und beffer: Es
gehört zu einer geiftigen Sache, wie zu einer phyfilchen, eine gewiffe
Entfaltung, die fich in einer gewiffen Reife „voll-endet". Damals,
als dieles Wort aufgefchrieben wurde, war das „Ende" der Sturz
der alten Welt. Diefes Drama mußte Sich entfalten, fo wie es

bildhaft im vierundzwanzigften Kapitel des Matthäus fleht. Diefe
Entfaltung mußte Offenbarung fein, zu dieler aber gehörte
unerhörtes Wachstum der „Ungerechtigkeit", gehörte politilche und
religiöfe Not und Verwirrung furchtbarlter Art. Aber das durfte nicht

376



;
-

¦ Y''

erichrecken. Darin lag ja auch die Verheißung: „Wenn ihr folches
gelchehen lehet, dann wiffet, daß das Reich Gottes nahe ift."

Sollte das nicht heute wieder gelten, im Kleineren wie im Größten?
Die Sache des Sozialismus — fie ift, recht verftanden, nicht ein in die
Wirklichkeit überfetztes menfchliches Schema, londern ein „Großes
Lebendiges", ein Wachstum, eine Entfaltung, die weit über die
Gedanken der Sozialiflen hinausgehen. So ift die Friedensfache. Wie
vag und eng waren doch vor zwanzig oder noch vor zehn Jahren die
Gedanken „der Vielen", aber auch die der „Wenigen" von ihr! Sie
muß fich ganz anders in die Weite, Tiefe und Höhe entfalten und damit
„vollenden". So ift die Sache Gottes überhaupt, fo die Sache Chrifti und
des Reiches Chrifti: Es muß fich offenbaren, um fich zu „vollenden".
Darum muffen — darauf kommen wir immer wieder zurück — auch die
Gegenmächte offenbar werden. Es muß die Veräußerlichung, die
Verweltlichung, der Abfall, die Untreue ganz deutlich werden. Es muffen
die Götzen fich offenbaren, um zu ftürzen, und offenbaren können fie
fich nur im Großwerden. Es muß das Heidentum noch einmal leinen
Tag haben, um zu zeigen, was es kann. Es dürfen Wuotan noch
einmal kommen und Jupiter Kapitolinus und zeigen, was fie find. Es
darf der Antichrift fich zeigen. Ja, er „muß" es...!

So muß alles fich vollenden. Darum aber muffen wir die Geduld
haben, diefer Vollendung zu harren — wiffend, daß fie um fo
gewaltiger fich erfüllen wird, je gewaltiger fie fich entfaltet. O du großer,

du wunderbarer Gott, wie führft du doch alles weit, weit über
unfere Gedanken, und darum zum Teil auch gegen unfere Gedanken
hinaus!

Darum aber, um darauf zurückzukommen, werden wir mit dem
Glauben und der Hoffnung in dieler Zeit auch die Liebe in jenem
andern, engeren Sinne bewahren können. Trotz dem Ueberhandneh-
men der „Ungerechtigkeit"! Ja, wer weiß? — erft recht! — gerade
wegen ihr! Denn könnte nicht auch die umgekehrte Wirkung
eintreten: daß uns der Anblick dieler Macht des Böfen überall in die
entgegengefetzte Richtung triebe? Daß wir, entfetzt über den Geift der
Gewalt, uns erft recht der „Gewaltlofigkeit" weihten, nicht jener
doktrinären, dogmatilchen, londern der aus dem Glauben und der Liebe
flammenden, freien, fchöpferifchen? Daß wir, von tiefem Abfcheu vor
all dem Molochsdienft des Staates, des Volkstums, des Blutes, der
Ralfe, uns erft recht dem Geifte, dem Menfchen, zuwendeten? Daß
wir, tief erfchrocken vor der Gefahr, welche von gewiffen Bewegungen
der Zeit her der Liebe droht, erft recht zu ihr flöhen, zur Liebe Chrifti,
zu Chriftus, zur Milde und Güte, zur Heiligung des Lebens, zur
barmherzigen Ehrfurcht vor dem, was unter uns ift, zu den geringften Brüdern

Chrifti, den Schwachen, Armen, Kleinen, Verachteten? Das
bedeutet ja nicht, daß wir nun in jenen von uns fo ftark bekämpften
Fehler einer falfchen Liebe verfielen, die Weichlichkeit gegen das Böfe

377



wird und in furchtbare Verblendung führen kann, nein, wie Er, der
Menfchenfohn, der die Liebe ift, auch die gewaltigften Worte der
Wahrheit gegen alle Menichengötzen ipricht, der gewaltigfte Anwalt
aller unterdrückten und gelchändeten Brüder ift, und dies gerade weil
er die Liebe ift, fo werden wir, je mehr wir die Liebe feilhalten, nur
um fo rückfichtslofer das Wort der Wahrheit fprechen. Und endlich:
Muß nicht gerade die große „Ungerechtigkeit", wenigftens in manchen
ihrer Formen, etwa als Haltlofigkeit, Entartung, Zügellofigkeit („Ge-
fetzlofigkeit") auch unfer großes Erbarmen wecken? Verdient — ftreng
nur in diefem Sinne — fogar das Böfe im engeren Sinne, die Götzen-
herrfchaft, die Gottlofigkeit, nicht auch Erbarmen? Ift es nicht auch
Elend? Erbarmen — freilich kein weichliches, kein fentimentales, aber
göttliches Erbarmen!

So kann und foil gerade beim Blick auf die wachfende
Ungerechtigkeit der Welt auch unfere Liebe größer werden.

Die Liebe in diefem ganzen Sinne darf nicht erkalten. Wir lollen
ausharren bis ans Ende. Aber wie foil das gefchehen, wenn doch die
Gefahr fo groß ift, daß die Liebe erkaltet und daß wir nicht
ausharren?

Ich antworte: Unlere Liebe muß aus der Quelle ftets neu werden.
Ift ihr Erkalten nicht doch fall immer darum gefchehen, weil wir die
Sache eben doch zu fehr aus einer mehr menfchlichen Begeifterung
ergriffen hatten, weil wir zu lehr bloß von einer allgemeinen Stimmung
getragen waren, weil die Sache lo fchön und gut erfchien? Diefer
Grund war nicht auf die Dauer tragfähig und wir dürfen uns nicht
wundern, wenn er bei fo vielen zerbröckelte. Sollte darum nicht der
Sinn des heutigen Stadiums des ganzen Kampfes um Gott und um den
Menfchen fein, daß wir tieferen Grund fuchen, daß alle diefe
Bewegungen zu Gott und dem Menfchen hin eine ganz andere Gefchloffen-
heit, Kraft und Leidenlchaft erhalten, weil fie ganz anders als bisher,
viel klarer und auch bewußter, die eine Bewegung auf Gott und den
Menfchen hin werden? Sollte nicht dies im Kommen fein? Sollte uns
nicht fchon dies zu wiffen das „Harren auf das Ende" erleichtern?
Und haben wir nicht foeben gezeigt, daß das Ende doch nicht bloß —
am Ende fleht, londern daß wir, wenn wir die Augen dafür haben,
diefes Ende fchon jetzt im Werden lehen als Entfaltung zum Ende
hin? So daß wir nur immer mehr, immer großartiger „Ende" fchon
jetzt fchauen, weil wir mit dem Gotte gehen, der immer ichafft —
immer neu über feine Wege und Wunder ftaunend, immer neu ihn
darob preifend — fo daß all unler Harren auf das Ende nur ein Harren

auf Gott und Gehen mit Gott wird? Dann kann unfere Liebe nie
dauernd erkalten, Sie wird immer neu genährt — jene „erfte Liebe",
und darin eingefchloffen jene befondere Liebe Chrifti. Es wird uns
fchon auf dem Wege nie an „Seligkeit" fehlen, bis einft höchfte Seligkeit

des erlebten Sieges aufglänzen wird.
Leonhard Ragaz.

378


	Das Erkalten der Liebe

