
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 28 (1934)

Heft: 7-8

Artikel: Die Tragödie deutscher Frömmigkeit (Schluss). IX., Das Wunder ; X.,
Mann und Weib ; XI., Gewalt? ; XII., Die Volksbewegung und ihr Ende

Autor: Fuchs, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136567

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136567
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


darauf an! Auch hier wird die Gnade völliger fein als die Schuld —
wird die Gnade triumphieren.

So gehören Gericht und Gnade zufammen, überall und immer. So

erleben wir in diefer Zeit das Gericht Gottes auf befonders furchtbare
Weife. Wir haben es erlebt, erleben es und werden es erleben. Es ill
Gerichtszeit. Es ill Götzenfturz vor dem lebendigen Gott. Das muß
fein: die Veite des Thrones Gottes muß für das Bewußtfein der Menfchen

neu befeftigt werden, feine ewigen Ordnungen der Gerechtigkeit
und des Gerichtes in neuer Heiligkeit aufglänzen. Aber es ift gerade
darum, weil es Gerichtszeit ift, Gnadenzeit. In dem Maße, als wir das
Gericht völlig erkennen und anerkennen, werden wir auch die Gnade
erfahren. Und die Gnade ill das letzte Wort. Der Gnade gehen wir
entgegen. Und auch in bezug auf unfere ganze Zeit mag es, wird es

fo fein, daß gerade auch die ungeheure Schuld, die furchtbare
Verirrung diefes Gefchlechtes von Gott und feinen Ordnungen weg,
zuletzt zum Beften dienen, zu einer neuen, tieferen Erkenntnis Gottes,
einem neuen, freudigeren Gehorfam und Dienft Gottes, einer neuen,
völligeren Gottesnähe führen kann. Wir dürfen es glauben: im
Gericht naht die Gnade und die Gnade wird völliger fein als das Gericht.

Leonhard Ragaz.

Die Tragödie deutfcher Frömmigkeit.
(Schluß.)

IX.
Das Wunder.

Luther fpottet deffen, wie Thomas Münzer die Armen auf Gottes
wunderbare Hilfe vertröftet habe. Erichütternd ill fein Bericht in der
Hiftoria Thomas Münzers von dem Ende in der Schlacht bei Frankenhaufen.

Thomas habe die Bauern getröftet:
„Gott fpricht oft in der Schrift, er wolle den armen, den frommen helfen und

die gottlofen ausrotten. Nun find wir die armen und die Gott fein Wort begehren
zu erhaiten. Darum follen wir nicht zweifeln, daß wir das Glück auf unferer
Seite haben."

„Laßt euch nicht erfchrecken das fchwadie Fleifch, fondern greift die Feinde
kühnlich an... Ihr dürft das Getchütz nicht fürchten, denn ihr follt fehen, daß
ich alle Büchfenfteine in den Aermel faffen will, die fie gegen uns fchießen."

Und fo fell war der Glaube der Bauern, daß es von ihnen heißt:
„Die armen leute aber Stunden da und fungen: „Nu bitten wir den heiligen

Geift"... gleich als wären fie wahnfinnig, fchickten Sich weder zur Wehr noch
zur Flucht. Viel auch tröffen fich der großen Zufag Thomä, daß Gott Hilfe vom
Himmel erzeigen würde".

Aber derfelbe Luther, der es Thomas Münzer vorwirft, daß er die
Menfchen auf Wunderhilfe Gottes vertröftet habe, der ihm
vorwirft, daß er fich auf Gefichte und Träume beruft, fagt:

314



^XX:

„Soll aber folch fein Frevel aus innerlichem Rufen Gottes gefchehen fein,
fo ids not, daß ers mit Wunderzeichen beweife, denn Gott bricht fein alte
Ordnung nicht mit einer neuen, er tue denn große Zeichen dabei. Darum kann mai
niemand glauben, der auf feinen Geift und inwendig Fühlen fich beruft und
auswendig wider gewöhnliche Ordnung tobt, er tue denn Wunderzeichen dabei"
(Wider die himmlitchen Propheten).

Oder ebenda:

„Darum urteilet fie auch Chridus für Diebe und Mörder, die nicht zur Türe
eingehen, fondern anderswo einfteigen Wäre es der rechte Geift gewefen, er
wäre flugs aufgetreten und hätte fein berufen mit Zeichen und Worten bewiefen".

Aeußerliche Zeichen follen das Recht des Glaubens ftützen. Welch
ein Widerfpruch des mittelalterlichen Menlchen in Luther gegen leine
Botichaft vom Glauben. Wie kommt er auch hier wieder dazu, eine
äußerliche Glaubensautorität mit äußerlichen Mitteln aufzurichten? Ja,
nicht nur Glaubensautorität. Wer die Gefellfchaftsordnung ändern
will, der muß dazu durch Gottes Zeichen und Wunder legitimiert fein,
nicht nur durch das Gewiffen und feine Forderung der Gerechtigkeit
und Freiheit.

Aber auf gleichem Boden flehen fich hier Luther und Thomas Münzer

gegenüber und ipäter wieder Proteitanten und Katholiken und die
Wiedertäufer, die ihr geiftliches Reich in Münfter aufrichten wollen.
Immer wieder kommen fie in Münfter zufammen, bringen den ganzen
Tag in Gebet, Fallen und Feftesvorbereitung auf dem Domplatz zu;
denn der Prophet hatte verkündigt, daß an diefem Tag fich der Himmel

öffnen, Chriftus herablteigen und das Reich Gottes errichten
werde. Je größer Hungersnot und Verzweiflung in der Stadt, defto
glühender der Glaube und die Hoffnung der Belagerten. Nur fo war
es möglich, daß man aushielt bis zu einem Grade der Hungersnot, der
menfchlich kaum mehr vorftellbar ift. Nicht nur der Prophet fah ja
die Gefichte, ungezählte Andere fahen fie und begeifterten die
Verzweifelten wieder. Es waren keine raffinierten Mittel, andere zu
täufchen. Es war feiler Glaube derer, die die Gefichte fahen. Die ganze
Münfterfche Bewegung mit all ihrem Enthufiasmus und Leiden, ihrer
Verwirrung und Standhaftigkeit und dem großen Glauben an das Unglaubliche,

daß der gegenwärtige Johann von Leiden der König des
kommenden Reiches Gottes fei, ill nur zu begreifen aus diefer Einftellung,
die fich Gottes ewiger Welt fo nahe weiß, daß ihr Funke jeden Augenblick

Wunder wirkend in dies irdiiche Daiein fchlagen kann. Von dem
eigentlichen Urheber der Münfterfchen Bewegung, dem Propheten
Johann Mathys, lieht das jedenfalls feft. Von feinem Ende wird erzählt:

„Um das Ofterfeft gewann der Prophet Matthys von wunderbarer Begeifterung

ergriffen folche Sicherheit vor dem Tode, daß er fich und den andern in
der Stadt einredete, er werde auf Befehl des Vaters mit wenigen Soldaten alle
Feinde vertreiben und die Stadt von der Belagerung befreien. Er nahm alfo
eine Hellebarde und zog im fichern Vertrauen auf den Sieg mit nicht fehr vielen
Genoffen... aus dem Ludgeritore mit größerem Mute, als wenn er ein gewalti-

315



ges Heer hinter Sich gehabt hätte... Es fehlte nicht an Zufchauern, die die
Waghalfigkeit des Mannes bewunderten und den Ausgang der Sache auf dem
Walle beforgt abwarteten. Die Feinde aber gingen haufenweife vor, griffen den
neuen Samfon und feine Begleitung aus der Stadt von allen Seiten an und
umringten ihn fo mit den Waffen, daß fie kaum entrinnen konnten. Er fchwang alto
vergebens feine Hellebarde, fuchte vergebens die Flucht zu ergreifen, rief
vergebens die Seinigen, die teils fchon entflohen, teils getötet waren, zu Hilfe, berief
lieh vergebens auf die Befehle des Vaters. Denn er wurde von dem Spieße
eines Meißner Soldaten durchbohrt zu Boden geftreckt".

(Die Wiedertäufer zu Münfter, herausg. u. überf. von Kl. Löffler, Jena,
Eugen Diederichs 1923.)

Man mache fich dies klar. Von einem befondern Befehl Gottes
getrieben, ftürzt der Prophet fich unter die gewaltige Zahl der Feinde,
wird mit feinem Häuflein niedergemacht. Bis zum letzten Augenblick
hofft er, daß die Verheißung Gottes fich erfüllen, Chriftus mit feinem
Heer erfcheinen und fie retten werde. Verftändlich ift, daß die Münfter-
fchen zu diefer Gefchichte eine andere fügten, daß Gott dem Johann
Matthys am Tage vor diefem Auszug gezeigt habe, daß er Herben
muffe.

Wir liehen hier vor dem Weltbild, in dem fich der Gedanke der
Entwicklung, der Berufung des Menfchen durch Gott noch nicht
durchgefetzt hat. Was die Gleichniffe vom Sauerteig und vom Senfkorn
fagen, daß Gottes Reich wächft unter den Menfchen, was die Gleichniffe

vom Salz der Erde und vom Licht der Welt, das Wort vom
Hungern und Dürften nach der Gerechtigkeit, daß die Menfchen Träger

dieies Wachstums fein muffen, das ift nicht begriffen. Es ift alles

momentan, heute alles fündig, morgen alles gut, Reich Gottes. Dazu
kommt die ganz äußerliche Auffaffung des Eingreifens Gottes. Es ift
nicht Führung des Menlchen, Umwäizung ieines innern Seins, es ift
äußeres Wunder. So entlieht jene wunderliche Verkehrung der
Vorstellung Iowohl bei Luther als bei feinen Gegnern. Wo man an Gottes
Wunder glauben foli und muß, will man zwingen und es ielbft
machen. Man fordert den rechten Glauben und ftraft die Menfchen, die
ihn nicht haben. Wo man es felbft machen foli, wo die Verantwortung
des Menfchen die Verhältniffe geftalten müßte, da überläßt man es

Gott und erwartet fein Wunder. Und weil man feine Wunder in
äußern Dingen erwartet, bildet fich auch kein Bewußtlein, daß man
das Neuwerden der gefelllchaftlichen Verhältniffe vorbereiten muß,
vorbereiten durch Erziehen und Bilden der Menfchen, durch langiames
Umwälzen der gegebenen Ordnungen und Herrichaftsverhältniffe,
durch Vorbereiten der Menlchen auf die Pflichten, die ihn in einer
Revolution und nach einer Revolution zuwachfen.

Diefe ganze Vorilellungswelt wirkt bei Luther koniervativ. Er
kann und muß abwarten bis Gottes Wunder geichieht. Aber er iueht
auch nicht im Geringften die Wege durch Gottes Wort und leine
aufrüttelnde Gewalt die Menfchen neu zu bilden, daß fie dann die Welt
neu fchufen. Bei Münzer, den Münilerfchen, vielen Wiedertäufern

316



wirkt diefe Vorftellungswelt radikalifierend im äußerlichen Sinn. Sie
erkennen, daß der Menich verpflichtet, gerufen ift, die neue Welt zu
Ichaffen. Sie fehen aber nicht die Notwendigkeiten innern Neuwerdens

und Umwandeins und äußern Vorbereitens, die erft die Möglichkeiten

der Neugeftaltung fchaffen muffen. So öffnen fie auch nicht die
Augen für die realen Hinderniffe, die erft überwunden werden muffen,

für die einfach menfchlich-fachlichen Aufgaben, für die Kenntniffe
gefammelt und Möglichkeiten gefchaffen werden muffen, ehe das
Entfcheidende fein kann. Die Verantwortung, die zu einem gewiffen-
haften, klugen, wiffenfchaftlich fundierten Vorbereiten der Umwälzung

führen konnte, war unter diefen innern Vorausfetzungen hüben
und drüben nicht möglich. So lehen wir bei Luther eine inftinktiv
konlervative Gefinnung und bei Münzer eine inftinktiv radikale. Wie
Ungeheures mußte die Welt noch lernen, bis das Denken klar wurde
und man gewiffenhaft die gefelllchaftlichen Wirklichkeiten erforfchte,
um die Gefelllchaft geftalten zu können. Hier leuchtet die Bedeutung
von Karl Marx auf, der uns lehrte, daß alle Neugeftaltung der Gefell-
fchaft an die innern Notwendigkeiten und Entwicklungstendenzen der
Geielllchaft gebunden ift. Sie muß man kennen und benutzen, um fie
neu bilden zu können.

Aber nun trieb die Menlchheit unter dem Einfluß von Karl Marx
in das andere Extrem. Nun glaubte man, daß die lo erkannte Tendenz

der gelellfchaftlichen Entwicklung alles fei und leiften könne. Ein
Wunderglaube anderer Art trat an die Stelle der innern Notwendigkeit,
in der der Menich leine Pflicht zur Neugeftaltung erkennt. Und man
dachte, daß die wiffenlchaftliche Erkenntnis allein genüge, die
Neugeftaltung werden zu laffen. Man fah nicht, daß alle Wiffenlchaft nur
feftftellen kann, was ill — nie, was lein foil. Daß etwas fein foil,
etwas neu werden foil, das weiß der Menfch nur aus dem innern Ruf,
jenem wahren Wunder Gottes, der ihn trifft und zu der Neugeftaltung
feines Wefens und der Gefelllchaft fordert, die ihm in diefer Zeit
aufgetragen wird. Dem fo gerufenen Menfchen kann die Wiffenfchaft die
Werkzeuge und Möglichkeiten zeigen, die in dem Vorhandenen ihm
gegeben find, fein Werk auszuführen. Das muß er erkennen. Es geht
nicht fo, wie Thomas Münzer es veriuchte. Aber fie haben nur Sinn
und werden in ihren Möglichkeiten nur deutlich, wenn das Gerufen-
fein, der Glaube das Ziel zeigt und das Gewiffen weckt, es zu er-
ftreben.

Es fcheint eine der ganz großen Notwendigkeiten, daß wir lernen,
diefe beiden Vorausfetzungen zu vereinen, Glaube, der die Aufgabe
erkennt, die Gott heute ftellt — aus dem Glauben geweckt die

Verantwortung, die nun fachlich und nüchtern die Mittel fucht, die heute
gegeben find, die Neugeftaltung zu vollziehen. — Glaube, der rüttelt
und lebt und um fich greift und anderer Gewiffen in Bewegung
fetzt — und fachliche Nüchternheit, die das Mögliche im Auge behält

317



und die Werkzeuge fucht, die vorhanden find und vor Utopien
bewahrt, die dem Gegebenen nicht en tiprechen. Beides, zufammen das
Sehen der Entwicklung, die nur Beftimmtes möglich macht, deffen
Vorausletzungen jetzt da find, die aber nie ftill fleht und immer neue
Aufgaben zeigt. Nur diefe aus Glauben geborene ernfte Verantwortung

könnte allmählich die Gefchichte der Menfchheit aus einer Kette
tragifcher Kataftrophen zu einer vom Gewiffen getragenen fegens-
vollen Entwicklung werden laffen.

X.
Mann und Weib.

„Vom Eheftand, wie wir ihn fragten, heißt er ein hurnleben, glaubt nit, daß
ihn gott befchaffen und eingefetzt hat, will kein Schrift zulaffen, pringt von ftund
an ein ander ding für."
heißt es in einer der Vernehmungen einfacher Bauern.

Gewaltig war auch diele Frage in Luthers Leben getreten. Er hatte
das Mönchtum zerbrochen, hatte ein Weib genommen, hat der lexuellen
Askeie, wie aller Askele ihre religiöfe Weihe und Verdienftlichkeit
genommen, hat der Natur ihr göttliches Schöpfungsrecht zurückgegeben.

„Es ill ebenfo tief eingepflanzt der Natur Kinder-zeugen als Elfen und
Trinken. Darum hat Gott dem Leibe die Glieder, Adern, Flüffe und alles, was
dazu dient gegeben und eingeietzt. Wer nun diefem wehren will und nicht laffen
gehen, wie die Natur will und muß, was tut der anders denn, daß er will wehren,

daß Natur nicht Natur fei, daß Feuer nicht brenne, Waffer nicht netze, der
Menfch nicht effe noch trinke noch fchlafe." (Wider den falfch genannten
geiftlichen Stand. IJ22.)

„Chriftlich und göttlich davon zu reden, fo ift das Höchfte, daß Gottes Wort
an deinem Weibe und an deinem Manne gefchrieben fleht. Wenn du dein Weib
alfo anfiehfl, als wäre nur eins und keines mehr auf diefer Welt, und wenn du
deinen Mann alfo anfieheft, als wäre nur einer und fonft keiner mehr in der
Welt allhie hafl du Gottes Wort, welches dir die Frau und den Mann zu-
Spricht: „Der Mann Soll dein fein, die Frau foli dein fein, das gefällt mir (gott)
wohl, alle Engel und Kreaturen haben Luft und Freude darob". Denn es ifl ja
kein Sdimuck über Gottes Wort, damit du dein Weib anfiehfl als ein Gottes-
Gefchenk." (Aus einer Hochzeitspredigt 1531.)

„Alfo foli man auch ein Weib ftärken und trollen in Kindesnöten: „Gedenke,
liebe Grete, daß du ein Weib bift und diefes Werk Gott an dir gefällt! Trofie
dich feines Willens fröhlich und laß ihm Sein Recht an dir! Gib das Kind und
tu dazu mit aller Macht — ftirbft du drüber, fo fahre hin — wohl dir! Denn
du ftirbft recht eigentlich in edlen Werk und Gehorfam Gottes. Ja, wenn du
nicht ein Weib wäreft, fo follteft du jetzt allein um diefes Werkes willen
wünfchen, daß du ein Weib wäreft, und fo köftlich in Gottes Werk und Willen Not
leiden und Sterben. Denn hier ifl Gottes Wort, das dich alfo gefchaffen und
folche Not in dir gepflanzt hat." (Predigt vom ehelichen Leben 1522.)

Wie follten wir Luther nicht dankbar fein für diefen Durdibruch
aus ängitlicher Menlchengeietzlichkeit zu freiem Glauben an die Natur
als Gottes Schöpfung. Ganz deutlich auch muß es uns hier werden,
wie fich der Umlchwung der Zeit immer ganz welentlich auch darin
zeigt, daß das Sexuelle in neuer Würde und neuer Auffaffung erkannt

318



wird. Es gehört zu jenen Urgewalten des Lebens, in denen eine Zeit,
eine Kultur, eine Gefelllchaft ihr Weientliches erfaßt und darftellt.

So wird es auch an dieler Frage deutlich, wie die Wiedertäufer ein
Stück tiefer in den Abgrund des Dafeins fchauen und von dort her
alle Dinge neu gelchenkt haben wollen.

Für Luther ift es ganz klar und lelbftverftändlich, daß fexuelles
Leben gefaßt ift und gefaßt bleibt in die alte Form der Einehe. Das
hat zunächft mit Gottes Wort gar nichts zu tun. Es ill die einfache
und unabänderliche gelelllchaftliche Gegebenheit. Daß diefe gefell-
fchaftliche Gegebenheit nichts Ewiges fein könne, daß fie geworden ift
und geändert werden könne, kommt ihm ebenfowenig in den Sinn, als
ihm in den Sinn kommt, daß es fo mit Fürftenmacht und Obrigkeit
flehe. Er denkt itatilch. Unveränderlich flehen die Formen menlch-
licher Gemeinlchaft von Jahrhundert zu Jahrhundert von Gottes
Schöpfung her bis zu feinem Weltgericht. Den einen Mann hat Gott
für das eine Weib gefchaffen. Wie fehr ihm das einfach gefellichaft-
liche Ordnung ift, zeigen viele Worte von ihm:

„Demnach, weil Hochzeit und Eheftand ein weltlich Gefchäft ift, gebührt uns
Geiltlidien oder Kirchendienern nichts darin zu ordnen oder zu regieren". (Ein
Traubüchlein für die einfältigen Pfarrherrn. 1529.)

Aber audi Luther erlebte es felbft, wie aus der neuen diriftlichen
Verantwortung neue Not auf dielem Gebiet der Leidenfchaften wuchs.
1540 trat Landgraf Philipp der Großmütige, der ernfthaftefte und
tieffte Fürft der Reformation, an ihn heran mit der Frage, ob er eine
Hofdame, die er liebte, als zweite Gattin nehmen dürfe. Das war
nicht Leichtfertigkeit, fondern Gewiffensernft. In katholifcher Zeit
bedrängte es den Landgrafen nicht, neben der Gattin viele Frauen zu
haben, je nach Gelegenheit. Beichte und Abfolution nahmen die Sünde
ab. Nun aber war es in eigenes Gewiffen gelegt. Nun war
Sündenvergebung an ernilliche Reue und Buße allein geknüpft. Nun ängilete
ihn das liete Zurückfallen in Unzucht, dem er nicht wehren konnte,
weil feine heiße Natur an der ungeliebten Frau keine Bändigung fand.
Um Sünde außerehelichen, ungeordneten Verkehrs zu meiden, um zu
vermeiden, immer wieder Frauen diele Mißachtung anzutun, wollte er
die Geliebte zur Ehe nehmen. Nun führte er das Alte Teftament an,
die Patriarchen mit ihren vielen Frauen, David, Salomo. Warum loll
dem Chriften nicht erlaubt fein, was diefe frommen Menfchen
felbftverftändlich taten? Da Luther und Melanchthon lelbftverftändlich das
Alte Teftament als gleichwertige Offenbarung mit dem Neuen
gleichletzten, war es ihnen Ichwer, dagegen zu argumentieren. Sie ver-
wielen auf Gottes Schöpfungsordnung, der ein Mann und ein Weib
füreinander fchuf, Chriftus habe fich darauf wieder berufen. Sie
erinnerten an das Reichsgefetz, das Todesftrafe auf Vielweiberei letzte.
Aber Dilpenlationen hatte es im Papfttum ja auch immer wieder
gegeben. Man gab nach; um des Gewiffens willen erlaubte man dem

319



Landgrafen, heimlich ein zweites Weib zu nehmen, daß er der Sünde
frei würde. Es war nicht heimlich zu halten, ein großer Skandal kam
daraus, der Luthers Bewegung tief fchädigte.

Luther und Melanchthon und Philipp der Großmütige benutzen
hier das Alte Teftament nicht viel anders als die Münfterichen
Wiedertäufer auch. Wie hatten fie 1534 gewütet gegen deren Vielweiberei.
Aber diele war eben doch ganz und gar aus der Bibel begründet. Und
dahinter ftand bei dielen Wiedertäufern mit einiger Klarheit, was bei
Luther und den Seinen gänzlich unklar war: daß man nämlich in allen
Fragen des gefellfchaftlichen Lebens nicht einfach von der Tradition
leben kann, nicht einfach davon: So war es, fo ill es, lo wird es bleiben!

— Das hatte Thomas Münzer für die Geftaltung des wirtfchaft-
lichen und ftaatlichen Lebens gefehen und eine Ordnung aus chrift-
lichem Geift gefordert. Das fahen die Münfterfchen und viele andere
Menfchen der Bewegung darüber hinaus auch für die fexuelle Frage.
Da die beftehende Gefelllchaft erkannt ift als eine lolche, die nicht nach
Gottes Wort und Willen lebt, lo ift auch ihre Ordnung der Ehe nicht
einfach felbftverftändlich hinzunehmen, fondern auch hier eine
Neuordnung auf Grund göttlichen Willens zu fuchen. — Nicht als Theorie
bricht diefe Frage auf. Sie bricht eben auf aus der ungeheuren Gewalt
dieler Leidenlchaft. Nur da fügt fle fich in Ordnung, wo diele
Ordnung ihr als das Größte, Seliglte ericheint, in dem fie ihre Erfüllung
finden und volles Menfchentum gellalten kann. So lange dem Menlchen

ganz deutlich fcheint, daß höchfte Erfüllung fexueller Leidenfchaft

glückliche Einehe mit Kindern, froher Kindererziehung und
Familie ift, fo lange bändigt dies Eingeftelltfein die Leidenfchaft in den
Dienft der Aufgabe. Sobald dies nicht mehr als felbilverftändliches
Ziel in ihr befchloffen ill, bricht fie aus und fucht ihre ganze Erfüllung
anders — denn fie will und muß eine ganze, ungebrochene Erfüllung
haben, wo Menfchentum ungebrochen lebt. — Es ill ganz dasfelbe,
was wir heute wieder erleben. Die Gefellichaftsordnung hat ihre
Selbftverftändlichkeit verloren. Die hergebrachte Form der Ehe
erfcheint nicht mehr als die höchfte Erfüllung der Sexualität. So geht
diele ihre neuen Wege und fucht, wo lie höchfte Erfüllung finden
kann. Klar ift, daß hier, wo folche Leidenfchaft fpricht, die zugleich
lo entfcheidend ill für das ganze Leben und leine Geftaltung, viel
Menldientum zerbrochen wird und untergeht, bis wieder ein Weg
gefunden ift, den man mit lelbftverftändlicher Kraft und Ruhe geht, bis
Geftaltung gefunden ift, in der man Erfüllung wieder hat. Gerade dies

gehört zum Wichtigften, Entfcheidenden bei der Bildung neuer Gefell-
fchaftsform. So brach es auch über die Münfterfchen Wiedertäufer
herein. Als Sie wußten, daß Sie aus der alten Geielllchaft in das neue
Reich Gottes gehen follten, da forderte auch diefe Leidenfchaft ein
Neues. Die alte Form der Ehe war ja alte Geielllchaft. Unklar blieb,
wie man das Neue finden könne — durch das Gefetz der Bibel —

320



durch die Eingebung des heiligen Geiftes? — Leider war der alte, erfte
Prophet der Bewegung, Jan Matthilen, wie gefchildert, leinem Glauben

an Gottes Offenbarung zum Opfer gefallen. An feine Stelle trat
der Dichter-Prophet Jan Bockelion von Leiden, dem es offenbart
wurde, daß er der König des neuen Reiches fei, der in Münfter fein
phantaftifches Königtum einrichtete und deffen äfthetifch-finnlich-
religiöle Natur nun fowohl im Alten Teftament als in neuen
Offenbarungen des Geiftes den Befehl erhielt, daß in Münfter jeder Mann fo
viel Frauen nehmen muffe, als zur Verfügung Händen, keine Frau fich
einem Manne weigern dürfe. So milchte fich mit dem religiöfen
Enthufiasmus in der fich fteigernden materiellen Not und Verzweiflung
der belagerten Stadt ein lexueller Taumel und Enthufiasmus, der
Schauder erwecken mußte und erweckt. — Aber es gilt hier zu
verftehen, um zu lernen. Wo man aus alten Formen in neue fchreitet,
lieht auch dies gewaltige Problem da. Sexualität wird nicht gebannt
durch Geletz und Verftand. Sie wird nur gebannt durch Form,
in der fie felbft ihre höchfte Erfüllung ahnt. Wo alte Form
zerbricht, wacht ihr Sturm auf, um das zu fuchen, was im Neuen
ihre höchfte Erfüllung fei. In Münfter war es nicht einfach die
Sinnlichkeit des Königs, fondern die Not der Lage, die das Schuf.
Dahinter ftand auch der Glaube, daß die Auserwählten für das nun
kommende Reich fleh fo rafch als möglich vermehren müßten. Nach der
Vernichtung der Gottloien lollten fie ja die Erde füllen. Deshalb wird
es in den alten Chroniken ihrer Gegner ganz befonders berichtet, daß
trotz allem Taumel in der ganzen Zeit kein Kind in Münfter geboren
lei, daß allo gerade diele Hoffnung fich nicht erfüllt, fich alfo Gott
nicht zu ihnen bekannt habe.

Verftehen wir fo den Münfterfchen Taumel in leiner Tragik, lo
wird uns manches klar. Wie gefährlich es ift, im Wandel der Zeiten
einfach mit altem Buchftaben zu operieren. Jede Zeit fordert ihren
eigenen Sinn und ihre eigene neue Sinngebung auf jedem Gebiet. Es

war wohl fchon richtig, daß man in Münfter neue Offenbarung fuchte
auch für diefes Gebiet. Aber nun ift wieder jener Wunderglaube da,
der in jedem Geficht, jeder Erfcheinung, jedem Traum die
Offenbarung fieht, nicht weiß, daß nur da Offenbarung ift, wo neue
Sinngebung, alfo auch neuer Halt, neue Forderung an fich und die
Gefelllchaft erfcheint. So hatte man keine Kritik gegen die Mifchung von
Berufenfein und finnlicher Leidenfchaft, die in Johann von Leiden
herrichte und ließ fich diefe verhängnisvollen Wege treiben.

Aber das Problem auch dieles Lebensgebietes wurde durch die ganze
Täuferbewegung hin gefpürt. Wir haben die Worte des Protokolls
oben angeführt, in denen ein fchlichter Bauer die Ehe ein Hurenleben
nennt. Was fagen fie? Dies, daß es in dielen Kreiien fell ftand: Nur,
wo Gott Mann und Weib zulammengibt, nur da ift Ehe. Wo der
Staat, die Geielllchaft, die äußere Kirche es tut, ill fie nicht. Man

321



lehnt das Sakrament ab bis dahin, daß man jede äußere Form ablehnt.
— Man geht weiter: Wo Gott Mann und Weib zulammengibt,
ericheint Schon etwas von feinem Reiche, die finnliche Luft des Ge-
fchlechtsaktes hört auf, er ift nicht mehr Sünde, fondern nur noch der
heilige Akt der Zeugung neuen Lebens, fo wie es lein wird im Himmel.

Und von da aus geht man weiter und läßt jede Notwendigkeit
dauernder Ehe aufhören. Mann und Weib geben fich einander als ein
Zeichen ihrer Zufammengehörigkeit als Brüder und Schweftern im
Reiche Gottes. Jedes Weib gibt fich jedem Manne, der es fordert. Das
ift chriftliche Brüderlichkeit. Man beruft fich hier auf Jefu Wort: „Der
da bittet, dem gib." — Alle die verfchiedenften Möglichkeiten treten
auf: Die Askefe, die von dem Auserwählten annimmt, daß er jeder
finnlichen Luft abgeftorben fei und alfo alles Sexuelle aufhöre, die
Haltung, die das Sexuelle deshalb als ein Unlündiges nimmt, bis hin
zu dieler völligen Hingabe an jeden. Hier lei allerdings feilgeftellt,
daß dies die ausgehende Schwärmerbewegung ift um 1570. Ihr hatte
man alle großen Führer genommen, im Gefängnis, durchs Schwert waren

fie befeitigt. Nun fuchte dumpfe Sehnfucht und Ergriffenheit ohne
geiftige und ethifche Klarheit, ohne wahrhaftes Führertum den Weg
und konnte ihn nicht finden.

Klar ift, daß diefe „Entgleifungen" benutzt wurden, um die öffentliche

Meinung auch gegen die aufzubringen, die in ftiller, feiler Haltung

ihren neuen Weg fuchten. Das war ja bei allen klar, daß Sie die
einfach gegebene gefellfchaftliche Geftaltung auch auf diefem Gebiet
nicht anerkannten. Aber bei allen „Entgleifungen", war das nicht ihre
Größe? Das erfte Aufleuchten des Willens davon, daß eine
Neuordnung der Welt ganz aus der neuen Ehrfurcht vor dem von Gott
gerufenen Menfchentum werden wolle und werden lolle? — Weil
Luther auch diele Frage nicht hörte, konnte er die Menlchen einfach auf
feiten Grund ftellen, indem er die Gelelllchaftsordnung anerkannte und
lagte: „Hier tut der Chrift feine Schuldigkeit, erfüllt feinen Beruf."
Aber er bannte damit in eine Enge, die nur fo lange dauern konnte, als
die Reite der mittelalterlichen Welt und Anlchauung weiterzutragen
waren. Nun, da die Frage der Neugeftaltung der Gelelllchaftsordnung
fich gewaltig neu erhebt, gellt uns auch aus der fexuellen Not der Menlchen

die Frage der Wiedertäufer wieder zu. Eine Kirche, die heute
nur Luthers Antwort hat, wird nichts fchaffen. Eine Kirche, die den
Mut hat, wie jene armen Leute die Frage zu hören und ins Ungeregelte
zu gehen, um neue Ordnung und Erfüllung zu finden, wird der
Menlchheit Großes tun.

XL
Gewalt?

„Kein Gewalt. Es ift wisheit und rat me dann genug in der Schrift, wie
man alle ftend, alle menfchen lern, regieren und fromm machen foli. Welcher Sich

322



nit beffern, glouben und dem wort und handeln gotts widerftrebt und alfo
verharrt, den Sol man nachdem ihm Chridus und fin wort, fin regel gepredigt und
er ermanet wird mit den dreien zeugen und der gemeinden, Sprechen wir us

gots wort bericht, foil man nit töten funder einen heiden und zöller achten und
fin laffen.

Man Soll auch das evangelium und fine annehmer nit fchirmen mit dem
fchwert... rechte gleubige chriften find fchaff mitten unter den wolffen muffend
in angft, not, trubfal, Verfolgung, liden, derben, getouft werden Sie gebrou-
chend auch weder weitlichs Schwert noch krieg, wan bei inen ift das toten gar
abgetan."

So fchreiben am 5. September 1524 die Züricher Wiedertäufer an
Thomas Münzer. Hier ift ihm klar und deutlich die Frage geftellt, die
er von Luther her nicht hören konnte. Luther gab den Fürften als
Obrigkeit das Recht zur Gewalt. Er erkannte nicht, daß fie in diefem
Kampf einfach wirtfchaftliche Partei find. — Hier heißt es: Wir find
eine neue Ordnung und fchaffen fie nicht, wenn wir die Mittel der
alten Ordnung gebrauchen. Es ift fehr wichtig, feftzuftellen, daß diefe
klare Richtung, die im chriftlichen Glauben das Werden einer völlig
neuen Ordnung fieht, von Anfang an neben der andern fleht, die fich
zur Geftaltung diefer Ordnung in Gewalt berufen fühlt. Nicht erft
nach dem Zufammenbruch flüchtet man fich dazu.

Auch Karlftadt mit feinen Orlamündern nahm hier eine ganz klare
Haltung ein. Er fchreibt, daß fein „Geblüt erkaltete", als er Thomas
Münzers Auffforderung zur Gewalt erhielt und fagt in einem Schreiben

vom 19. Juli 1524:
„Wiffen wir euch brüderlicher Treue nicht zu bergen, daß wir dabei mit

weltlicher Wehr garnicht tun können... wir wollen nicht zu Meffern und
Spießen laufen, yielmehr foil man widder feine Feinde gewappnet fein mit dem
HarniSch des Glaubens Daß ihr fchreibt, wir follen uns zu euch gefeilen
und mit euch verbinden, fo wir das täten wären wir nicht mehr freie Chriften".

Die Orlamünder ließen ihre Antwort fofort in Druck ausgehen, als
Warnung an alle, die ihnen nahe flanden. Und gar oft kehrt es wieder
in den Verhören der gemarterten und gefolterten Blutzeugen, daß fie
Worte fagen wie diefe:

„Man Soll auch keinen Uebelteter nicht richten noch vom leben zum tot bringen,

den got hats nicht befolen, fragt nach keiner Schrift nicht, helt auch alt und
new teftament für gots wort nit, Sondern allein das lebendige wort gots, das fol
ihm der heilige geift einbiafen und veracht all mittel, die got geben hat".

Hier beginnt man die neue Grundlegung zu fchauen, die werden
will, die tiefe Heiligkeit des von der Aufgabe gerufenen Menfchen und
leines Lebens, Seins, Leibes und Geiftes. Hier ahnt man, daß nur dies
eine neue geftaltende Kraft lein könne, wenn man nun einmal das
einfach hiftorifch Gegebene und Ueberlieferte nicht mehr als maßgebende
Regelung anerkennen könne. Man beginnt die Arbeit aus diefem Muffen,

neue Grundlegung in kleinen Gemeinfchaften zu fchaffen. Von
hier aus will man neue chriftliche Gemeinden bilden und bildet fie
trotz aller Verfolgung. Von hier aus will man den Staat, die Gefell-

323



Ichaft erneuern — und — über lange, lange Zeiten hin — geht das
Wollen dieler Gemeinlchaften in Amerikas Verfaffung ein, in die
Menfchenrechte der franzöfifchen Revolution und wird eine der ent-
Icheidend bewegenden Kräfte der Erfchütterungen des 19. und 20.
Jahrhunderts. Es ift das unbedingte Wiffen vom unbedingten Wert
des Menfchen und feines Rufs zur großen Aufgabe, das in heißem
Kampf mit überkommener Geftaltung und überkommener Knechtfchaft

und Menfchenmißhandlung lieht. Es ill diefer Geift, die eigentliche

Hoffnung, daß eine neue Grundlegung der fich zerfetzenden Men-
fchengefelllchaft zu Ichaffen fei.

Was die ftillen Verfolgten durch die Jahrhunderte trugen, wird
Kraft der Gefellfchaft. So ill es kein Zufall, daß jene Gemeinfchaft,
die den Glauben an das innere Licht und das Wissen vom Wert des
Menschen am klarsten und deudichsten durch die Jahrhunderte trug,
die Geielllchaft der Freunde (Quäker), trotz ihrer Kleinheit, eine lo
große Bedeutung im religiölen Leben der Menlchheit erlangt hat.

Aber fie wurden verfolgt, auch diele Stillen, Friedvollen, die nur
eine ganz neue Grundlegung des Lebens in folchem Geilt luchten.
Ungezählte ftarben vom Schwert, in den Gefängniffen, ungezählte gingen
im Elend ruheloier Flucht und Wanderfchaft zugrunde, bis Sie in
Deutichland ganz bedeutungslos geworden waren. Die letzten flüchteten

nach Holland, von da ging die Bewegung nach England und ichuf
dort die mächtigen Bildungen, in denen fie die Grundlegnug neuer Zeit
vorbereiteten. Diefen Geift nahmen die Pilgerväter mit nach Amerika,
William Penn mit leinen Quäkern nach Penniylvanien. Die Unruhe
war in der Welt, trotz aller Verfolgung.

XII.
Die Volksbewegung und ihr Ende.

Daß Luther in dieler Bewegung die Antwort des Volkes auf leinen
Ruf erilickte, ill nun wohl klar. Von überall her tönten ihm die Fragen

entgegen, die erwachen mußten, wo leine Botlchaft mit der
Wirklichkeit des Lebens zufammenftieß. Er findet keine Antwort und er-
itickt die Frage — oder er ill überhaupt nicht imftande, die Frage zu
hören. Er ift einmal der mittelalterliche Menich, fo fell in der Welt
unbewegter Ordnungen, göttlicher Schöpfung, daß ihm alle Bewegung
über den engen Kreis feiner religiöfen Erfchütterung hinaus Sünde ift.
Einmal ill er der mittelalterliche Theologe, der in ralch gebildeten
dogmatilchen Formeln die Unruhe wieder zu bannen meint, die feine
neue Erkenntnis in die Seelen trug. Und dann ift er wieder der
Gelehrte, der „Intellektuelle", fehr glücklich, daß der Botlchaft des
Evangeliums Freiheit gelchafft ift, froh und glücklich, daß kein Gewiffen

3M



"is

mehr gehindert werden kann, diefe neue Glaubensüberzeugung zu
verkünden. Als folcher fleht er nicht, daß zwar für den Gelehrten,
Intellektuellen und Prediger das „Gewiffensfreiheit" ift, daß leine
Glaubensüberzeugung nicht gehindert werde, daß es aber für die Maffe des
Volkes draußen erft dann Gewiffensfreiheit gibt, wenn fie ihr Leben,
ihre Wirtfchaft, ihre Rechtslage nach diefem Gewiffen und feinem
Klang von Freiheit, Menfchenwürde, Liebe wirklich geftalten können.
Er hilft erfticken, was durch fein Wort aufgerufen war. So fchafft er
die Tragik feines fpätern Lebens, die fehr deutlich die Unvollkommenheit

deffen fühlt, was wurde aus dem, was fo groß und rein begann.
Laffen wir an uns kurz vorüberziehen, wie ftark die Bewegung

auch nur in Mitteldeutfchland das Volk ergriffen hatte. Wir haben
dafür eine gute Quelle in der Veröffentlichung der Prozeßakten: „Die
Täuferbewegung in Thüringen von 1526—1584 im Namen des Vereins

für thüringifche Gefchichte und Altertumskunde, herausgegeben
von Paul Wappler." (Jena, G. Filcher, 1913.)

Dies Buch ill von uns öfter als Quelle benutzt. Dies Buch, ebenio
wie alle Berichte über Karlftadt, Thomas Münzer, die Münfterfche
Bewegung, zeigt, daß die Führer dieler Bewegung in einem Händigen
Austaufch mit Gefinnungsverwandten in Böhmen, in Süddeutfchland,
in der Schweiz, in Holland, in Norddeutlchland flehen. Ein ganz
gewaltiges Wandern vollzog fich in aller Stille und Heimlichkeit; Führer
wanderten, einfache, ftille Leute wanderten und trugen Botlchaft und
Briefe. Und in diefem geiftigen Austauich rang man um die großen
Fragen „Gewalt oder Liebe, Sakrament, Kirche, Gefelllchaft". — Auf
diefen Wanderungen verkündeten fie das Wort zum Teil öffentlich,
zum Teil in kleinen, heimlichen Verfammlungen, die man in den Häufern

derer hielt, die fie beherbergten. War ein Führer gerichtet, fo er-
fland ein anderer und trug das Wort weiter. Da find aus der An-
hängerfchaft und dem Geifte Thomas Münzers Hans Hutt aus Bebra,
der 1527 in Augsburg umkam, Hans Römer aus Eilenach. Da find
Heinrich Fuchs, Georg Fuchs, Auguftin Bader, Fritz Erbe, Hans
Schleier. Da ift vor allen Dingen Melchior Rink, der große, reine
theologilche Führer der Bewegung, die ohne Gewalt nur aus Glauben
und Wort die Chriften lammein will. Durch Jahre lebt er im Schutze
Philipps des Großmütigen in Vacha und ift von dort aus der
bewegende Geift und klärende Geift einer weit um fleh greifenden
Gemeinfchaft.

Und fchließlich heben fich aus der Volksbewegung jene ganz großen

Denker heraus, Hans Denk, Sebaftian Franck, Cafpar von
Schwenkfeld. In ihnen beginnt fich das Schwärmertum zum tiefen
Gedanken zu erheben, in denen fein Ringen fich klärt und weitergibt und
fchließlich über Jakob Böhme in das große Gefamtdenken der Menfchheit

eingeht. Ueber fie wäre ein anderes Buch zu fchreiben. Hier gilt
es nur die Volksbewegung.

325



Wie antwortet das Volk auf diefe Prediger? Wir haben fchon
berichtet, daß man Fritz Erbe in Eifenach 1539 auf die Wartburg bringen

muß, weil fich um fein Gefängnis in der Stadt nächtlich die Menfchen

fammelten, fein Gebet und Predigen zu hören — das trotz
aller Gefahr. Aber auch die Akten zeigen es. Von Vacha und vom
Heffifchen her wird die Bewegung lebendig gehalten in Eilenach und
Umgegend, im Amt Hausbreitenbach. Mittelpunkte find in Mühlhaufen

und Umgegend bis 1580, in Orlamünde, Creuzburg, Herda,
Dorfbreitenbach, Wünfchenfuhl, Markfuhl, Eckardshaulen, Mihla, Gräfen-
tonna, Efperltädt, Gotha, Tüngeda, Gierftädt, Henneberg, Mehlis,
Zella, St. Blafii, Hallenberg, Schmalkalden, Schleufingen, Schweina,
Botterode, Oberalba, Sorga, Berka, Sangerhaulen, Frankenhaufen,
Weida, Großbocka, Kahla, Beyernnaumburg und vielen anderen Orten.

So lieht es in Thüringen. Gegen Norden greift die Bewegung
hinüber nach der Graffchaft Stollberg, Halberftadt u. a., gegen Süden
nach Franken, Augsburg, Nürnberg, bis in die Schweiz hinein. Ueberall

werden trotz aller Verfolgungen die Boten aufgenommen, verborgen

gehalten, gefchützt. Man verrät fie nicht. Sie haben die Liebe der
Maffen.

Und das gleiche zeigt die Heftigkeit der Verfolgung. Warum find
Luther und Melanchthon zu Ketzerrichtern geworden? Es ill die
Angft vor der Größe der Bewegung. — Warum muffen fo viel hundert

und hundert von Menfchen im Gefängnis fitzen und gerichtet
werden, vom Jahre 1525 bis 1584? Nun erft hört das Wüten auf,
weil man die letzten Reite, wenigftens in Mitteldeutichland, vernichtet
hat. — Es war Volksbewegung. Antwort des Volkes durch leine Le-
bendigften, Tiefften auf Luthers Botfchaft. Wundern wir uns, daß ihre
Ausrottung gerade in den Gebieten, wo fie am ftärkiten geweien ift,
jene fchwere kirchliche und religiöfe Gleichgültigkeit zurückließ, die
auf Mitteldeutfchland vor allem lallet? Durch Jahrhunderte wirken
die Sünden der Gewalt. Das follten alle wiffen, die auch heute meinen,

daß Gewalt gegen geiftige Bewegungen, gegen Zukunftshoffnungen
der Maffen, gegen Zwang und Not der gelelllchaftlichen

Neugestaltungen Hilfe fchaffen könne.
Wird die Frage geftellt aus menfehlicher Not und Notwendigkeit,

fo muß fie beantwortet werden und kofte es das ichwerfte Ringen und
grauiame Not der Neugeftaltung und des Zulammenbruchs des Alten.
Unbeantwortete Frage ill kommendes Gericht.

Die Fragen, die Luther nicht beantwortete, muffen heute beantwortet
werden. Und daß auch Luther feiner Kirche das üble Erbe mitgab,

auch Fragen, die aus der Zeit geftellt waren, aus dem Weg zu
gehen, indem man den Fragenden niederfchlug, das bringt uns heute
in die Gefahr, daß feine Kirche nicht Trägerin der Bewegung der Zeit,
fondern Hilfe denen ill, die der Zeit Bewegung erfticken wollen und
damit unler Volk um feine ganze Zukunft bringen würden.

Emil Fuchs.

326


	Die Tragödie deutscher Frömmigkeit (Schluss). IX., Das Wunder ; X., Mann und Weib ; XI., Gewalt? ; XII., Die Volksbewegung und ihr Ende

