Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 28 (1934)

Heft: 7-8

Artikel: Gericht und Gnade

Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-136566

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-136566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gericht und Gnade.

Gerechtigkeit und Gericht ift deines Thrones Vefte, Gnade und

Treue gehen vor dir her. - Pfalm 89, 15.
Wo die Siinde vollig gewelen ift, da ift die Gnade noch volli-
ger geworden. Roémer 6, 20.

Es gibt Zeiten, wo wir nach Gericht durften, wo wir Gerechtigkeit
mochten walten fehen, weil die Michte des Bofen in einem Glanz,
einem Trotz, einer Sieghaftigkeit vor uns ftehen, dafl wir in dunklen
Stunden meinen mochten, es gebe keine fittliche Weltordnung, gebe
keinen heiligen, richtenden Gott. Solche Zeiten liegen wohl fiir viele
unmittelbar hinter uns, und, wer weifl?, fie find vielleicht noch nicht
ganz vorbei. Auch wiederholen fich folche Erfahrungen mehr oder
weniger nnerhalb eines natiirlichen Rhythmus. Aber nun haben wir
wieder Gericht erlebt, fo wie einft 1917 und 1918, als zuerft das
Zarenreich, dann das Habsburgerreich, das Tiirkenreich, das Hohen-
zollernreich ftiirzten und mit thnen vieles andere, was zum Sturze reif
war, und wir werden es weiter erleben: furchtbares, erfchiitterndes Ge-
richt, immer gewaltigeres Gericht des lebendigen Gottes tiber die Gotzen.
Gottes Miihlen mahlen. Davon ift unfere Seele in Schauern erfiillt. Wir
preifen den heiligen Gott fiir fein Gericht. Im Gerichte offenbart fich
uns Er und Seine Ehre. Soli Deo gloria! ,,Gerechtigkeit und Gericht
ift {eines Thrones Vefte!* |

Aber wenn unfere Secle dergeftalt durch die Speife der Gerechtig--
keit, nach der fie heifhungrig begehrt, gefittigt wird — fogar wo das
Gericht uns felb{’c trifft! —, fo ftellt fich doch rafch auch eine andere
Empfindung ein. Das Gericht hat doch auch etwas Zerftorendes, Ver-
wiiftendes, Vernichtendes. Befler: die Schuld, deren Folge das Gericht
ift, hat es. Sie 1af}t Triimmer und Scherben zurtidk im Leben der Vol-
ker wie B demm deg Einzelnen, Schmerz und Fluch find ihr Vermicht-
nis. Gibt es dafiir eine Gutmachung? Kann aus diefen Triimmern und
Scherben wieder ein Bau werden? Kann in einem Leben, einem Vélker-
leben, einem Familienleben, einem Gemeinichaftsleben 1rgend einer Art
oder auch einem Emzelleben durch das diefer verwiiftende, verfengende
Zug der Siinde und Schuld gegangen, wieder frifches Leben aufgriinen?
Gibt es eine Gnade, eine gutmachende Gnade? Es gibt Gericht, wir
wiflen es, wir erfahren es immer wieder — gibt es auch Gnade: fiir
die Volker die Zeitalter, die Bewegungen, die Gemein{chaften, die Ein-
zelnen? Fiir uns? Fiir dich? Fiir mich?

Aus dem tiefften Herzen des Evangeliums kommt uns ein Ja ent-
gegen. Darum vor allem ift es Evangelium, das heifit: frohe, erléfende
Botfchaft.

Es gibt nicht nur Gericht, es gibt auch Gnade. Und es ift gut und
wichtig, zuerft zu bedenken, dafS anch das Gericht [chon Gnade ift,

309



dafl das Gericht Gnade fein will, Gnade ankiindigt. Gericht heifit
Richtung, aktiv verftanden, heiffit Zurechtrichtung der verfchobenen
und verkehrten Ordnung. Darum ift Gericht Rettung — Rettung vor
dem Wahn, der Verblendung, der Liige und dem Untergang darin.
»»ole ift gerichtet — Sie ift gerettet. Darum miiffen wir Gericht wiin-
{chen, um Gericht bitten. Gericht tilgt die Schuld. Darum diirftet die
fchuldige Seele nach Gericht. Wahrhaftig, es ift nicht Liebe, nicht
Barmherzigkeit, nicht Humanitit, es ihr vorzuenthalten, ihr einzu-
reden, fie {ei eigentlich nicht {chuldig, verdiene kein Gericht. Gericht
it Halt und Vefte, Ehre und Wiirde der Seele, ohne Gericht verfinkt
fie im Bodenlofen des Nihilismus oder in Erbdrmlichkeit. Gericht
rettet vor der Holle. Ja, im Gericht felbft ftreckt fich dem Gerichteten
fchon die Hand der Gnade entgegen. Denn warum bekiimmert fich
das Gericht, warum bekiimmert {ich der Richter um mich? Offenbar,
weil ich thm wichtig bin — unendlich wichtig. Ja, unendlich wichtig!
Das ift die Briicke vom Gericht zur Gnade: diefes ,,Unendlich®., Es
begegnet uns im Gericht das Unendliche. Unendlich ift unfere Schuld
— darum das Gericht. Aber — und in diefem Aber ftrahlt zuerft
{chon das rettende Licht auf —, unendlich ift darum auch die Gnade.
Eins hingt am andern. Diefe unendliche Strenge, der ich im Gericht
begegne, liebt mich unendlich. Darum werde ich gerichtet. Ich werde
1%eric:]:nzet, damit ich gerettet werde. ,,Gnade und Treue gehen vor ihm
5
Diefe unendliche Liebe, die zugleich und fozufagen zuerft un-
endliche Heiligkeit ift, tritt uns im Kreuze Chrifti entgegen. Sein Ge-
heimnis ift diefe Verbindung des unendlichen Ernftes der Schuld und
ihres Gerichtes mit der Unendlichkeit der Liebe Gottes. Hier blickt uns
durch das Gericht die rettende Unendlichkeit der Gnade an und zicht
uns iiber jede Holle empor an ithr Herz. Das ift das felige Geheimnis
des Kreuzes, das von aller Theologie und allen Menichengedanken
tiberhaupt unabhingige. Dadurch ganz befonders wird das Kreuz
zum Evangelium. Wer den Stamm des Kreuzes umklammert, ift im
Gericht, in jedem Gericht, gerettet — keine Holle kann ihn erreichen.
Mag die Stinde himmelhoch {ein, die Gnade ift noch hther. Die Gnade
ift volliger; fie ift der Sieg.
| Es gibt nicht nur Gericht, es gibt auch Gnade. Und die Gnade ift
der Sinn des Gerichtes. Aber darum gibt es umgekehrt Gnade nicht
obne Gericht. Das Gericht allein 6ffnet die Tore der Gnade. Das Ge-
richt allein 6ffnet den Sinn fiir die Gnade. Und zwar nicht blof das
Gericht, das iiber uns ergeht, und das wir vielleicht als folches kaum
verftehen, fondern das Gericht, das wir an uns felbft vollziehen, das
Selbftgericht, die Selbfterkenntnis, die ithm vorausgeht, die Bufle, die
thm folgt. Wir fagen damit nur Altbekanntes, Altgefagtes, das aber
gerade in unfern Tagen eine neue Bedeutung erhilt: Es gibt keine
Gnade ohne volle Anerkennung der Schuld, es gibt kein Wieder-

310



aufleben von Fluch und Verheerung der Siinde ohne ehrliche, riick-
{ichtslofe Abrechnung mit ihr. Es gibt keinen Weg zu Gott, der dem
Gericht ausweichen konnte. Ja, es gibt keinen Gott, der Schuld ver-
geben konnte, aufler dem heiligen, und das heifit: dem richtenden Gott.
Es bleibt dabei: ,,Gerechtigkeit und Gericht ift feines Thrones Vefte
(= Fundament).”“ So verftanden, kdnnen wir immer nur im Gericht
die Gnade haben. Das ift der tiefe, ewige Sinn der Bufle. Das ift
‘der Weg, den ewig die einzelne {chuldige Seele gehen mufl. Sie muf,
wenn fie Frieden gewinnen will, Ja fagen zum Gericht; fie mufl das
Gericht fuchen; fie darf vor keiner Bitterkeit der Selbfterkenntnis zu-
riick{chrecken. Und es ift nicht weniger der Weg der Gemein{chaften.
Wenn ein Volk fich von tiefem Falle wieder aufrichten will, {o ift das
Erfte, was dazu noétig ift, daf es feine Schuld einficht; daf} es nicht um-
gekehrt feine Unfchuld beteuert und andere befchuldigt; dafl es der
ganzen Wahrheit des Gerichtes entfchloflen ins Antlitz {chaut und fie
zum Selbftgericht macht. Dabei miiffen ihm wohl Einzelne, fei es ein-
zelne Menichen, fei es einzelne Gruppen von Menfchen, vorangehen.
Sie miiflen fein Gewiflen werden, indem fie es an die Wahrheit mah-
nen, es aus Verblendung zum Erwachen rufen. Sie werden das am
beften tun, wenn fie von diefer gemeinfamen Schuld den {chwerften
Teil auf fich nehmen, wenn f{ie gerade als Zeugen der Wahrheit das
Kreuz erfahren, aber damit auch die tieffte Wahrheit der Erldiung,
das Wort von der Stellvertretung im Schuldtragen, verkdrpern, in der
Nachfolge deflen, in welchem fie Fleifch geworden ift. Und was fiir
ein Volk gilt, das gilt fir jede Gemeinfchaft, jede Gruppe, jede Partei
auch, jede Bewegung, jede Sache.

Es gibt keine Gnade ohne Gericht. Aber es gilt auch: Wo Gericht
ift, Selbftgericht, ernftes, chrliches, riidkhaltlofes, da ift auch die Gnade
gewxfi Das ift ihre einzige Bedingung. Sie wartet nur darauf. Es
gibt Gnade und fie ift das letzte Wort,

Und darum gibt es auch Gutmachung, Gutwerden, fir die Volker,
die Men{chengemeinichaften tiberhaupt, wie fiir die Einzelnen. Das ift
die Kronung der Botichaft von der Gnade. Die Gnade ift nicht blof
Freifprechung von der Schuld, fie it auch Heilung von ihren Folgen.

Das miiffen wir allerdings recht verftehen. Es ift nicht {o gemeint,
dafl mit der Vergebung der Schuld fofort all ihre {chlimmen Folgen
aufgehoben werden. Das wire eine Art von mechanifcher Magie,
welche den Ordnungen der Welt Gottes wider{priche. Das Gefetz der
Urfache und Wirkung in der Welt Gottes wird durch die Gnade nicht
einfach aufgehoben. Auch konnten wir gar nicht wiinichen, dafl mit
der Vergebung {ofort die {chweren Folgen unferes Tuns getilgt wiren.
Das hébe ja die Bufle auf, und auch nach Bufle diirftet die {chuldige
Seele. Es ift aber ein Teil der Bufle, dafl wir die {chlimmen Nachwir-
kungen unferer Verfehlung willig auf uns nehmen. Je williger wir es
tun, defto raicher erfolgt die Erlofung davon. Und endlich ift klar,

31X



daf vieles nicht direkt gutgemacht werden kann, weil Unwiderruf-
liches, Unwiderbringliches gefchehen ift.

Dennoch gibt es eine Gutmachung und ihr Geheimnis waltet {ogar
iiber diefem {cheinbar Unwiderruflichen, Unwiderbringlichen. Wir
miiffen hier vor allem an die grofie Verheiﬁung des Wortes denken,
daf} denen, die Gott lieben, alle Dinge zum Beften dienen (wortlich:
»zum Guten zufammenwirken®) miiffen. Und wir miiflen fo kiihn
fein, zu fagen: fogar unfere Schuld! Uniere anerkannte und vergebene
Schuld! Wir diirfen vor folcher Kiihnheit nicht erfchrecken. Denn es
ift gar keine Gefahr, dafl {olche Erkenntnis uns etwa gegen die Siinde
leichtfinnig oder gar frivol machte. Im Gegenteil: der Fatalismus, der
die zermalmenden Folgen der Siinde fiir unabwendbar und unheilbar
hilt, kann ftumpf und zuletzt frivol machen, wihrend nichts fo fehr
die heilige Scheu vor der Siinde weckt, als die volle und ganze Ver-
gebung und Erlofung, wozu auch jene hohe Verheiflung gehort, daf}
auch die Schuld zum Beften dienen {olle. Ift es denn nicht {o, dafl wir
durch unfere Schuld und Stinde auch gelernt haben? Haben wir nicht
durch fie die tieffte Wahrheit der Welt Gottes erkannt? Ift dadurch
nicht unfere Selbftgerechtigkeit zerfchlagen worden? Sind wir dadurch
nicht demiitiger, gehor{famer, ernfter, niichterner, gottesfiirchtiger, gott-
naher geworden? Konnen wir nicht, felbft erfahren, die Briider leh-
ren? Miflen wir alfo nicht {agen, dall wir durch die Verheerung der
Schuld nicht nur drmer, fondern doch auch, freilich nur infolge der
Vergebung, reicher geworden find, weil wir einen koftbaren Schatz ge-
wonnen haben, eben die Gnade? Noch einmal: diefe Erkenntnis macht
uns nicht leichtfertig, im Gegenteil: wie wollten wir diefen koftbarften
Schatz verfcherzen? Die Gnade erft gibt den rechten Abicheu gegen
die Siinde, erft die Sittigung durch fie nimmt der Siinde allen geheimen
Reiz. Es ift eine Paradoxie, gewifd, dafl fo auch die Schuld, die wir
doch meiden und flichen follen, zum Beften dienen muf}, die Paradoxie
des Kreuzes, und daf} erft damit die Schuld fo recht befiegt ift, aber es
it géttliche Paradoxie, Paradoxie des Wunders der Gnade., Zeigt uns
nicht die Gelchichte des Reiches Gottes, dafl die Gefegnetften der Men-
{chen, von Paulus und Auguftinus bis zu Franziskus und Tolftoi grofle
Siinder gewelen {ind, begnadigte Stinder — grofle Verirrte, welche den
Weg gefunden und ihn dann andern gezeigt haben? Das ift der Gipfel
der Paradoxie: nicht nur sber der Schuld, der gerichteten, vergebenen,
fondern auch awus ihr hochfter Segen! Glaube nur daran, du {chuldige,
erlofte Seele! ,,Wo die Siinde vollig gewefen ift, da ift d1e Gnade noch
volliger geworden.”

Aber wenn auf diefe Weife die Gutmachung und Gutwerdung zu-
nichft an uns felbft erfolgt, {o dringt fie doch auch weiter vor, in die
Nachwirkungen unferes Tuns anfler uns hinein. Es kommt auch dort zu
einer Heilung, zuletzt zur Aufhebung der Folgen. Es dient zuletzt
alles dem Guten. Gott wendet es fo. Freilich gehort dazu dreierlei:

312



Glaube und Liebe, und dazu Ausdauer. Dann aber gefchehen die
Wunder jener Gnade, welche Vinet die grice réparatrice nennt. Auch
das fcheinbar Unwiderrufliche und Unwiderbringliche ift davon nicht
ausgenommen. Es ift ja nichts unwiderruflich und unwiederbringlich.
Wo hat die Welt Gottes Grenzen? Wo ift fie fertig? Nichts, was wir
an Bufle und Glauben leiften, verfehlt fein Ziel. Alles kann und foll
gut werden. Und diefe Linie fihre ja in die Ewigkeit hinein, dorthin,
wohin ja auch die Unendlichkeit des Gerichtes wie der Gnade weift.
Die Gnade ift unendlich, fie ift ganz, fie ilt vollig.

Was aber fiir den Einzelnen gilt, das gilt auch fiir die Gemen-
fchaft. Es gilt, um fiir diesmal nur bei dielem Fall zu bletben — der
ja leicht erginzt werden kann — auch fiir ein Volk. Kann nicht auch
einem Volk gerade feine Schuld zum Beften dienen? Kann es nichr,
auf dem Wege {chwerer Verirrung erwacht und umkehrend, dadurch
reicher, tiefer geworden fein? Kann es bei thm nicht zu einer ganz be-
{onders entf{chloffenen Abkehr von den Irrtiimern kommen, denen es
vielleicht ganz befonders ftark verfallen war? Wenn es im Bann des
Machtdimons befangen war — kann es nicht, umgekehrt, mit ganz
befonderer Kraft der Ueberzeugung fich dem Gedanken des Rechts
zuwenden? Wenn es von Kriegs- und Militirromantik beraufcht war
— kann es dann nicht, aus dem Raulche erwacht, erft recht ein Trager
der Friedenswelt werden? Wenn es von Blut und Rafle {chwirmte —
kann es dann nicht, diefen Wahn erkennend, viel entichiedener dem
Geifte huldigen? Wenn es von nationaliftifchem Eigendiinkel befeflen
war — kann es dann nicht, davon durch furchtbare Erfahrung befreir,
fich nun mit Leidenichaft dem Dienft menf{chheitlicher Ziele weihen?
Wir diirfen es zuverfichtlich glauben; {olche polare Bewegung ent-
{pricht der Regel der Welt Gottes. Ein {olches Volk kann, die Schuld
erkennend, anerkennend, fie willig biilend und dafiir Vergebung
empfangend, unter groffen Segen kommen. Es kann {eine einftige Be-
rufung wieder empfangen, ja eine groflere als zuvor. Es kann alles,
was verloren {chien, wiedergewonnen werden. Und auch hier ift keine
Gefahr, dafl folche Erfahrung der Gnade zum Leichtnehmen der
Schuld verfiihre, im Gegenteil: gerade hier macht Vergebung und Er-
16fung frei zum freudigen Dienft des Guten.

Und auch hier bleibt die Gutmachung und Gutwerdung nicht blof§
bei dem von der Gnade Gelegneten, fondern reicht heilend weiter in
die dufleren Folgen feiner Schuld hinein. Gewif}, wie diefe Folgen in
bezug auf fich felbft auch hier zundchft willig aufgenommen und ge-
tragen werden miflen und gerade dann am rafcheften verfchwinden,
fo wird es zundchft auch viel Unwiderrufliches und Unwiederbring-
liches zu geben {cheinen. Aber auch hier it Gottes Welt nicht ferug
und befchrinkt, Auch hier gibt es eine Linie des Wunders, die in alles
hineinreicht. Auch hier gibt es eine ,,neue Schopfung®. Auch hier gibt
es eine Erfillung der Gnade. Laflt uns feflt daran glauben! Es kommt

313



darauf an! Auch hier wird die Gnade volliger fein als die Schuld —
wird die Gnade triumpbhieren.

So gehtren Gericht und Gnade zulammen, tiberall und immer. So
erleben wir in diefer Zeit das Gericht Gottes auf befonders furchtbare
Weife. Wir haben es erlebt, erleben es und werden es erleben. Es ift
Gerichtszeit. Es ift Gotzenfturz vor dem lebendigen Gott, Das muf}
fein: die Vefte des Thrones Gottes mufd fiir das Bewufitfein der Men-
{chen neu befeftigt werden, {eine ewigen Ordnungen der Gerechtigkeit
und des Gerichtes in neuer Heiligkeit aufglinzen. Aber es ift gerade
darum, weil es Gerichtszeit ift, Gnadenzeit. In dem Mafle, als wir das
Gericht vollig erkennen und anerkennen, werden wir auch die Gnade
erfahren. Und die Gnade ift das letzte Wort. Der Gnade gehen wir
entgegen. Und auch in bezug auf unfere ganze Zeit mag es, wird es
fo fein, dafl gerade auch die ungeheure Schuld, die furchtbare Ver-
irrung diefes Gefchlechtes von Gott und f{einen Ordnungen weg, zu-
letzt zum Beften dienen, zu einer neuen, tieferen Erkenntnis Gottes,
einem neuen, freudigeren Gehorfam und Dienft Gottes, einer neuen,
volligeren Gottesndhe fuhren kann. Wir diirfen es glauben: im Ge-
richt naht die Gnade und die Gnade wird volliger fein als das Gericht.

Leonhard Ragaz.

Die Trdgtidie ‘deutfcher Frommigkeit.

(SchluR.)
IX.
Das Wunder,

Luther {pottet deflen, wie Thomas Miinzer die Armen auf Gottes
wunderbare Hilfe vertroftet habe. Erfchiitternd it fein Bericht in der
Hiftoria Thomas Miinzers von dem Ende in der Schlacht bei Franken-
haufen. Thomas habe die Bauern getroftet:

»Gott {pricht oft in der Schrift, er wolle den armen, den frommen helfen und
die gottlofen ausrotten. Nun find wir die armen und die Gott fein Wort begehren
zu erhalten. Darum follen wir nicht zweifeln, daff wir das Gliick auf unferer
Seite haben.*

»Lafit euch nicht erfchrecken das {chwache Fleifch, fondern greift die Feinde

kithnlich an... Ihr diirft das Geldhiitz nicht fiirchten, denn ihr {ollt fehen, dafl
ich alle Biichfenfteine in den Aermel faflen will, die fie gegen uns {chieflen.”

Und {o feft war der Glaube der Bauern, dafl es von ihnen heifst:

»Die armen leute aber ftunden da und fungen: ,,Nu bitten wir den heiligen
Geift ... gleich als wiren fie wahnfinnig, {chickten fich weder zur Wehr noch
zur Flucht. Viel auch troften fich der groflen Zufag Thomi, dafl Gott Hilfe vom
Himmel erzeigen wiirde®. '

Aber derfelbe Luther, der es Thomas Miinzer vorwirft, dafl er die
Menichen auf Wunderhilfe Gottes vertroftet habe, der ihm vor-
wirft, daf} er fich auf Gefichte und Triume beruft, fagt:

314



	Gericht und Gnade

