
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 28 (1934)

Heft: 7-8

Artikel: Gericht und Gnade

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136566

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gericht und Gnade.
Gerechtigkeit und Gericht ift deines Thrones Velie, Gnade und

Treue gehen vor dir her. PfaSm 89, 15.
Wo die Sünde völlig gewefen ift, da ift die Gnade noch völliger

geworden. Römer 6, 20.

Es gibt Zeiten, wo wir nach Gericht dürften, wo wir Gerechtigkeit
möchten walten fehen, weil die Mächte des Böfen in einem Glanz,
einem Trotz, einer Sieghaftigkeit vor uns flehen, daß wir in dunklen
Stunden meinen möchten, es gebe keine fittliche Weltordnung, gebe
keinen heiligen, richtenden Gott. Solche Zeiten liegen wohl für viele
unmittelbar hinter uns, und, wer weiß?, fie find vielleicht noch nicht
ganz vorbei. Auch wiederholen fich iolche Erfahrungen mehr oder
weniger innerhalb eines natürlichen Rhythmus. Aber nun haben wir
wieder Gericht erlebt, fo wie einft 1917 und 1918, als zuerft das
Zarenreich, dann das Habsburgerreich, das Türkenreich, das Hohen-
zollernreich Stürzten und mit ihnen vieles andere, was zum Sturze reif
war, und wir werden es weiter erleben: furchtbares, erfchütterndes
Gericht, immer gewaltigeres Gericht des lebendigen Gottes über die Götzen.
Gottes Mühlen mahlen. Davon ift uniere Seele in Schauern erfüllt. Wir
preifen den heiligen Gott für fein Gericht. Im Gerichte offenbart fich
uns Er und Seine Ehre. Soli Deo gloria! „Gerechtigkeit und Gericht
ift feines Thrones Vefte!"

Aber wenn unfere Seele dergeftalt durch die Speife der Gerechtigkeit,
nach der fie heißhungrig begehrt, gefättigt wird — fogar wo das

Gericht uns felbft trifft! —, fo Hellt fich doch rafch auch eine andere
Empfindung ein. Das Gericht hat doch auch etwas Zerftörendes,
Verwüstendes, Vernichtendes. Beffer: die Schuld, deren Folge das Gericht
ift, hat es. Sie läßt Trümmer und Scherben zurück im Leben der Völker

wie in dem der Einzelnen, Schmerz und Fluch find ihr Vermächtnis.

Gibt es dafür eine Gutmachung? Kann aus diefen Trümmern und
Scherben wieder ein Bau werden? Kann in einem Leben, einem Völkerleben,

einem Familienleben, einem Gemeinfchaflsleben irgend einer Art
oder auch einem Einzelleben, durch das dieier verwüftende, verfengende
Zug der Sünde und Schuld gegangen, wieder frifches Leben aufgrünen?
Gibt es eine Gnade, eine gutmachende Gnade? Es gibt Gericht, wir
wiffen es, wir erfahren es immer wieder — gibt es auch Gnade: für
die Völker, die Zeitalter, die Bewegungen, die Gemeinfchaften, die
Einzelnen? Für uns? Für dich? Für mich?

Aus dem tiefften Herzen des Evangeliums kommt uns ein Ja
entgegen. Darum vor allem ift es Evangelium, das heißt: frohe, erlöfende
Botfchaft.

Es gibt nicht nur Gericht, es gibt auch Gnade. Und es ift gut und
wichtig, zuerft zu bedenken, daß auch das Gericht fchon Gnade ifl,

309



daß das Gericht Gnade fein will, Gnade ankündigt. Gericht heißt
Richtung, aktiv verftanden, heißt Zurechtrichtung der verichobenen
und verkehrten Ordnung. Darum ift Gericht Rettung — Rettung vor
dem Wahn, der Verblendung, der Lüge und dem Untergang darin.
„Sie ill gerichtet — Sie ill gerettet." Darum muffen wir Gericht
wünfchen, um Gericht bitten. Gericht tilgt die Schuld. Darum dürftet die
fchuldige Seele nach Gericht. Wahrhaftig, es ift nicht Liebe, nicht
Barmherzigkeit, nicht Humanität, es ihr vorzuenthalten, ihr einzureden,

fie fei eigentlich nicht fchuidig, verdiene kein Gericht. Gericht
ill Halt und Veite, Ehre und Würde der Seele, ohne Gericht verfinkt
fie im Bodenlofen des Nihilismus oder in Erbärmlichkeit. Gericht
rettet vor der Hölle. Ja, im Gericht felbft ftreckt fich dem Gerichteten
fchon die Hand der Gnade entgegen. Denn warum bekümmert fich
das Gericht, warum bekümmert fich der Richter um mich? Offenbar,
weil ich ihm wichtig bin — unendlich wichtig. Ja, unendlich wichtig!
Das ill die Brücke vom Gericht zur Gnade: dieies „Unendlich". Es
begegnet uns im Gericht das Unendliche. Unendlich ill unfere Schuld
— darum das Gericht. Aber — und in diefem Aber ftrahlt zuerft
fchon das rettende Licht auf —, unendlich ift darum auch die Gnade.
Eins hängt am andern. Diefe unendliche Strenge, der ich im Gericht
begegne, liebt mich unendlich. Darum werde ich gerichtet. Ich werde
gerichtet, damit ich gerettet werde. „Gnade und Treue gehen vor ihm
her."

Diefe unendliche Liebe, die zugleich und fozufagen zuerft
unendliche Heiligkeit ift, tritt uns im Kreuze Chrifti entgegen. Sein
Geheimnis ift diefe Verbindung des unendlichen Ernftes der Schuld und
ihres Gerichtes mit der Unendlichkeit der Liebe Gottes. Hier blickt uns
durch das Gericht die rettende Unendlichkeit der Gnade an und zieht
uns über jede Hölle empor an ihr Herz. Das ill das feiige Geheimnis
des Kreuzes, das von aller Theologie und allen Menfchengedanken
überhaupt unabhängige. Dadurch ganz befonders wird das Kreuz
zum Evangelium. Wer den Stamm des Kreuzes umklammert, ill im
Gericht, in jedem Gericht, gerettet — keine Hölle kann ihn erreichen.
Mag die Sünde himmelhoch fein, die Gnade ill noch höher. Die Gnade
ill völliger; fie ift der Sieg.

Es gibt nicht nur Gericht, es gibt auch Gnade. Und die Gnade ill
der Sinn des Gerichtes. Aber darum gibt es umgekehrt Gnade nicht
ohne Gericht. Das Gericht allein öffnet die Tore der Gnade. Das
Gericht allein öffnet den Sinn für die Gnade. Und zwar nicht bloß das
Gericht, das über uns ergeht, und das wir vielleicht als folches kaum
verftehen, fondern das Gericht, das wir an uns felbft vollziehen, das

Selbilgericht, die Selbiterkenntnis, die ihm vorausgeht, die Buße, die
ihm folgt. Wir fagen damit nur Altbekanntes, Altgeiagtes, das aber
gerade in unfern Tagen eine neue Bedeutung erhält: Es gibt keine
Gnade ohne volle Anerkennung der Schuld, es gibt kein Wieder-

310



-y
-A

aufleben von Fluch und Verheerung der Sünde ohne ehrliche, rück-
fichtsloie Abrechnung mit ihr. Es gibt keinen Weg zu Gott, der dem
Gericht ausweichen könnte. Ja, es gibt keinen Gott, der Schuld
vergeben könnte, außer dem heiligen, und das heißt: dem richtenden Gott.
Es bleibt dabei: „Gerechtigkeit und Gericht ift feines Thrones Veite

Fundament)." So verftanden, können wir immer nur im Gericht
die Gnade haben. Das ift der tiefe, ewige Sinn der Buße. Das ift
der Weg, den ewig die einzelne fchuldige Seele gehen muß. Sie muß,
wenn fie Frieden gewinnen will, Ja lagen zum Gericht; fie muß das
Gericht fuchen; fie darf vor keiner Bitterkeit der Selbilerkenntnis zu-
rückidirecken. Und es ift nicht weniger der Weg der Gemeinfchaften.
"Wenn ein Volk fich von tiefem Falle wieder aufrichten will, fo ift das
Erfte, was dazu nötig ift, daß es feine Schuld einfieht; daß es nicht
umgekehrt feine Unfchuld beteuert und andere befchuldigt; daß es der
ganzen Wahrheit des Gerichtes entfchloffen ins Antlitz fchaut und fie
zum Selbltgericht macht. Dabei muffen ihm wohl Einzelne, fei es
einzelne Menfchen, fei es einzelne Gruppen von Menfchen, vorangehen.
Sie muffen fein Gewiffen werden, indem fie es an die Wahrheit mahnen,

es aus Verblendung zum Erwachen rufen. Sie werden das am
beften tun, wenn fie von dieier gemeiniamen Schuld den fchwerften
Teil auf fich nehmen, wenn fie gerade als Zeugen der Wahrheit das
Kreuz erfahren, aber damit auch die tieffte Wahrheit der Erlöiung,
das Wort von der Stellvertretung im Schuldtragen, verkörpern, in der
Nachfolge deffen, in welchem fie Fleifch geworden ift. Und was für
ein Volk gilt, das gilt für jede Gemeinfchaft, jede Gruppe, jede Partei
audi, jede Bewegung, jede Sache.

Es gibt keine Gnade ohne Gericht. Aber es gilt auch: Wo Gericht
ift, Selbltgericht, ernftes, ehrliches, rückhaltloies, da ill auch die Gnade
gewiß. Das ift ihre einzige Bedingung. Sie wartet nur darauf. Es
gibt Gnade und fie ift das letzte Wort.

Und darum gibt es auch Gutmachung, Gutwerden, für die Völker,
die Menfchengemeinfchaften überhaupt, wie für die Einzelnen. Das ift
die Krönung der Botichaft von der Gnade. Die Gnade ill nicht bloß
Freifprechung von der Schuld, fie ift auch Heilung von ihren Folgen.

Das muffen wir allerdings recht verftehen. Es ill nicht fo gemeint,
daß mit der Vergebung der Schuld Sofort all ihre ichlimmen Folgen
aufgehoben werden. Das wäre eine Art von mechanifcher Magie,
welche den Ordnungen der Welt Gottes wideripräche. Das Geietz der
Urfache und Wirkung in der Welt Gottes wird durch die Gnade nicht
einfach aufgehoben. Auch könnten wir gar nicht wünfchen, daß mit
der Vergebung fofort die fchweren Folgen unferes Tuns getilgt wären.
Das höbe ja die Buße auf, und auch nach Buße dürftet die fchuldige
Seele. Es ift aber ein Teil der Buße, daß wir die fchlimmen Nachwirkungen

unferer Verfehlung willig auf uns nehmen. Je williger wir es

tun, defto raicher erfolgt die Erlöfung davon. Und endlich ill klar,

311



daß vieles nicht direkt gutgemacht werden kann, weil Unwiderrufliches,

Unwiderbringlidies gefchehen ift.
Dennoch gibt es eine Gutmachung und ihr Geheimnis waltet fogar

über diefem fcheinbar Unwiderruflichen, Unwiderbringlichen. Wir
muffen hier vor allem an die große Verheißung des Wortes denken,
daß denen, die Gott lieben, alle Dinge zum Beften dienen (wörtlich:
„zum Guten zufammenwirken") muffen. Und wir muffen fo kühn
fein, zu fagen: fogar unfere Schuld! Unfere anerkannte und vergebene
Schuld! Wir dürfen vor folcher Kühnheit nicht erfchrecken. Denn es

ift gar keine Gefahr, daß folche Erkenntnis uns etwa gegen die Sünde
leichtfinnig oder gar frivol machte. Im Gegenteil: der Fatalismus, der
die zermalmenden Folgen der Sünde für unabwendbar und unheilbar
hält, kann ftumpf und zuletzt frivol machen, während nichts Io fehr
die heilige Scheu vor der Sünde weckt, als die volle und ganze
Vergebung und Erlöfung, wozu auch jene hohe Verheißung gehört, daß
auch die Schuld zum Beften dienen folle. lit es denn nicht fo, daß wir
durch unfere Schuld und Sünde auch gelernt haben? Haben wir nicht
durch fie die tieffte Wahrheit der Welt Gottes erkannt? Ill dadurch
nicht unfere Selbilgerechtigkeit zerfchlagen worden? Sind wir dadurch
nicht demütiger, gehorfamer, ernlter, nüchterner, gottesfürchtiger,
gottnäher geworden? Können wir nicht, felbft erfahren, die Brüder
lehren? Muffen wir alfo nicht fagen, daß wir durch die Verheerung der
Schuld nicht nur ärmer, fondern doch auch, freilich nur infolge der
Vergebung, reicher geworden find, weil wir einen koftbaren Schatz
gewonnen haben, eben die Gnade? Noch einmal: diefe Erkenntnis macht
uns nicht leichtfertig, im Gegenteil: wie wollten wir diefen koftbarften
Schatz verfcherzen? Die Gnade erft gibt den rechten Abfcheu gegen
die Sünde, erft die Sättigung durch fie nimmt der Sünde allen geheimen
Reiz. Es ill eine Paradoxie, gewiß, daß fo auch die Schuld, die wir
doch meiden und fliehen iollen, zum Bellen dienen muß, die Paradoxie
des Kreuzes, und daß erft damit die Schuld fo recht beilegt ift, aber es

ill göttliche Paradoxie, Paradoxie des Wunders der Gnade. Zeigt uns
nicht die Gefchichte des Reiches Gottes, daß die Gefegnetlten der
Menfchen, von Paulus und Auguftinus bis zu Franziskus und Tolftoi große
Sünder gewefen find, begnadigte Sünder — große Verirrte, welche den
Weg gefunden und ihn dann andern gezeigt haben? Das ift der Gipfel
der Paradoxie: nicht nur über der Schuld, der gerichteten, vergebenen,
fondern auch aus ihr höchfter Segen! Glaube nur daran, du fchuldige,
erlölte Seele! „Wo die Sünde völlig gewefen ift, da ift die Gnade noch
völliger geworden."

Aber wenn auf diefe Weife die Gutmachung und Gutwerdung
zunächft an uns felbft erfolgt, fo dringt fie doch auch weiter vor, in die
Nachwirkungen unferes Tuns außer uns hinein. Es kommt auch dort zu
einer Heilung, zuletzt zur Aufhebung der Folgen. Es dient zuletzt
alles dem Guten. Gott wendet es Io. Freilich gehört dazu dreierlei:

312



Glaube und Liebe, und dazu Ausdauer. Dann aber geichehen die
Wunder jener Gnade, welche Vinet die grâce réparatrice nennt. Auch
das fcheinbar Unwiderrufliche und Unwiderbringliche ill davon nicht

ausgenommen. Es ill ja nichts unwiderruflich und unwiederbringlich.
Wo hat die "Welt Gottes Grenzen? Wo ift fie fertig? Nichts, was wir
an Buße und Glauben leiften, verfehlt fein Ziel. Alles kann und ioli
gut werden. Und diele Linie führt ja in die Ewigkeit hinein, dorthin,
wohin ja auch die Unendlichkeit des Gerichtes wie der Gnade weift.
Die Gnade ill unendlich, fie ill ganz, fie ift völlig.

Was aber für den Einzelnen gilt, das gilt auch für die Gemeinfchaft.

Es gilt, um für diesmal nur bei diefem Fall zu bleiben — der
ja leicht ergänzt werden kann — auch für ein Volk. Kann nicht auch
einem Volk gerade feine Schuld zum Beften dienen? Kann es nicht,
auf dem Wege fchwerer Verirrung erwacht und umkehrend, dadurch
reicher, tiefer geworden fein? Kann es bei ihm nicht zu einer ganz
befonders entfchloffenen Abkehr von den Irrtümern kommen, denen es

vielleicht ganz befonders ftark verfallen war? Wenn es im Bann des

Machtdämons befangen war — kann es nicht, umgekehrt, mit ganz
befonderer Kraft der Ueberzeugung fich dem Gedanken des Redits
zuwenden? Wenn es von Kriegs- und Militärromantik beraufcht war
— kann es dann nicht, aus dem Rauiche erwacht, erft recht ein Träger
der Friedenswelt werden? Wenn es von Blut und Raffe fchwärmte —
kann es dann nicht, dielen Wahn erkennend, viel entichiedener dem
Geifte huldigen? Wenn es von nationaliftifchem Eigendünkel befeffen
war — kann es dann nicht, davon durch furchtbare Erfahrung befreit,
fich nun mit Leidenfchaft: dem Dienft menfchheitlicher Ziele weihen?
Wir dürfen es zuverfichtlich glauben; folche polare Bewegung
entfpricht der Regel der Welt Gottes. Ein folches Volk kann, die Schuld
erkennend, anerkennend, fie willig büßend und dafür Vergebung
empfangend, unter großen Segen kommen. Es kann feine einftige
Berufung wieder empfangen, ja eine größere als zuvor. Es kann alles,
was verloren ichien, wiedergewonnen werden. Und auch hier ift keine
Gefahr, daß folche Erfahrung der Gnade zum Leichtnehmen der
Schuld verführe, im Gegenteil: gerade hier macht Vergebung und
Erlöfung frei zum freudigen Dienft des Guten.

Und auch hier bleibt die Gutmachung und Gutwerdung nicht bloß
bei dem von der Gnade Gefegneten, fondern reicht heilend weiter in
die äußeren Folgen feiner Schuld hinein. Gewiß, wie diefe Folgen in
bezug auf fich felbft auch hier zunächft willig aufgenommen und
getragen werden muffen und gerade dann am rafcheften verfchwinden,
fo wird es zunächft auch viel Unwiderrufliches und Unwiederbringliches

zu geben fcheinen. Aber auch hier ill Gottes Welt nicht fertig
und befchränkt. Auch hier gibt es eine Linie des Wunders, die in alles
hineinreicht. Auch hier gibt es eine „neue Schöpfung". Auch hier gibt
es eine Erfüllung der Gnade. Laßt uns feft daran glauben! Es kommt

313



darauf an! Auch hier wird die Gnade völliger fein als die Schuld —
wird die Gnade triumphieren.

So gehören Gericht und Gnade zufammen, überall und immer. So

erleben wir in diefer Zeit das Gericht Gottes auf befonders furchtbare
Weife. Wir haben es erlebt, erleben es und werden es erleben. Es ill
Gerichtszeit. Es ill Götzenfturz vor dem lebendigen Gott. Das muß
fein: die Veite des Thrones Gottes muß für das Bewußtfein der Menfchen

neu befeftigt werden, feine ewigen Ordnungen der Gerechtigkeit
und des Gerichtes in neuer Heiligkeit aufglänzen. Aber es ift gerade
darum, weil es Gerichtszeit ift, Gnadenzeit. In dem Maße, als wir das
Gericht völlig erkennen und anerkennen, werden wir auch die Gnade
erfahren. Und die Gnade ill das letzte Wort. Der Gnade gehen wir
entgegen. Und auch in bezug auf unfere ganze Zeit mag es, wird es

fo fein, daß gerade auch die ungeheure Schuld, die furchtbare
Verirrung diefes Gefchlechtes von Gott und feinen Ordnungen weg,
zuletzt zum Beften dienen, zu einer neuen, tieferen Erkenntnis Gottes,
einem neuen, freudigeren Gehorfam und Dienft Gottes, einer neuen,
völligeren Gottesnähe führen kann. Wir dürfen es glauben: im
Gericht naht die Gnade und die Gnade wird völliger fein als das Gericht.

Leonhard Ragaz.

Die Tragödie deutfcher Frömmigkeit.
(Schluß.)

IX.
Das Wunder.

Luther fpottet deffen, wie Thomas Münzer die Armen auf Gottes
wunderbare Hilfe vertröftet habe. Erichütternd ill fein Bericht in der
Hiftoria Thomas Münzers von dem Ende in der Schlacht bei Frankenhaufen.

Thomas habe die Bauern getröftet:
„Gott fpricht oft in der Schrift, er wolle den armen, den frommen helfen und

die gottlofen ausrotten. Nun find wir die armen und die Gott fein Wort begehren
zu erhaiten. Darum follen wir nicht zweifeln, daß wir das Glück auf unferer
Seite haben."

„Laßt euch nicht erfchrecken das fchwadie Fleifch, fondern greift die Feinde
kühnlich an... Ihr dürft das Getchütz nicht fürchten, denn ihr follt fehen, daß
ich alle Büchfenfteine in den Aermel faffen will, die fie gegen uns fchießen."

Und fo fell war der Glaube der Bauern, daß es von ihnen heißt:
„Die armen leute aber Stunden da und fungen: „Nu bitten wir den heiligen

Geift"... gleich als wären fie wahnfinnig, fchickten Sich weder zur Wehr noch
zur Flucht. Viel auch tröffen fich der großen Zufag Thomä, daß Gott Hilfe vom
Himmel erzeigen würde".

Aber derfelbe Luther, der es Thomas Münzer vorwirft, daß er die
Menfchen auf Wunderhilfe Gottes vertröftet habe, der ihm
vorwirft, daß er fich auf Gefichte und Träume beruft, fagt:

314


	Gericht und Gnade

