Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 28 (1934)

Heft: 6

Artikel: Vom Kampf gegen das Bose

Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-136560

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-136560
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vom Kampft gegen das Bole.

Wachet. Stehet im Glauben.
Seid minnlich. Seid ftark.
Alles, was ihr tut, gefchehe in Liebe.

1. Kor. 16, 13—14.

Wir leiden als Menfchen alle mehr oder weniger unter der Un-
gerechtigkeit der Menf{chen. Das ift eine alte Sache und verfteht fich
fozufagen faft von felbft. Aber weil es offenbar in allen Dingen zwei
entgegengeletzte Moglichkeiten des Falichen gibt, fo ftoflen wir auch
hin und wieder, ja ziemlich oft, auf eine zx# grofle Gerechtigkeit, die ich
falfche Gerechtigkeit nennen mochte.

I

Die falfche Gerechtigkeit tritt in allerlei Formen auf. In unfern
Tagen ift wohl die hiufiglte die, dafl man die Lofung ausgibt, man
diirfe nie verurteilen oder gar verdammen, fondern miiffe in allen
Menichen und Dingen das Gute [eben, nur das Gute. Es ift befonders
eine gewifle Art von Pazifismus, die fo redet. Sié meint, ein Menich,
der den Frieden wolle, diirfe niemanden und nichts haffen, niemanden
und nichts fiir bofe halten, niemanden und nichts richten. Diefe Art
kann aus allerlei Quellen fliefen. Man kann fich dafiir auf die Berg-
predigt berufen, auf Tolftoi und Gandhi, auch auf das ,,JThr Men{chen
feild Gottes!*, das Blumhardts Art bezeichnen foll. Man kann auch
mit der dialektifchen Theologie, oder befler, mit ihren unfelbftindigen
Nachbetern, erkliren, man miifle wiflen, dafl wir alle Siinder feien,
aber auch alle in der Vergebung ftiinden und darob die wirkliche, kon-
krete Siinde gar nicht mehr fehen oder fehen wollen. Es liflt {ich auch
die Chriftliche Wiflenfchaft {o auslegen, daff das Bofe keinen Platz
mehr hat. Man kann endlich, und das ift unter uns wohl der hiu-
figlte Fall, den Geift des Quikertums {o verftehen. ,,An das Gute
glauben, nur an das Gute — Menfchen und Dinge {o behandeln, als
ob fie gut wiren!* |

Von diefem Boden aus mifbilligt man jedes {charfe Urteil
tiber Men{chen und Bewegungen, jede entichiedene Stellungnahme
dazu, jeden entichloflenen Kampf dagegen. Man erkldrt etwa — und
kommt damit {ich {elbft und andern {ehr erhaben vor —, es hitten in
jedem Gegenfatz beide recht, es fei die Wahrheit immer auch auf der
andern Seite. Man miifle, {agt man, das Bofe, foweit es vorhanden
{ei, iberfehen, es durch Ignorierung nicht anerkennen. Man {ucht mit
Leidenichaft an Menfchen und Dingen, die man eigentlich verurteilen
und bekimpfen miifite, etwas Gutes und findet es auch. Vielleicht ift
eine Bewegung, die Taufende von Men{chenleben vernichtet und zahl-

lofe elend macht, {cheinbar oder wirklich tier{chutzfreundlich — dann

253



geniigt- das, um dem Wider{pruch gegen fie die Spitze abzubrechen.
Oder fie {chafft einige Einrichtungen, die dem dhnlich fehen, was wit
felbft, vielleicht um{onft, erftreben — und wir begeiftern uns faft fiir
fie. Oder ihre Triger zeigen in Wirklichkeit oder nach der Legende
einige men{chlich gute und {chone Ziige — fofort gilt nur noch dies.
Man ereifert {ich zuletzt viel eher iiber {olche, die das Bofe bekiampfen,
als iiber diefes, ja fiihlt {ich faft zu deflen Schutz verpflichtet. Dabei darf
man {ich {cheinbar auf die Liebe berufen. Die Liebe verbietet alles
Urteilen, Richten, Haffen; die Liebe gebietet, tiberall Gutes, ja nur das
Gute zu {ehen, iiberall Verbindung, Gemeinichaft, Verfhnung zu {u-
chen, iiberall Kampf und Hafl zu vermeiden. So ericheinen die Kimp-
fer gegen das Bole als lieblos. Man erinnert etwa an das dreizehnte
Kapitel des erften Korintherbriefes oder fliichtet {ich auch hinter das
Wort der Antigone: :
,,)Nicht mitzuhaflen, mitzulieben bin ich da!*

Ich habe erklirt, dafl wir als Kampfer befonders hiufig auf diefe
Art ftieflen. Das gefchieht deswegen, weil diefe Art nicht kdmpfen
will, weil fie jedenfalls den Elan, die Leidenichaft des Kampfes gegen
das Bofe [ihmt. Ganze Bewegungen verurteilen {ich damit zu falichen
Methoden oder zur Unwirk{amkeit; ganze Volker geraten dadurch in
fchweren Irrtum und verfdumen das Gebot der Stunde.

2

Denn wie fteht es mit diefer Art? Stellt fie die Wahrheit dar?
Entipricht fie dem Geift des Evangeliums? _

Zuerft mufl offenbar eins klargeftellt werden: Gibt es Béfes oder
nicht? Man kann erkliren, es gebe Bofes nicht. Dann muff man fich
die Konfequenz klar machen: Es gibt dann auch kein Gutes. Die Mog-
lichkeit des Guten fchlieft die Moglichkeit des Bofen ein. Hebet das
Bofe, als Moglichkeit, auf, und ihr hebt auch das Gute auf. Es bleibt
dann nur ein neutraler Brei iibrig, eine Art Entropie, um ein Bild aus
der Naturphilofophie zu gebrauchen, eine Ausgleichung der Wirme
und Spannung, in der alles Leben erftirbt. Wenn die Chriftliche Wif-
{fenfchaft die Tatfache des Bofen leugnet und nur die Allwirklichkeit
des Guten gelten 148t, fo ift das eine Paradoxie, die nie zur Meta-
phyfik und zur Dogmatik werden darf. Sie meint damit wohl die in-
nere Nichtigkeit des Béfen und die Sieghaftigkeit des Guten, das in die-
Jem Sinne allein wahrhaft iff. Das ift thr Kampf gegen das Bofe.

Wie denn alfo, wenn es Bofes gibe — ernfthaft Bofes, manchmal
dimonifch Bofes, {atanifch Bofes? Solches gibt es nach der Erfahrung
gerade der Allerbeften. Nehmen wir an, fie hitten recht gefehen —
wie denn? Wenn das Béfe ift, fo furchtbar ift, kann man denn es ein-
fach nicht fehen wollen? Nur das Gute fehen wollen? Ift dem Guten
damit gedient, wenn man die Wabrbeit nicht fehen will? Ift ihm mit
einem edlen Selbftbetrug gedient? Ift die Wirklichkeit der Dinge nicht

254



mehr vorhanden, wenn wir vor ihr die Augen {chliefen? Beftiinde dann
nicht die Gefahr, daf wir zuletzt auch das Gute nicht mehr {zhen, den
rechten Blick dafiir verloren und in {chwere Verirrung und Verwir-
rung gerieten? Bedenken wir doch: Alle Aeulerungen des Guten hin-
gen miteinander zufammen und von einander ab. Es gibt keine Liebe
ohne Wahrheit, wie es keine Wahrheit ohne Liebe gibt. Wahrheit
ohne Liebe ift nicht Wahrheit, weil man nur in der Liebe zur rechten’
Erkenntnis der Dinge, alfo zur Wahrheit, gelangen kann. Aber eben-
fo ift auch Liebe ohne Wahrheit nicht Liebe. Denn fie bezieht fich
dann nicht auf die Wirklichkeit, fondern geht an den Dingen vorbei.
Sie ift eben eine Mache, ein kiinftliches Gebilde, ein Sport beinahe, mit
dem man f{ich {elbft erfreut, aber nicht Hilfe und Rettung fchafft. Wie
darum letzte, tieffte Wahrheitserkenntnis nie ohne Liebe zuftande kom-
men wird, fo wird hochfte Liebe mit {chirfftem Wahrheitsblick und
Wahrheitsernft verbunden fein, Das fagt fich befonders ein wahrer
Erzieher. Aber alle groffen Liebenden waren {charfe Seher und Kiin-
der der Wahrheit. Wahrheitsdienft ift wohl der {chwerfte und hochfte
Liebesdienft an Einzelnen und Gemeinichaften. Das ift eine Liebe, die
unendlich viel Entfagung, Verleugnung, Opfer einichliefit, wogegen
das Alles Verzeihen, Nur Lieben, Nur das Gute fehen das Leben leicht
macht. Kurz, wie es nur Wahrheit gibt in der Liebe, {o gibt es nur
Liebe in der Wahrheit. Die grofle Kunft befteht nicht darin, der
einen um der andern willen aus dem Wege zu gehen, fondern die eine
mit der andern recht zu verbinden und damit in beiden ,,vollkommen*
zu werden. Gerade wer recht liebt, wird auch recht hafJen — das Béfe
(natiirlich nicht die Bofen als Men{chen) haflen. Diefes ift geradezu
das Kennzeichen von jenem.

Er wird alfo auch urteilern und verurteilen. Er wird richten, viel-
leicht auch etwa verdammen. Er wird Stellung nehmen. Daran wird er
nicht dadurch verhindert werden, daff an gewiflen Men{chen und Din-
gen auch Gutes ift. Das ift ein ganz faliches Verfahren. Es kommt
nicht auf allerlei Nebener{cheinungen, fondern auf den Kern eines
Menfchen und einer Sache an, auf ihre Einftellung in'den Zufammen-
hang, auf ihr Verhiltnis zu der Wahrheit, um die es fich jeweilen
ent{cheidend handelt. Sind fie in diefer Beziehung recht, {o haben
allerlei Mingel und Fehler wenig, oder {ogar nichts zu {agen; {ind fie
darin unrecht, {fo helfen allerlei Vorziige im Einzelnen nichts, im Ge-
genteil: diefe tdufchen dann blof iiber die Hauptfache hinweg. Dafiir
einen Blick haben, heiflt, das Gute erkennen und fiir das Gute
kdmpfen.

Und es it durchaus nicht fo, dafl in den Kimpfen um Recht und
Wahrheit das Recht nie blo auf der einen Seite fei und eigentlich im-
mer beide Parteien Recht hitten. Das ift eine tieffinnig {cheinende
Flachheit. Und es gibt keine groflere Ungerechtigkeit, als diefe {chein-
bare Uebergerechtigkeit. Nein, es gibt Lagen, wo Einer recht hat, nur

255



Einer und man fir ihn ftehen mufl, wenn man fiir das Gute ftehen
will. Ob der Andere — Menfchen oder Sachen — auch allerlei gute
und edle Motive habe und im FEinzelnen allerlei Gutes und Edles tue,
darauf kommt es gar nicht an. Das braucht man weder zu iiberfehen
noch zu leugnen und kann, ja foll doch ganz und entfchieden gegen
ihn Stellung nehmen, wenn er eben nicht der Wahrheit dient. Die
‘Wahrheit, das Gute aber ift nicht dies und jenes: Tierfchutz, Abfti-
nenz, Vegetarismus, Arbeitsdienft, Ordnung in den Straflen, regelmifii-
ges Fahren der Zuige, fondern das Gefetz und der Wille Gottes. Wo
diefe, etwa durch Tyrannei, Unmen{chlichkeit, Liige, verletzt wer-
den, da werden jene haflfenswerter Schein. Die Leute, die uns fagen,
dafl Alle gleich recht hitten, {ind die Verderber der Volker, Sie find
viel {chlimmer, als die offenkundig Bofen. Denn fie 16fen mit dem
Gegenfatz von Gut und Bofe das Gute auf und zerftéren das Riick-
grat der Volker,

Sie diirfen {ich auch keineswegs auf Jefus und das Evangelium be-
rufen, Hat Er, die Verkorperung und das Vorbild der Liebe, etwa
»hur das Gute gefehen? Zum Beifpiel an den Pharifdern und
Schriftgelehrten? Hat er fie nicht ,,Schlangengeziicht™ und ,,iibertiinchte
Griber” genannt und ihnen immer wieder ,,Heuchelei vorgeworfen?
Lefet einmal Matthdus 23! Oder ift er zu den Phariidern und
Schriftgelehrten nebft den Sadduziern gegangen, um in Ver{ohnungsver-
handlungen mit ihnen eine ,,Anniherung® und eine ,,Arbeitsgemein-
fchaft herbeizufiithren? Hitte man ihn ans Kreuz gebracht, wenn er
nach jenem Mufter der Mann fiir Alle gewefen wire, der jede {charfe
Stellungnahme vermieden und Allen Recht gegeben hitte? Sicher ift,
daf} ihr bei allerlei Anerkennung feines edlen Wollens doch feine Art
als ,,unchriftlich® verurteilt hittet. Mochten wir aber das Kreuz mif-
fen? Ift nicht es der grofite Dienft, welcher der Menfchenwelt geleiftet
worden ift? Und ift nicht die Wirkung {einer Liebe an {feins
Vertretung der Wahrbeit gebunden? Konnten wir an fie, und da-
mit an die Liebe Gottes, glauben, wenn es die weichliche, alles ,,ver-
ftehende®, alles billigende Liebe wire, die jene Andern mit der feini-
gen verwechfeln? It nicht die Unbedingtheit diefer Liebe, in der wir
die Unbedingtheit der Liebe Gottes erkennen, an jene Unbedingtheit
der Wahrheitsvertretung gebunden, die gerade in deren unendlicher
Schirfe hervortritt? Ift er nicht gerade in diefer Verbindung auch der
Mann und Held, wihrend er nach der Deutung jener Andern das
weichlich-weibifche Bild wurde, von dem gefundes Empfinden fich mit
Recht abwendet?

"~ Und {o wie er waren alle feine groflen Jiinger. Paulus, deflen Lo-
{ung: ,,Den Juden ein Jude, den Griechen ein Grieche!* gewifle Aller-
welts-Gerechte {ich befonders gern aneignen, um ihre Chamileonkiinfte
zu drapieren — hat er etwa den Vertretern des Gefetzes ebenfo Recht
gegeben, wie der Botichaft von der Gnade? Man lefe im Galater- und

256



Philipperbrief nach! Franziskus — von welcher Hirte und Schirfe
konnte er {ein, wo es das Rechte, und gerade, wo es die Liebe galt!
Tolftoi und Gandhi — welche Anklagen, welche Worte! Aber auch
der Vater der Quiker, George Fox — er hat alles cher getan, als
,,nur das Gute gefehen®, er hatte einen befonderen Blick fiir die Ent-
deckung und Entlarvung des Bofen im Menichen, des ,,Schlangen-
famens®, wie er {agte.

Nein, fagen wir es heraus: Diefe Rede vom Sehen des Guten allein
it nur Schablone, etwas, was man fich zurecht gemacht hat, als etwas
Edles und Liebevolles, etwas wozu man fich zwingt. Das ift aber eine
ganz andere Art als die Art Jefu und feiner wahren Jiinger. Diefe
leben nicht nach einer Schablone, {fondern aus der unmittelbaren Be-
riihrung mit dem Gotte, der fowohl der Heilige ift als die Liebe, der
unerbittlich und gewaltig richtet, aber freilich aus Erbarmen, weil das
Bofe der Menichen Verderben ift. Von Dem, in welchem Gottes Art
fich verkorpert, geht Gericht aus, wie Gnade; Er ift die vollkommene
Wahrheit, wie die vollkommene Liebe, und ift gerade im Gericht
Gnade, gerade in der Wahrheit Liebe,

3.

Aber wie denn, {ollte in der Lofung: ,,Nur das Gute fehen —
um der Gerechtigkeit und Liebe willen!* nicht auch eine Wahrheit
fein? Wie konnte fie fonft {o viele nicht unedle Seelen bezaubern?

Gewify ift eine Wahrheit darin. Eine dreifache, wie mir {cheint.

Einmal: Es ift gewif} richtig und die dem Evangelium gemifle Hal-
tung, wenn wir uniern Blick nicht auf das Bofe, fondern auf das Gute
in den Menichen und Dingen einftellen. Das Gegenteil ift die ,,Gerech-
tigkeit” der Pharifier. Es gibt einen ,,bofen Blick”, der nichts Gutes
fehen kann und auch Gutes wenn mdglich in Bofes verwandelt; es
gibt eine Art, die zum Verurteilen, ja Verdammen geneigt ift. Das ift
das Richten, das die Bergpredigt verbietet. Gerade der wahrhaft gute
Menich (foweit man von einem f{olchen reden darf) wird in Demut
vor der. Majeftit des Guten ftehen, wird fich felbft von ihm gerichtet
wiffen und darum keine Luft haben, Andere zu richten. Namentlich
nicht da, wo diefes ohnehin gerichtet genug ift. Gerade der Menich,
der in der Furcht und Liebe mit Gott verbunden ift, wird von ihm aus
einen Blick bekommen, der auch im Verworfenften noch etwas von
den Ziigen des Vaters entdeckt. Er wird in diefem Sinne an das Gute
glauben und das ,,Jhr Menf{chen feid Gottes!” bejahen. So ift ja in
Vollkommenheit die Art Jefu. Er wird den Men{chen nicht als der
entgegentreten, welcher nach ihrem Bofen {pdht, fondern als der,
welcher an fie glaubt, alfo mit dem guzen Blick. Das bedeutet aber
von ferne nicht abfichtliche Blindheit gegen ihr ,,Bofes”, {fondern ge-
nau das Gegenteil. Der Menfch, der fich fo ftellt, fieht fehr genau all
die Verkehrheit und Entartung des Andern. Aber gerade weil er fie

257



fieht, aber in Liebe und Glauben fieht, fieht er auch hindurch, bis
dorthin, wo trotzdem und erft recht des Vaters Bild {ibrig ift. |

Sodann: Es ift durchaus richtig, daff wir an Menichen und Be-
wegungen auch das Gute {ehen, das irgendwie mit ihnen verbunden ift.
Ja, wir miiffen noch weiter gehen und das Gute fuchen, aus dem diefe
hervorgehen. Denn ganz ficher lebt jede lebensftarke Sache fchliefllich
nicht aus der Unwahrheit, fondern aus der Wahrheit, nicht aus dem
Bofen, fondern aus dem Guten, das in ithr verkorpert ift. Wir miif-
fen fogar foweit gehen, dafl wir fie befler verftehen, als fie fich felbft
verfteht, daf wir in ihr nicht nur das Gute und Wahre fchen,
deflen fie felbft fich bewuf}t ift, fondern auch das, was #ber ihr und
hinter ihr ift, ihr {elbft nicht bewuflt, das, was fie vielleicht von Gott
aus ift und will. Nur {o wird man einer Sache, und ihren Trigern,
~ gerecht. Nur fo kann man fie recht bekimpfen und iiberwinden.

Denn wieder fage ich: Eine Sache und ihre Triger fo fehen, heifit

noch nicht: keine Stellung gegen fie einnchmen, heifit noch nicht: kein Ut-
teil fillen und in diefemn Sinne nicht richten. Im Gegenteil: gerade wenn
man diefe Wahrheit, diefes Recht fieht, die iiber und hinter den Din-
gen ftehen, wird man um {o {chirfer verhingnisvolle Methoden
verurteilen, mit denen fie vertreten werden, die Entartung richten, der
{ie unter den Hinden der Menfchen verfallen.
- Man kann {ogar noch weiter gehen und fagen: Alles Bofe hat noch
einen Zulammenhang mit dem Guten. Denn auch das Bdfe kann
Gott nicht entrinnen. Auch das Bofe i/ nur, weil Gott ift; wenn Gott
nicht wire, wire auch das Bofe nicht. Man darf das Wort wagen, das
Bofe {ei nur ein umgekehrtes Gutes, ein verirrtes Gutes, Darum mag
man weiter {agen, alles Bofe bewahre eine Verwandtichaft mit dem
Guten, eine Sehnfucht nach dem Guten, und dort {ei es zu faflen, dort
miiffe man ihm begegnen. Das ift gewify tiefe Wahrheit. Wir haben
fie auch ftets vertreten. Es ift gewifl wieder, nur im Denken und Tun
unendlich iiber uns erhaben, die Art Jefu. Hier ruht unermeflliche
Verheiflung fiir den Sieg des Guten.

Aber wieder fage ich: diefe Einficht darf in uns den Gegenfatz
zum Bofen keineswegs abichwichen, {o wenig als fie es im Vorbild
tat. Im Gegenteil: die ganze dimonifche, ja {atanifche Furchtbarkeit
des Bofen wird uns vielleicht gerade im Zufammenhang mit diefer Ein-
ficht klar.

Endlich: Es it wahr, dafl wir an den Sieg des Guten unbedingt
glauben und in diefem Sinne nur das Gute {ehen follen. Das Gute
fiegt nur als Gutes, ich meine: es fiegt dadurch, daff es pofitiv als fol-
ches hervortritt, als Beilpiel und Verkdrperung, nicht dadurch, dafl es
negativ hervortritt, dafl es blof} richtet. Gerade, wo das Gute nicht
richtend hervortritt, als Reinheit und Giite vor allem, richtet es am
{icherften und rettet allerdings auch. Wir diirfen und {ollen in
diefem Sinne das Bofe tiberfehen, nicht in dem Sinne, dafl wir es iiber-

258



haupt nicht {zhen, fondern in dem Sinne, dafl wir nicht an {eine Unbefieg-
barkeit glauben, daf} wir es, {o grof} es, rein menfchlich betrachtet, ift,
doch vor Gott als klein und nichtig fehen. In diefem Sinne kann un-
fer Glaube an das Gute nicht grofl genug fein. Je grofler er ift, defto
mehr wirkt er. Er wirkt das Wunder, befonders wenn er in einem
Menf{chen verkorpert ift.

Aber auch diefer Glaube darf nicht zur Schablone werden, fonft
wird er fofort nichtig. Diefer Glaube muf}, aus der Unmittelbarkeit
der Gabe und des Auftrages Gottes, von Fall zu Fall wirken. Ich

“gebe, offen geftanden, wenig auf geW1ﬁe Unternehmungen, die darauf
zielen, etwa einzelne, befonders wichtige Menfchen oder auch ganze
Bewegungen mit Hilfe {olcher Methoden plotzlich zu ,,bekehren®, Das
hiefle Gott ins Amt fallen. Das wire ein Machen. Da kénnte man
allfallig von ,, Titanismus“ reden. Nur ein {ehr klarer, nicht in Eitelkeit
eingebildeter, nur im ganzen Bewufitfein {einer Schwere angenommener
Auftrag Gottes ift mit {olcher Verheiffung verbunden. Hier waltet das
Wunder. Man darf es nicht mechanifieren und trivialifieren und damit
zum Mirakel machen; aber man darf und {oll, in Stille, Ehrfurcht und
Demut, den Glauben an diefes Wunder, der mit dem Glauben an den
heiligen Geift zulammenfillt, fefthalten, als gewaltigfte aller Waffen
im Kampfe fiir das Gute.

Sagen wir denn: Weg mit jener weichlichen, unklaren, flachen Art,
,nur das Gute zu {ehen®, damit diefe minnliche, grofle, tiefe Art zur
Geltung komme! Weg mit der falfchen Gerechtigkeit, damit die echte
fieghaft hervorbreche! Es gibt Bofes und das foll, auf die rechte
Weife, gefehen und gefagt werden — aber allmachtlg und im Grunde
doch wieder allein wirklich ift das Gute. Leonhard Ragaz.

Die Tragodie deuticher Frommigkeit.

VIII.
Obrigkeit.
»Darum hat er [der Teufel] einen befeflen, der hief Thomas Miinzer .
dafl er anfing, nicht mehr von dem Evangelio zu predigen... fondern errichtet

thm aus falfchem Verftand heiliger Schrift faliche und aufruhrlge Lehr, dafl man
alle Obrigkeit {oll toten und follten forthin alle Giiter gemein {ein, kein Fiirft,
kein Konig mehr fein.”

So {chreibt Luther in feiner Hiftoria Thomas Miinzers nach deffen
Tod. Mit ihr will er noch einmal fein Anfehen einfetzen, um das
Nachklingen feines Wirkens vollig auszurotten. — In diefer ganzen
Schrift ift nicht eine Spur von Verftehen fiir das Grofle in Miinzer, fiir
deflen heifle, glutvolle Licbe zu den Unterdriickten und Elenden, fiir
deflen ungeheures Suchen nach gottlicher Wahrheit, fiir {ein tapferes
Auftreten, — und vor allem fiir die ganz entfcheidende Frage, die

259



	Vom Kampf gegen das Böse

