Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 28 (1934)

Heft: 4

Artikel: Die Tragtdie deutscher Frommigkeit (Fortsetzung). V., Rechtfertigung
aus dem Glauben durch die Gnade

Autor: Fuchs, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-136553

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-136553
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

allen fichtbare und horbare Gericht, erfolgt die Kataftrophe, der
Sturz. Darum habet Geduld und haltet aus. Die Miihlen Gottes mah-
len, mahlen trefflich fein, mahlen {chrecklich ficher. Vergeflet dabei
nicht: fie ftehen in ewigem Auftrag, haben die Ewigkeit zur Verfii-
gung. Sie haben Zeit. Sie haben furchtbar Zeit. Sie offenbaren ihr
Werk darum nur teilweifle, aber fie offenbaren genug, vollkommen ge-
nug davon, dafl wir ihrer ficher fein diirfen. Darum feid getroft!
Und férchtet Euch — denn fie mahlen auch an Euch! Denke nicht allzu
viel blof3 an das Gericht tiber das Bofe der Welt, der Andern — es
ift ficher genug! — fondern ftehe in der Furcht Gottes fiir dich wie fiir
die andern und zwerf! fiir dich. Je mehr du das tuft, defto ficherer
weiflt du auch, daf’ ,,ein Gott ift, zu richten und zu rachen®.

Irret euch nicht: diefer Gott 1t {feiner nicht {potten. Was der
Menich fidet, das wird er ernten. Die fittliche Weltordnung, als Ord-
nung des heiligen Gottes, fteht feft, fefter als der Granit des Utr-
gebirges, das nur ein Sinnbild davon ift. Keine Torheit ift grofler, als
daran zu zweifeln. Darum je grofler Macht und Herrlichkeit des Bo-
fen ift, defto ficherer fei euer Glaube an feine Nichtigkeit und Kata-
ftrophe. Er war nie {o leicht wie heute! Seid getroft: ,,Die Wege des
Herrn f{ind richtig und die Gerechten wandeln darin; die Uebertreter
aber fallen darin. Das Bofe ift {chon gerichtet.

Leonhard Ragaz.

Die Tragodie deut{cher Frommigkeit.
(Fortfetzung.)

V.
Rechtfertigung ans dem Glauben durch die Gnade.

»50 halten wir es nun, dass der Menich gerecht werde ohne des Gefetzes
Werke, allein durch den Glauben.” (R&mer 3, Vers 28.)

Das ,,allein“ hat Luther in der Ueberfetzung zugefetzt, um ja den
Sinn diefes Wortes recht deutlich werden zu laffen. Es enthilt {ein
Grundbekenntnis, das enticheidende Welen feiner Botfchaft. Darin
ruht thm alle Zuverficht: Ich brauche nichts zu leiften.” Ich brauche
mich nicht zu quilen, um Gott zu gefallen und {einem Gericht zu ent-
gehen. Er hat mir durch Jefus Chriftus feine freie Gnade verkiindet
und durch feinen Tod zugeeignet. Nun muf} ich fie nur ergreifen in
meiner Zuverficht, die diefem gnidigen Gott traut. Aber indem ich
die Gnade ergreife, werde ich froh und dankbar und kann in diefer
Dankbarkeit meinem Mitmenichen ein Helfer und Freund in allen
Stiicken werden.

So ift ,,der Chriftenmenich ein freier Herr aller Dinge. Niemand
kann ihn zu beftimmtem Gottesdienft, beftimmten Glaubenslehren, be-
ftimmtem Gehorfam gegen beftimmte Werke zwingen, als ob davon
feine Seligkeit abhinge. — Luthers Botichaft von der Rechtfertigung

157



aus dem .Glauben bedeutet das Ende aller Herr{chaft der Kirche iiber
die Gewiflen. Und.indem der Chriftenmenich ein freier Herr aller
Dinge ift im Glauben, ift er ,,in der Liebe ein Knecht aller Dinge*;
denn die treibt ithn, alles in den Dienft feiner Mitmenfchen zu ftellen.
Froh und freudig arbeitet er in {einem Beruf, unter {einen Mitmen{chen,
nicht als einer, der damit feine Seligkeit verdienen will, fondern als
einer, der Liebe iiben und betitigen will. So kann er alle diefe irdi-
{chen Dinge und Verhiltnifle nehmen wie fie find, {ich einfiigen. In
thnen aber Gottes Willen zu erfiillen {fuchen, der {ein dankbares Herz
treibt, ,,den andern ein Chriftus zu werden®, d. h. thnen auch den
Weg zu Gott zu erichlieffen als erftes, {odann ihnen in Leid, Not und
Drangfal des Lebens liebevoll troftend und helfend zur Seite zu ftehen.
So bedeutet Luthers Botichaft auch die Freifetzung des Chriften zur Ar-
beit im Beruf, im irdifchen Leben, ohne darin durch den Zwang kirch-
licher Gefetze gehindert zu werden. Sein Gewiffen — nicht das Gebot
der Kirche ift fiir alle weltlichen Dinge das Entfcheidende. Was inner-
halb diefer weltlichen Dinge das Rechte und Notwendige ift, ift fiir
ihn mafigebend, nicht ein Gebot Gottes, das von auflerhalb her die
weltlichen Ordnungen und Gefellichaft zwingt und regelt. Wieder ift
es eine der Grundlagen der Selbftindigkeit des modernen Meni{chen,
die hier errungen ift.

Und endlich ift es die entfchloffene Abwendung von jedem
Pharifdismus. Es gibt kein gutes Werk, deffen ich mich riithmen kann.
Es ift alles Geschenk und Gnade. Selbft der Glaube, mit dem ich
diefe Gewiflheit ergreife und einen fichern, frohen Lebensgrund ge-
winne, ift Gnade. Ich kann ihn mir und andern nicht geben, fondern
Gott gibt ithn im unbegreiflichen Wunder der innern Sicherheit {eines
Lebensfinnes und Ziels, die er dem Men{chen verleitht. — Wieder ift Ent-
{cheidendes gefchehen: Ich kann andere nicht verachten, weil fie das
Gefchenk der Gnade nicht haben. Ich kann nur warten und hoffen,
dafl Gott es gibt. — Ich muf} aufhéren mit jedem Verfuch, die Gewiflen
‘der Menf{chen zum Glauben zu zwingen. Nur Gott kann ihn geben.
Hier ruht die Grundlage einer Toleranz, die nicht Gleichgiiltigkeit,
fondern tieffter Lebensernft und tieffte Verantwortung fiir den Mit-
menfichen ift. Und es ruht hier die beginnende innere Sicherheit gegen
alle duflere Form der Religion. Sie ift immer nur ein Hindeutendes,
das erft feinen Sinn empfingt, wenn dem Menichen in der eigenen
Seele und Zuverficht der Sinn' all deflen klar wird, was religiéie Worte,
Lehren, Formen bedeuten. Er erfihrt das, indem er den innern Sinn
deffen erfahrt was da geredet und gehandelt wird. Aber nicht eine
diefer kirdhlichen Formen und Lehren ift die Wahrheit, fondern das,
was durch die im Gewiflen gegebene Zuverficht gefchaut wird. Zu-
gleich wird alles Welen der Frommigkeit in dies innerlich erfahrene
Wunder der Erléfung gelegt und damit alles duflere Wunder zur Ne-
benfache gemacht. Luther lehnt es nicht ab. Dazu ift er zu fehr mit-

158



telalterlicher Menfch. Aber Wefen und Bedeutung hat fur ihn nur
noch das Wunder der Erléfung, dafl dem Menf{chen innerhalb diefer
fiindigen und endlichen Welt die Zuverficht eines Vertrauens auf
Gott gegeben wird, der feinem Leben einen ewigen Sinn gegeben hat
und erhilt.

Gewaltige Konfequenzen in der Geftaltung der Gefellichaft, des
Lebens, der Arbeit der Menichen haben fich aus diefer Haltung Lu-
thers entwickelt und miiffen fich noch entwickeln. Und diefe ganze
neue Grundlegung war gefdhrdet, als man nun auch unter den Seinen
eine neue gottliche Ordnung des Lebens forderte, neue Werke, die zum
Teil Vorausfetzung, zum Teil unbedingt notwendige Folge der Aus-
giefung des Geiftes fein follten. Luther kimpfte um den Herzpunkt
feiner Verkiindigung, als er das ablehnte. Aber indem er das ablehnt,
kommt er zu Konfequenzen, die dem Herzpunkt feiner Verkiindigung
ebenfo gefdhrlich {ind wie das, was er bekdmpft. Deutlicher kann uns
nicht werden, wie er hier fich und feine vermeintlichen Gegner mif3-
verfteht. Indem er den Kernpunkt der ihm hier vorgelegten Frage
nicht faflen kann, fiihrt er fich und die Seinen und damit das ganze
deutiche Volk auf einen ganz verhangmsvollen Irrweg. Er kampft
gegen diefe ,ehrfiichtigen Propheten, die nichts treiben wie Bilder
ftirmen, Kirchen brechen, Sakrament "meiftern und eine neue Weife
Mortxﬁcatxon:s, das ift die eigengewahlte Totung des Fleifches,
{uchen .. .%, ,greifet Gott in fein Amt, machet Gefetz, Siinde und Ge-
wiflen, da keine {ind, bricht chriftliche Freiheit und zeucht die Gewil-
fen vom Verfand der Gnaden auf duflerliche Werke™ (Wider die
himmlifchen Propheten).

Die Gefahr diefer zur katholifchen Werkgerechtigkeit zuriicklen-
kenden Haltung fieht er ganz deutlich, mit Recht. Und dann {cheint
es immer einen Augenblick, als ob er auch die tief berechtigte Frage
horte, die in dem allem ruht: ,,Und wenn fie nun alles gleich hetten
ausgerichtet, daf} kein Bild wire. .. und gingen alle in grauen Bauern-
rocken . .. Wiren fie damit Chriften geworden? Wo blieben Glaube
und Liebe?... ein neuer Miinchichein wire damit erworben, wie in
allen Werken gefchieht, aber den Gewiflen wire nicht geholfen
(Ebenda).

Und noch einmal: ,,Weil denn nun D. Carlftadt ... nicht einmal
lehret, was Glaube und Liebe [ei. .., fondern auf duflerliche Werke
dringet, fei ein jeglicher fiir ihm gewarnt (Ebenda).

Und nun f{ollte man erwarten, daﬁ Luther klar und deutlich fich
miuhte, den Seinen zu zeigen, wie eine Welt ausfieht, da Glaube und
Liebe ﬁnd und herrichen und in den Gewiflen wohnen Seit Worms,
feit den Bilderftiirmen von Wittenberg kommt ihm aus den Maflen
des Volkes, den Elenden in den Stidten, dem ganzen Bauernftand
diefe Frage entgegen: Was bedeutet diefe Haltung chriftlicher Freiheit
und chriftlicher Liebe fiir uns, fiir unfere Lage in diefer Gefellichaft,

I59



fiir unfere per{onliche Freiheit und fiir unfer Lebenswerk? Darf das
Leben weiter fo welenlos, fo miflachtet, fo zerftorend fiir uns als
Menfchen, fiir unfer inneres Wefen bleiben odéer muff und kann daran
etwas gedndert werden? Luther hat die Frage gehort: ,,Es ift von Got-
tes Gnaden in diefen Jahren das felige Licht der chriftlichen Wahrheit,
durch den Papft und die Seinen unterdriickt, wieder aufgangen, da-
durch ihre mannigfaltige und {chidliche Verfiihrung, allerler Miffetat
und Tyrannei offentlich an den Tag bracht...da es {ich anfehen
1a8t, es werde zu Aufruhr gelangen, Pfaffen, Monche, Bifchofe mit
ganzem geiftlichen Stande erichlagen und verjagt werden mochten, wo
{ie nicht eine ernftliche merkliche Beflerung felbft vorwenden. Denn
der gemeine Mann, in Bewegung und Verdrufl iiber {eine Belchdd:-
gung an Gut, Leib und Seele. .. hinfort {olches nimmer leiden moge
und dazu redlich Urfach habe mit Flegeln und Kolben darein zu {chla—
gen” (Eine treue Vermahnung an alle Chriften .. . 1522).
- Und wir glauben es ihm, wenn er in derfelben” Zeit und Schrift
fagt: ,,Wenn 1ch zehn Leiber hitte. . ., fo wollte ich fie doch alle aus
Herzensgrund gern darftrecken fiir den elenden Haufen®.

Aber wir erfchrecken doch, wenn er gerade hier, wo er vom Lei-
den der Elenden {pricht, doch wieder nur das {icht, was Papft, Monche,
Bifchofe thnen auflegen. Er denkt nicht an die grofle Not der gefam—
ten Gelellichaft und Herrichaftsverhiltniffe, die Adel und Fiirft, Ma-
giftrat und Ariftokratie der Stddte und des Landes dem armen Manne
auflegen. So aber fteht es in diefer ganzen Schrift: ,,Eine treue Ver-
mahnung an alle Chriften, fich zu hiiten vor Aufruh und Emporung
aus dem Jahre 1522. Nur vom Papfitum und feinen MifSbrauchen ift
die Rede, als ob das alle Not {ei, die iiber der Welt liege. Es ift der
Bann, den fein Werk der kirchlichen Reformation auf ihn legt, der
ihn hindert, dorthin zu fehen, wo das groflere Werk ihn fordert. So
verfaumt Luther hier und durch fein ganzes Leben, die entfcheidende
Verteidigung {einer Lehre von der Rechtfertigung aus dem Glauben zu
geben. Er hitte zeigen miiffen, wie aus diefer Lehre eine Erneuerung
des Geiftes der Gefellichaft und daraus aller Gefell{chaftsordnung und
eine Ueberwindung der Unterdriickung und Miffhandlung des Men-
fchen kommt. Statt deflen wendet er fich gegen alle die falichen,
engen Formulierungen, die von den Fithrern der Wiedertdufer und den
Fiihrern der gefellichaftlichen Revolution gebraucht wurden, in denen fie
ihr ganz berechtigtes, enticheidendes Anliegen vorbrachten. Der grofite
Fiihrer ift nicht imftande, aus der falfchen Formulierung die rechte
Frage in rechter Form herauszuldfen und dann zu beantworten. Er
klammert fich an die faliche Formulierung, beweift in engem, engher-
zigem theologifchem Kampf ihre Falfchheit — und fteht am Ende da
als der, der aus einer groflen, weltweiten, gewiflenser{chiitternden Bot-

{chaft eine kleine, enge, neue theolog1fch dogmatifche Lehre und Kir-
chenherrfchaft madhte,

160



Gewif, er hat recht, wenn er ihnen fagt, dafl keinerlet Werk als
Bedingung der Erlofung des Menichen gefordert werden diirfe, daf}
man damit nur zur alten Gefetzlichkeit der katholifchen Kirche und
zur Gewiflensknechtichaft zuriickkehre: ,,Allo auch, wenn ich Carl-
ftadticher Lehre nach das Gedichtnis und Erkenntnis Chrifti mit {ol-
cher Brundft und Ernft iibte, daf} ich Blut {chwitzte und dariiber ver-
brennete. . ., da wire eitel Werk und Gebot, aber kein Gefchenk und
Gottes Wort, das mir Chrifti Leib und Blut darb&te und gebe® (Wi-
der die himmlifchen Propheten).

Und {o wenig ein Werk vorausgehen darf, fo wenig darf ein Tun,
etwas im Menichen allein der Grund der Gewiflheit fein. Gottes
Gnade und Gabe ift die Urfache meiner Gewiflheit, — Ja, aber wenn
diefe Gnade und Gabe mein und der Welt Leben nicht indert, wo
habe ich fie denn als eine folche Wirklichkeit, daf} fie mir gewif3,
- gegenftandlich, Lebensgrund wird? Hier ft68t die ungefchickt formu-
lierte Frage der Wiedertdufer in den Brennpunkt alles Religitfen. Wie
kann ich meines Glaubens gewiff werden, wenn er nur Lehre, nur
Theorie, nur Ueberzeugung ift und bleibt? Ich kann feiner doch nur
gewill werden, wenn er Lebenskraft, Lebensgeftaltung im einzelnen
Leben, im Leben der Gefellichaft ift, eben wenn er Geiff ift, der mit
Glut und Feuer mich erneuert, mich zum Boten an die Andern macht
und durch mich die Gefellichaft erneuert. So berichtet es uns die
Bibel. So hitte Luther auch von feiner Erkenntnis aus weiter formu-
lieren konnen und miiffen. Aber hier ift ihm der Schritt zu grof}, hier
kommt die Angft vor der Freiheit, zu der er die Tiur gedfinet hat. Wo-
hin {follen wir kommen, wenn die Erneuerung der Gewiflen neue Le-
bensgeftaltung fiirs Leben des Einzelnen fordert, neue Lebensgeftaltung
der Gefellfchaft! Daf} das aus neuer Gewiflensftellung heraus alles neu
geftaltet werden miifle, das it thm zu grof}, zu uferlos. Angftvoll
{ucht er die Autoritit, die das alles ordnen und feftftellen foll an Stelle
des erneuerten Gewiflens allein. Er findet fie da, wo er die Botichaft
gehort hat. Aus der Kunde einer Botichaft, die das Herz fafit, er-
neuert und dann frei und ftark an feine Lebensaufgabe ftellt, macht
er eine bindende Autoritit, ein Geletz, viel gefihrlicher als jedes ethi-
[che Gefetz, ein Geletz des Glaubens.

,,Fuhret kein Grund noch Schrift noch Urfach an, dal fich kein
Gewiflen darauf ftone oder verlaffen, es wolle fich denn laflen auf
lautere Worte D. Carlftadts. .., dafl man alleine mit dem Herzen auf
den Geift gaffe innerlich, wie die Propheten lehren,

Und plotzlich it thm die Schrift, die Bibel eine Zuflerlich feft-
ftehende Autoritit, nach deren Grund wir vergeblich fragen. Woher
weiflt Du, daff die Bibel Wahrheit ift, wenn der Geift es dir nicht
fagt?, fragt Thomas Miinzer. Luther hilt die Autoritit der Bibel
aufrecht gegen den Geift, ohne den Geift. Die traditionelle Stimmung
der Zeit kommt ihm entgegen, die ja irgend eine Erfchiitterung des

161



{elbftverftindlichen Glaubens an die Bibel nicht kennt und deshalb
mit diefer unbegriindeten Behauptung zufrieden ift. Und nun wird
plotzlich aller Glaube auf diefe Autoritdt der Bibel gegriindet:

»Denn ob Chriftus taufendmal fiir uns gegeben und gekreuzigt
wiirde, fo wire es alles umionft, wenn nicht das Wort Gottes kime
und teilts ans und {chenkts mir und {prache: Das {oll Dein fein, nimm
hin, hab dirs.*

Wie oft hatte er den Seinen gefagt, dafy Chriftus die Offenbarung
Gottes fei. Nun wird tiber ihn diefe Autoritdt geftellt, ohne die wir
ihn nicht ergreifen konnen.

Ganz klar und deutlich wird von hier aus auch Luthers Stellung
in der Abendmahlslehre. Dehalb kann er Zwingli und allen Andern,
die dhnliches wollen, nicht nachgeben, weil er leidenfchaftlich an der
objektiven Botichaft und Kunde hingt, die ihm die vergebende Gnade
Gottes gewifl macht, weil er damit jener Konfequenz entgehen will,
die alles ins Gewiflen und die Ent{cheidung legt, die dort tiber den
Menichen kommt.

,»Wenn gleich das Gedichtnif} von Chrifto eitel Brundft, eitel Herz,
eitel Feuer wire. .., was wire dann gefchehen? . .. Nichts, denn neue
Miinche und Heuchler, die mit grofler Andacht und Ernft fich gegen
den Brot und Wein ftelleten, wie bisher die bldden Gewiflen fich gegen
das Sakrament geftellt haben. Es wiirde eben ein folche Angft und
Not fich heben, wie fich erhoben hat bisher iiber dem, daff man
Chrifti Leitb wiirdiglich empfangen folle... Das Erkdnntnif} aber
hilft, wenn ich nicht zweiftle, {ondern mit rechtem Glauben fefthalte,
dafl Chriftus Leib und Blut {ei fiir mich, fiir mich, fir mich (fage ich)
lgegeben, meine Siinde zu vertilgen, wie die Wort im Sakrament
auten . . .

Er braucht die objektive Sicherheit des Wortes, des duflerlichen
Sakraments, weil ithn Schwindel falt vor der {ubjektiven Willkiir, die
er {ieht, wenn wirklich alles in die Freiheit des eigenen Gewiffens ge-
ftellt wird. Er ficht nicht, dafl damit die einzig wirkliche, die grofite
Objektivitit gefetzt ift, wenn man der Gewalt traut, die mit unbe-
dingter Michtigkeit die Gewiflen fafit und zum Gehorfam zwingt
und im Gehoriam erl6ft und frei macht, daf} diefe Gewalt aber zu-
gleich die Erneuerung des Einzellebens und des Lebens der Gefell{chaft
ift. Mit Recht nennen es {eine Gegner den Geift.

Und aus diefer Angft heraus konftruiert er fich eine neue Lehre,
die alle Willkiir bannen foll. Auf einmal weifl er vom Rat{chluf}
des verborgenen Gottes, der alle feine Gaben zwar frei nach feinem
Rat{chlufl gibt, fie aber eben in diefem Ratichlufl an ganz beftimmte
Ordnung gebunden hat und fie nur dem gibt, der fich diefer Ordnung
fiigt. Der Weg zur Miniaturausgabe der katholi{ch-romifchen Kirche
mit Luther — und noch {chlimmer: mit jeglichem kleinen Theologen
und Pfarrer als Papft, ift befchritten.

162



»90 nun Gott fein heiliges Evangelium hat ausgehen laffen, han-
delt er mit uns auf zweierlet Weife, einmal duflerlich, das andermal in-
nerlich, Aeuflerlich handelt er mit uns durchs miindliche Wort des
Evangeliums, durch die leiblichen Zeichen, als da ift Tauffe und Sa-
krament. Innerlich handelt er mit uns durch den heiligen Geift und
Glaube fammt andern Gaben. .., alfo daf er befchloffen hat, keinem
Men|[chen die innerlichen Stiick zu geben, ohne durch die duferlichen
Stiick.

Und wenn ihn jemand fragt, wie er dazu kime, {o wider alle Er-
fahrung ungezihlter Frommer die Erléfung an Tradition und damit
an Kirche und ihre Autoritit wieder zu binden, fo ift {eine Antwort:

»Wie er dir mit den Worten Geift, Geift, Geift das Maul auf-
{perret und doch dieweil beide Briicken, Steg und Weg, Leiter und
alles umreifit, dadurch der Geift zu dir kommen foll, nimlich die
duflere Ordnung Gottes . . . will dich lehren, nicht wie der Geift zu dir,
{o?dern wie du zum Geift kommen follt.“ Extra Ecclesiam nulla
salus.

Wir ftehen vor der Katholifierung, die hier bei ihm ent{cheidend
einfetzt und aller freien Innerlichkeit Ausgeftaltung zur ganzen vollen
Lebenswirklichkeit und Macht entgegenfteht, alle chriftliche Freiheit
und Neugeftaltung der Gelellichaft durch fie unmoglich macht.

(Fortfetzung folgt.) Emil Fuchs.

Schweizeriiches.

I.
Die dritte Lex Hiberlin und Herr Motta.

Was man erwarten muflte, ift gefchehen, das Perfide, Freche, trotz
aller Erwartung faft Unglaubliche: die Lex Haberlin, zweimal in der
Volksabftimmung verworfen, ift nun doch da, in Form eines bundes-
ritlichen Diktatur-Aktes. Denn nichts anderes ift der Prefle-Erlafi,
den der Bundesrat dem Schweizervolk als Oftergefchenk iibermacht
hatte. (Es wire intereflant zu wiflen, ob es nebenbei auch eine Ab-
{chiedsgelchenk des {cheidenden Bundesrates Haberlin an {ein Schwei-
zervolk fein {oll.) Er beftimmt, daf} Zeitungen oder Zeitichriften, die
iber auswirtige Regierungen oder Regierungsiyfteme fich beleidigende
Aeuflerungen erlaubten, vom Bundesrate verwarnt und im Wieder-
holungsfalle verboten werden konnen und follen, dafl in der Schweiz
er{cheinende Biicher und fonftige Druck{chriften, von denen das Gleiche
gilt, ebenfalls verboten werden diirfen und ebenfo Prefleerzeug-
nifle diefer Art, die im Auslande erfcheinen. Mit jenen Regierun-
gen und Regierungsiyftemen, die durch diefen Ukas vor unwillkomme-
ner Kritik gefchiitzt werden follen, ift natiirlich nicht Stalin und der
Bolichewismus gemeint, fondern Muflolini und Hitler, der -Falchismus

163



	Die Tragödie deutscher Frömmigkeit (Fortsetzung). V., Rechtfertigung aus dem Glauben durch die Gnade

