
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 28 (1934)

Heft: 4

Artikel: Die Tragödie deutscher Frömmigkeit (Fortsetzung). V., Rechtfertigung
aus dem Glauben durch die Gnade

Autor: Fuchs, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136553

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136553
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


allen fichtbare und hörbare Gericht, erfolgt die Kataftrophe, der
Sturz. Darum habet Geduld und haltet aus. Die Mühlen Gottes mahlen,

mahlen trefflich fein, mahlen fchrecklich ficher. Vergeffet dabei
nicht: fie flehen in ewigem Auftrag, haben die Ewigkeit zur Verfügung.

Sie haben Zeit. Sie haben furchtbar Zeit. Sie offenbaren ihr
Werk darum nur teilweife, aber fie offenbaren genug, vollkommen
genug davon, daß wir ihrer ficher fein dürfen. Darum feid getroft!
Und fürchtet Euch — denn fie mahlen auch an Euch! Denke nicht allzu
viel bloß an das Gericht über das Böfe der Welt, der Andern — es

ill ficher genug! — fondern flehe in der Furcht Gottes für dich wie für
die andern und zuerft für dich. Je mehr du das tuli, defto ficherer
weißt du auch, daß „ein Gott ift, zu richten und zu rächen".

Irret euch nicht: diefer Gott läßt feiner nicht fpotten. Was der
Menfch fäet, das wird er ernten. Die fittliche Weltordnung, als
Ordnung des heiligen Gottes, fleht feft, fefter als der Granit des Ur-
gebirges, das nur ein Sinnbild davon ift. Keine Torheit ill größer, als
daran zu zweifeln. Darum je größer Macht und Herrlichkeit des Böfen

ift, defto ficherer fei euer Glaube an feine Nichtigkeit und
Kataftrophe. Er war nie fo leicht wie heute! Seid getroft: „Die Wege des

Herrn find richtig und die Gerechten wandeln darin; die Uebertreter
aber fallen darin." Das Böfe ift fchon gerichtet.

Leonhard Ragaz.

Die Tragödie deutfcher Frömmigkeit.
(Fortfetzung.)

V.
Rechtfertigung aus dem Glauben durch die Gnade.

„So halten wir es nun, dass der Menlch gerecht werde ohne des Gefetzes
Werke, allein durch den Glauben." (Römer 3, Vers 28.)

Das „allein" hat Luther in der Ueberfetzung zugefetzt, um ja den
Sinn diefes Wortes recht deutlich werden zu laffen. Es enthält fein
Grundbekenntnis, das entfcheidende Wefen feiner Botfchaft. Darin
ruht ihm alle Zuverficht: Ich brauche nichts zu leiften. Ich brauche
mich nicht zu quälen, um Gott zu gefallen und feinem Gericht zu
entgehen. Er hat mir durch Jefus Chriftus feine freie Gnade verkündet
und durch feinen Tod zugeeignet. Nun muß ich fie nur ergreifen in
meiner Zuverficht, die diefem gnädigen Gott traut. Aber indem ich
die Gnade ergreife, werde ich froh und dankbar und kann in diefer
Dankbarkeit meinem Mitmenfdien ein Helfer und Freund in allen
Stücken werden.

So ift „der Chriftenmenfch ein freier Herr aller Dinge". Niemand
kann ihn zu beftimmtem Gottesdienft, beftimmten Glaubenslehren, be-
ftimmtem Gehorfam gegen beftimmte Werke zwingen, als ob davon
feine Seligkeit abhänge. — Luthers Botfchaft von der Rechtfertigung

157



aus dem Glauben bedeutet das Ende aller Herrfchaft der Kirche über
die Gewiffen. Und indem der Chriftenmenfch ein freier Herr aller
Dinge ill im Glauben, ill er „in der Liebe ein Knecht aller Dinge";
denn die treibt ihn, alles in den Dienft feiner Mitmenfchen zu ftellen.
Froh und freudig arbeitet er in feinem Beruf, unter feinen Mitmenfchen,
nicht als einer, der damit feine Seligkeit verdienen will, fondern als
einer, der Liebe üben und betätigen will. So kann er alle diefe
irdifchen Dinge und Verhältniffe nehmen wie fie find, Sich einfügen. In
ihnen aber Gottes Willen zu erfüllen fuchen, der fein dankbares Herz
treibt, „den andern ein Chriftus zu werden", d. h. ihnen auch den
Weg zu Gott zu erfchließen als erftes, fodann ihnen in Leid, Not und
Drangfal des Lebens liebevoll trollend und helfend zur Seite zu flehen.
So bedeutet Luthers Botfchaft auch die Freifetzung des Chriften zur
Arbeit im Beruf, im irdifchen Leben, ohne darin durch den Zwang kirchlicher

Gefetze gehindert zu werden. Sein Gewiffen — nicht das Gebot
der Kirche ill für alle weltlichen Dinge das Entfcheidende. Was innerhalb

diefer weltlichen Dinge das Rechte und Notwendige ill, ift für
ihn maßgebend, nicht ein Gebot Gottes, das von außerhalb her die
weltlichen Ordnungen und Gefellfchaft zwingt und regelt. Wieder ill
es eine der Grundlagen der Selbftändigkeit des modernen Menfchen,
die hier errungen ill.

Und endlich ift es die entfdiloffene Abwendung von jedem
Pharifäismus. Es gibt kein gutes Werk, deffen ich mich rühmen kann.
Es ift alles Geschenk und Gnade. Selbft der Glaube, mit dem ich
diefe Gewißheit ergreife und einen fichern, frohen Lebensgrund
gewinne, ill Gnade. Ich kann ihn mir und andern nicht geben, fondern
Gott gibt ihn im unbegreiflichen Wunder der innern Sicherheit feines
Lebensfinnes und Ziels, die er dem Menfchen verleiht. — Wieder ill
Entfcheidendes gefchehen: Ich kann andere nicht verachten, weil fie das
Gefchenk der Gnade nicht haben. Ich kann nur warten und hoffen,
daß Gott es gibt. — Ich muß aufhören mit jedem Verfuch, die Gewiffen
der Menfchen zum Glauben zu zwingen. Nur Gott kann ihn geben.
Hier ruht die Grundlage einer Toleranz, die nicht Gleichgültigkeit,
fondern tieffter Lebensernft und tieffte Verantwortung für den
Mitmenfchen ill. Und es ruht hier die beginnende innere Sicherheit gegen
alle äußere Form der Religion. Sie ill immer nur ein Hindeutendes,
das erft feinen Sinn empfängt, wenn dem Menfchen in der eigenen
Seele und Zuverficht der Sinn all deffen klar wird, was religiöfe Worte,
Lehren, Formen bedeuten. Er erfährt das, indem er den innern Sinn
deffen erfährt, was da geredet und gehandelt wird. Aber nicht eine
diefer kirchlichen Formen und Lehren ift die Wahrheit, fondern das,

was durch die im Gewiffen gegebene Zuverficht gefchaut wird.
Zugleich wird alles Wefen der Frömmigkeit in dies innerlich erfahrene
Wunder der Erlöfung gelegt und damit alles äußere Wunder zur
Nebenfache gemacht. Luther lehnt es nicht ab. Dazu ift er zu fehr mit-

158



telalterlicher Menfch. Aber Wefen und Bedeutung hat für ihn nur
noch das Wunder der Erlöfung, daß dem Menfchen innerhalb diefer
fündigen und endlichen Welt die Zuverficht eines Vertrauens auf
Gott gegeben wird, der feinem Leben einen ewigen Sinn gegeben hat
und erhält.

Gewaltige Konfequenzen in der Geftaltung der Gefellfchaft, des

Lebens, der Arbeit der Menfchen haben fich aus diefer Haltung
Luthers entwickelt und muffen fich noch entwickeln. Und diefe ganze
neue Grundlegung war gefährdet, als man nun auch unter den Seinen
eine neue göttliche Ordnung des Lebens forderte, neue Werke, die zum
Teil Vorausfetzung, zum Teil unbedingt notwendige Folge der
Ausgießung des Geiftes fein follten. Luther kämpfte um den Herzpunkt
feiner Verkündigung, als er das ablehnte. Aber indem er das ablehnt,
kommt er zu Konfequenzen, die dem Herzpunkt feiner Verkündigung
ebenfo gefährlich find wie das, was er bekämpft. Deutlicher kann uns
nicht werden, wie er hier fich und feine vermeintlichen Gegner miß-
verfteht. Indem er den Kernpunkt der ihm hier vorgelegten Frage
nicht faffen kann, führt er fich und die Seinen und damit das ganze
deutfehe Volk auf einen ganz verhängnisvollen Irrweg. Er kämpft
gegen diefe „ehrfüchtigen Propheten", die nichts treiben wie Bilder
ftürmen, Kirchen brechen, Sakrament meiftern und eine neue Weife
Mortificationis, das ift die eigengewählte Tötung des Fleifches,
fuchen ...", „greifet Gott in fein Amt, machet Gefetz, Sünde und
Gewiffen, da keine find, bricht chriftliche Freiheit und zeucht die Gewiffen

vom Verftand der Gnaden auf äußerliche Werke" (Wider die
himmlifchen Propheten).

Die Gefahr diefer zur katholifchen Werkgerechtigkeit zurücklenkenden

Haltung fieht er ganz deutlich, mit Recht. Und dann fcheint
es immer einen Augenblick, als ob er auch die tief berechtigte Frage
hörte, die in dem allem ruht: „Und wenn fie nun alles gleich hetten
ausgerichtet, daß kein Bild wäre und gingen alle in grauen Bauernröcken

Wären fle damit Chriften geworden? Wo blieben Glaube
und Liebe?... ein neuer Münchfchein wäre damit erworben, wie in
allen Werken gefchieht, aber den Gewiffen wäre nicht geholfen"
(Ebenda).

Und noch einmal: „Weil denn nun D. Carlftadt nicht einmal
lehret, was Glaube und Liebe fei.. fondern auf äußerliche Werke
dringet, fei ein jeglicher für ihm gewarnt" (Ebenda).

Und nun follte man erwarten, daß Luther klar und deutlich fich
mühte, den Seinen zu zeigen, wie eine Welt auslieht, da Glaube und
Liebe find und herrfchen und in den Gewiffen. wohnen. Seit Worms,
feit den Bilderftürmen von Wittenberg kommt ihm aus den Maffen
des Volkes, den Elenden in den Städten, dem ganzen Bauernftand
diefe Frage entgegen: Was bedeutet diefe Haltung chriftlicher Freiheit
und chriftlicher Liebe für uns, für unfere Lage in diefer Gefellfchaft,

159



für unfere perfönliche Freiheit und für unfer Lebenswerk? Darf das
Leben weiter fo wefenlos, fo mißachtet, fo zerftörend für uns als
Menfchen, für unfer inneres "Wefen bleiben oder muß und kann daran
etwas geändert werden? Luther hat die Frage gehört: „Es ill von Gottes

Gnaden in diefen Jahren das feiige Licht der chriftlichen Wahrheit,
durch den Papft und die Seinen unterdrückt, wieder aufgangen,
dadurch ihre mannigfaltige und fchädliche Verführung, allerlei Miffetat
und Tyrannei öffentlich an den Tag bracht. „daß es fich anfehen
läßt, es werde zu Aufruhr gelangen, Pfaffen, Mönche, Bifchöfe mit
ganzem geiftlichen Stande erfchlagen und verjagt werden möchten, wo
fie nicht eine ernftliche merkliche Befferung felbft vorwenden. Denn
der gemeine Mann, in Bewegung und Verdruß über feine Befchädi-
gung an Gut, Leib und Seele hinfort folches nimmer leiden möge
und dazu redlich Urfach habe mit Flegeln und Kolben darein zu fchlagen"

(Eine treue Vermahnung an alle Chriften 1522).
Und wir glauben es ihm, wenn er in derfelben Zeit und Schrift

fagt: „Wenn ich zehn Leiber hätte..., fo wollte ich fie doch alle aus
Herzensgrund gern darftrecken für den elenden Haufen''.

Aber wir erfchrecken doch, wenn er gerade hier, wo er vom Leiden

der Elenden fpricht, doch wieder nur das fieht, was Papft, Mönche,
Bifchöfe ihnen auflegen. Er denkt nicht an die große Not der getarnten

Gefellfchaft und Herrfchaftsverhältniffe, die Adel und Fürft,
Magistrat und Ariftokratie der Städte und des Landes dem armen Manne
auflegen. So aber fleht es in diefer ganzen Schrift: „Eine treue
Vermahnung an alle Chriften, fich zu hüten vor Aufruh und Empörung"
aus dem Jahre 1522. Nur vom Papfttum und feinen Mißbräuchen ift
die Rede, als ob das alle Not fei, die über der Welt liege. Es ill der
Bann, den fein Werk der kirchlichen Reformation auf ihn legt, der
ihn hindert, dorthin zu fehen, wo das größere Werk ihn fordert. So
verfäumt Luther hier und durch fein ganzes Leben, die entfcheidende
Verteidigung feiner Lehre von der Rechtfertigung aus dem Glauben zu
geben. Er hätte zeigen muffen, wie aus diefer Lehre eine Erneuerung
des Geiftes der Gefellfchaft und daraus aller Gefellfchaftsordnung und
eine Ueberwindung der Unterdrückung und Mißhandlung des Menfchen

kommt. Statt deffen wendet er fich gegen alle die falfchen,
engen Formulierungen, die von den Führern der Wiedertäufer und den
Führern der gefellfchaftlichen Revolution gebraucht wurden, in denen fie
ihr ganz berechtigtes, entfcheidendes Anliegen vorbrachten. Der größte
Führer ill nicht imftande, aus der falfchen Formulierung die rechte

Frage in rechter Form herauszulöfen und dann zu beantworten. Er
klammert fich an die falfche Formulierung, beweift in engem, engherzigem

theologifchem Kampf ihre Falfchheit — und lieht am Ende da
als der, der aus einer großen, weltweiten, gewiffenserfchütternden
Botfchaft eine kleine, enge, neue theologifch-dogmatifche Lehre und Kir-
chenherrlchaft machte.

160



Gewiß, er hat recht, wenn er ihnen fagt, daß keinerlei Werk als
Bedingung der Erlöfung des Menfchen gefordert werden dürfe, daß
man damit nur zur alten Gefetzlichkeit der katholifchen Kirche und
zur Gewiffensknechtfchaft zurückkehre: „Alfo auch, wenn ich Carl-
ftadtfcher Lehre nach das Gedächtnis und Erkenntnis Chrifti mit
folcher Brundft und Ernft übte, daß ich Blut fchwitzte und darüber ver-
brennete..., da wäre eitel Werk und Gebot, aber kein Gefchenk und
Gottes Wort, das mir Chrifti Leib und Blut darböte und gebe" (Wider

die himmlifchen Propheten).
Und fo wenig ein Werk vorausgehen darf, fo wenig darf ein Tun,

etwas im Menfchen allein der Grund der Gewißheit fein. Gottes
Gnade und Gabe ill die Urfache meiner Gewißheit. — Ja, aber wenn
diefe Gnade und Gabe mein und der Welt Leben nicht ändert, wo
habe ich fie denn als eine folche Wirklichkeit, daß fie mir gewiß,
gegenlländlich, Lebensgrund wird? Hier flößt die ungefchickt formulierte

Frage der Wiedertäufer in den Brennpunkt alles Religiöfen. Wie
kann ich meines Glaubens gewiß werden, wenn er nur Lehre, nur
Theorie, nur Ueberzeugung ill und bleibt? Ich kann feiner doch nur
gewiß werden, wenn er Lebenskraft, Lebensgeftaltung im einzelnen
Leben, im Leben der Gefellfchaft ift, eben wenn er Geift ifi, der mit
Glut und Feuer mich erneuert, mich zum Boten an die Andern macht
und durch mich die Gefellfchaft erneuert. So berichtet es uns die
Bibel. So hätte Luther auch von feiner Erkenntnis aus weiter formulieren

können und muffen. Aber hier ill ihm der Schritt zu groß, hier
kommt die Angft vor der Freiheit, zu der er die Tür geöffnet hat. Wohin

follen wir kommen, wenn die Erneuerung der Gewiffen neue
Lebensgeftaltung fürs Leben des Einzelnen fordert, neue Lebensgeftaltung
der Gefellfchaft! Daß das aus neuer Gewiffensflellung heraus alles neu
geftaltet werden muffe, das ift ihm zu groß, zu uferlos. Angftvoll
fucht er die Autorität, die das alles ordnen und feftftellen foil an Stelle
des erneuerten Gewiffens allein. Er findet fie da, wo er die Botfchaft
gehört hat. Aus der Kunde einer Botfchaft, die das Herz faßt,
erneuert und dann frei und flark an feine Lebensaufgabe ftellt, macht
er eine bindende Autorität, ein Gefetz, viel gefährlicher als jedes ethi-
fche Gefetz, ein Gefetz des Glaubens.

„Führet kein Grund noch Schrift noch Urfach an, daß fich kein
Gewiffen darauf flone oder verlaffen, es wolle fich denn laffen auf
lautere Worte D. Carlftadts..., daß man alleine mit dem Herzen auf
den Geift gaffe innerlich, wie die Propheten lehren".

Und plötzlich ill ihm die Schrift, die Bibel eine äußerlich feft-
ftehende Autorität, nach deren Grund wir vergeblich fragen. Woher
weißt Du, daß die Bibel Wahrheit ift, wenn der Geift es dir nicht
fagt?, fragt Thomas Münzer. Luther hält die Autorität der Bibel
aufrecht gegen den Geift, ohne den Geift. Die traditionelle Stimmung
der Zeit kommt ihm entgegen, die ja irgend eine Erfchütterung des

161



felbftverftändlichen Glaubens an die Bibel nicht kennt und deshalb
mit diefer unbegründeten Behauptung zufrieden ift. Und nun wird
plötzlich aller Glaube auf diefe Autorität der Bibel gegründet:

„Denn ob Chriftus taufendmal für uns gegeben und gekreuzigt
würde, fo wäre es alles umfonft, wenn nicht das Wort Gottes käme
und teilts aus und fchenkts mir und fpräche: Das foli Dein fein, nimm
hin, hab dirs."

Wie oft hatte er den Seinen gefagt, daß Chriftus die Offenbarung
Gottes fei. Nun wird über ihn diefe Autorität geftellt, ohne die wir
ihn nicht ergreifen können.

Ganz klar und deutlich wird von hier aus auch Luthers Stellung
in der Abendmahlslehre. Dehalb kann er Zwingli und allen Andern,
die ähnliches wollen, nicht nachgeben, weil er leidenfchaftlich an der
objektiven Botfchaft und Kunde hängt, die ihm die vergebende Gnade
Gottes gewiß macht, weil er damit jener Konfequenz entgehen will,
die alles ins Gewiffen und die Entfcheidung legt, die dort über den
Menfchen kommt.

„Wenn gleich das Gedächtniß von Chrifto eitel Brundft, eitel Herz,
eitel Feuer wäre was wäre dann gefchehen?... Nichts, denn neue
Münche und Heuchler, die mit großer Andacht und Ernft fich gegen
den Brot und Wein ftelleten, wie bisher die blöden Gewiffen fich gegen
das Sakrament geftellt haben. Es würde eben ein folche Angft und
Not fich heben, wie fich erhoben hat bisher über dem, daß man
Chrifti Leib würdiglich empfangen folle... Das Erkänntniß aber
hilft, wenn ich nicht zweiffle, fondern mit rechtem Glauben feilhalte,
daß Chriftus Leib und Blut fei für mich, für mich, für mich (fage ich)
gegeben, meine Sünde zu vertilgen, wie die Wort im Sakrament
lauten. .."

Er braucht die objektive Sicherheit des Wortes, des äußerlichen
Sakraments, weil ihn Schwindel faßt vor der fubjektiven Willkür, die

er fieht, wenn wirklich alles in die Freiheit des eigenen Gewiffens
geftellt wird. Er fieht nicht, daß damit die einzig wirkliche, die größte
Objektivität gefetzt ift, wenn man der Gewalt traut, die mit
unbedingter Mächtigkeit die Gewiffen faßt und zum Gehorfam zwingt
und im Gehorfam erlöft und frei macht, daß diefe Gewalt aber
zugleich die Erneuerung des Einzellebens und des Lebens der Gefellfchaft
ift. Mit Recht nennen es feine Gegner den Geift.

Und aus diefer Angft heraus konflruiert er fich eine neue Lehre,
die alle Willkür bannen foli. Auf einmal weiß er vom Ratfchluß
des verborgenen Gottes, der alle feine Gaben zwar frei nach feinem
Ratfchluß gibt, fie aber eben in diefem Ratfchluß an ganz beftimmte
Ordnung gebunden hat und fie nur dem gibt, der fich diefer Ordnung
fügt. Der Weg zur Miniaturausgabe der katholifch-römifchen Kirche
mit Luther — und noch fchlimmer: mit jeglichem kleinen Theologen
und Pfarrer als Papft, ift befchritten.

162



'
; -¦¦. '. ¦¦¦¦.y yy..yyy

„So nun Gott fein heiliges Evangelium hat ausgehen laffen, handelt

er mit uns auf zweierlei Weife, einmal äußerlich, das andermal
innerlich. Aeußerlich handelt er mit uns durchs mündliche Wort des

Evangeliums, durch die leiblichen Zeichen, als da ill Tauffe und
Sakrament. Innerlich handelt er mit uns durch den heiligen Geift und
Glaube fammt andern Gaben alfo daß er befchloßen hat, keinem
Menfchen die innerlichen Stück zu geben, ohne durch die äußerlichen
Stück."

Und wenn ihn jemand fragt, wie er dazu käme, fo wider alle
Erfahrung ungezählter Frommer die Erlöfung an Tradition und damit
an Kirche und ihre Autorität wieder zu binden, fo ift feine Antwort:

„Wie er dir mit den Worten Geift, Geift, Geift das Maul auf-
fperret und doch dieweil beide Brücken, Steg und Weg, Leiter und
alles umreißt, dadurch der Geift zu dir kommen foil, nämlich die
äußere Ordnung Gottes will dich lehren, nicht wie der Geift zu dir,
fondern wie du zum Geift kommen follft." Extra Ecclesiam nulla
salus.

Wir liehen vor der Katholifierung, die hier bei ihm entfcheidend
einfetzt und aller freien Innerlichkeit Ausgeftaltung zur ganzen vollen
Lebenswirklichkeit und Macht entgegenfteht, alle chriftliche Freiheit
und Neugeftaltung der Gefellfchaft durch fie unmöglich macht.

(Fortfetzung folgt.) Emil Fuchs-

Schweizerifches.
I.

Die dritte Lex Häberlin und Herr Motta.
Was man erwarten mußte, ill gefchehen, das Perfide, Freche, trotz

aller Erwartung fall Unglaubliche: die Lex Häberlin, zweimal in der
Volksabilimmung verworfen, ift nun doch da, in Form eines
bundesrätlichen Diktatur-Aktes. Denn nichts anderes ill der Preffe-Erlaß,
den der Bundesrat dem Schweizervolk als Oftergefchenk Übermacht
hatte. (Es wäre intereffant zu wiffen, ob es nebenbei auch eine Ab-
fchiedsgefchenk des fcheidenden Bundesrates Häberlin an fein Schweizervolk

fein foil.) Er beftimmt, daß Zeitungen oder Zeitfchriften, die
über auswärtige Regierungen oder Regierungsfyfteme fich beleidigende
Aeußerungen erlaubten, vom Bundesrate verwarnt und im
Wiederholungsfalle verboten werden können und follen, daß in der Schweiz
erfcheinende Bücher und fonftige Druckfchriften, von denen das Gleiche
gilt, ebenfalls verboten werden dürfen und ebenfo Preffeerzeug-
niffe diefer Art, die im Auslande erfcheinen. Mit jenen Regierungen

und Regierungsfyftemen, die durch diefen Ukas vor unwillkommener

Kritik gefchützt werden follen, ill natürlich nicht Stalin und der
Bolfchewismus gemeint, fondern Muffolini und Hitler, der Fafchismus

163


	Die Tragödie deutscher Frömmigkeit (Fortsetzung). V., Rechtfertigung aus dem Glauben durch die Gnade

