Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 28 (1934)

Heft: 1

Artikel: Nicht verzehrt werden

Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-136531

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-136531
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nicht verzehrt werden.

Mofes aber hiitete bei Jethro, {feinem Schwiegervater, dem Ober-
priefter der Midianiter, die Schafe. Als er nun einft die Schafe tiefer
in die Wiifte trieb, gelangte er zum Berge Gottes, dem Horeb. Da
erfchien thm Gott in einer Feuerflamme, die aus einem Dornftrauch
hervorfchlug. ~ Als er aber niher zufah, da brannte der Dornftrauch,
ohne dafl er vom Feuer wverzehrt Wurde. Da dachte Mofes: ,,Ich
will doch hingehen und dies groffle Wunder fehen, warum der
Dornftrauch nicht im Feuer aufgeht. 2. Mof. 3, 1—3.

Es gilt auszubalten! Denn das Jahr, das wir begonnen haben,
wird wahricheinlich {fehr grofle Anf{priiche an Leib und Seele machen.
Grofy ift die Gefahr, dafl wir verzebrt werden, dafl wir aufgerieben
werden, dafl wir nicht ftandhalten, es nicht aushalten konnen. Das
erfiillt gewifl viele von uns beim Anblick auf all die kommenden Ar-
beiten und Kdmpfe mit {chwerer heimlicher Sorge. Und es find nicht
nur die Arbeiten und Kidmpfe an fich, die uns bange machen, es ift
die ganze Atmofphire der unhelmhchen, ja ddmonifichen Spannung,
der ftandzuhalten faft unmdglich {cheint. Aber wenn es auch nicht ge-
rade diefes Jahr wire, mit feinen befonderen Aufgaben, Entfchei-
dungskdmpfen, diiftern Gefahren, fo ift ja die Atmolphire unferer
ganzen Zeit, diefe Atmofphire der Unraft, des Lirms und des Strei-
tes, diefe Atmolphire des Gotzendienftes, der ddmonifchen Gewalten,
aufreibend, ach wie aufreibend! Das braucht ja nicht bewiefen zu
werden, }edermann weill es. Wenn fich ein grofler Teil der Zeitgenof-
fen dagegen durch den Sport oder allerlei andere Betdubung, geiftige
wie korperliche, zu {chiitzen fucht, fo ift darin oft erft recht etwas
Aufreibendes, weil im tblen Sinn Aufregendes. Und tibrigens war das
Leben immer aufreibend, befonders fiir zartere, oder auch, und das
noch faft mehr, fiir leidenfchaftliche Seelen. Auch ift man oft gerade
beim Beginn eines neuen Tuns {o verbraucht, {fo erfchopft. Wie {oll
das gehen! Was foll daraus werden! Wie {foll man durchkommen!

Wo finden wir Schutz gegen diefes Verzehrtwerden? Wo die Biirg-
{chaft, daf} wir aushalten und ftandhalten konnen?

Ich habe mein Leben lang nie eine beflere und tiefere Antwort auf
diefe Frage gefunden als in der Gelchichte vom brennenden Dornbuich
am Horeb, aus dem Gott zu Mofes redete. - Es ift nicht meine Abficht,
in diefem Zufammenhang die ganze Grofartigkeit, Gewalt und Tiefe
diefer Offenbarung, die an einer der grofiten Wenden der Gottes- und
Men{chengefchichte, oder beffer: der Gelchichte Gottes mit dem Men-
{chen und des Menichen mit Gott, fteht, zum Gegenftand unferes
Nachdenkens zu machen. Nur ihren Rand gleichfam méchte ich be-
rithren. Auch von ihm {chon geht grofle Kraft aus. Erinnern wir uns
an ihren Umrif. Seit fiinfzig Jahren lebt Mofes, als Fliichtling, in der

I



Wiifte, er, der kénigliche Mann, als Bauer bei Bauern, in der grofien
Einfamkeit die Schafe hiitend, Irael und feine eigene Berufung faft
vergeflend und doch nicht Vergeﬁend Eines Tages treibt er die Herde
noch tiefer in die Wiifte hinein, in die ungeheure, faft unheimliche und
doch heilige Einfamkeit. Da, aus diefer geifterhaften Stille, leuchtet
das grofle Wunder auf: der brennende Dornbufch — der Dornbufch der
ganz in ftarker, ftiller Glut fteht; aber wie er auch brennt, kein Blatt
an ihm wird verzehrt. Aus diefer Glut aber redet Gott, der lebendige
Gott, zu ihm, der nur mit ausgezogenen Schuhen niher treten darf,

weil es hexhger Boden ift. Er nennt ihm feinen Namen, den Namen
des Gottes Abrahams, Ifaaks und Jakobs und diefer Name lautet:
»lch bin da.” Mofes empfingt feine Berufung, und von diefer Stunde,
wo er den brennenden Bufch gefehen und aus ihm Gottes Stimme ge-
hort, kommt thm {eine eherne Kraft, dafl noch von dem Hundertund-
zwanmg;ahrxgen nach allem Sturm und Streit {eines Lebens, gefagt
werden konnte: ,,Seine Augen waren nicht bldde geworden und feine
Kraft war nicht verfallen.”

Was bedeutet das hohe Geheimnis des brennenden Dornbufches fiir
unfere Frage?

Es bedeutet: der brennende Bufch wird nicht verzehrt, weil er in-
heiligem Feuer brennt, in einem Feuer, das aus Gott kommt, das Gott
felbft ift; wir aber werden verzehrt, weil in uns ein unheiliges Feuer
brennt, Feuer nicht von Gott, fondern von der Welt, wenn nicht noch
{chlimmeres. ‘

Ja, das ift ganz ficher das Geheimnis, im negativen und im pofiti-
ven Sinne. Was uns verzehrt, das ift nicht das Uebermafl der Arbeit.
Gewify kann auch ein folches verzehren. Aber es ftammt vielleicht
felbft aus etwas Falichem. Jedenfalls ift ficher, dafl das UebermaR,
das uns beute verzehren will, befonders die Haft und Hetze des heuti-
gen Tuns, nicht aus Gott ftammt. Und {o ift es auch nicht der Kampf,
der uns verzehrt, der Kampf mit den Méchten des Bofen in der Welt
und in uns. Arbeit und Kampf konnen das Leben erfrifchen und ftdh-
len., Wie viele werden verzehrt, weil fie keine Arbeit und keinen
Kampf haben. Nein, was uns verzehrt, das {ind die fremden Ele-
mente, welche {ich mit der reinen Glut der Arbeit und des Kampfes
vermifchen. Es ift die Sorge, die weltliche Sorge, die bohrende, net-
zende; es ift der Ehrgeiz, der von der Sache auf die Perfon ablen-
kende, im leeren Raum brennende und damit uns felbft verbrennende;
es ift der gewalttitige, unruhige, gierige Wille des Ich, mit dem wir
die Dinge anfaflen; es ift das Leid, das ungefithnte, welches uns das
Mark ausfaugt; es ift das Schickfal, das unverftandene, gegen welches
anftiirmend wir uns verbluten. Das find die Elemente, die uns verzeh-
ren, Und um nur noch eins hervorzuheben: wie viel heilige Lebenskraft,
die wir fiir Arbeit und Kampf brauchen {ollten, wird durch unreine
finnliche Triebe verbraucht und zerftort. Wie wird dadurch die heilige:

2



Quelle der Kraft felbft verheerb' Ja, es xf’c ganz klar: es ift das un-
beilige Feuer, das uns verzehrt.

- Mit diefer negativen Antwort ift aber auch fchon die pofitive ge-
geben: Wir miiffen, wenn wir nicht verzehrt werden wollen, darnach
trachten, in beiligem Feuer zu brennen. Wir miiffen ftatt der Sorge,
dem Ehrgeiz, dem Ich, dem Leid, dem Schickfal, der Sinnlichkeit zu er-
lauben, mit ihrer unhe1hgen Glut in die reine Glut einzubrechen, aus
der unfer Tun ftrdmen follte, aus diefer reinen Glut leben, arbenen,'
kdmpfen, aus der Wahrheit der Sache felbft, aus der Licbe, aus dem
Glauben, im Dienfte Gottes und der Menfchen. Gott mufl das Feuer
fein, aus dem wir leben, der lebendige Gott, der heilige Gott, vor
deflen Gericht nichts Unreines beftehen kann, der aber in Chriﬁus, ganz
offenbar geworden, uns von der verzehrenden Unruhe der Schuld
befreit und durch die Kraft {einer Auferftehung wunderbares Leben
in unfern ,, Todesleib® ergiefit.

Gott iiber uns, in uns und mit uns {chiitzt uns vor dem Verzehrt-
werden. Er ift es, der unferm ganzen Tun einen Sinn und Inhalt
gibt, einen ewigen Sinn, einen unendlichen Inhalt, und es dadurch vor
der verzehrenden Leere {chiitzt, ihm damit getrofte Zuverficht, tief-
quellende Kraft, hohe Freudigkeit und einen unantaftbaren Kern ver-
leiht. Wie Mofes vor dem brennenden Dornbuich {eine Berufung emp-
fing, fo miiflen auch wir, im Kleinen, das aber doch auch innere Un-
endlichkeit befitzt, fiir unfer Tun einen Ruf und Auftrag Gottes ha-
ben und aus dem tiefen Gefithl davon leben. Das gewzhrt der Seele
und all ihrem Tun und Leiden den feften Untergrund, das fichere
Fundament einer unendlichen Ruhe. ,,Und unter dir find ewige
Arme.“ Diefer Gott, der Einzige, Lebendige und AlIméiChtige, der
allein der Herr ift, er {pricht zu Mofes: ,,Mein Name ift: Ich bin -
da“. Wir iiberfetzen gewohnlich: ,,Ich bin“ (oder ,,Ich bin der ich
bin“). Und auch das it der Fels, auf dem die Seele ruht: ,,Ich
bin“ — du darfft dich darauf verlaflen gegen alle andern Michte
und Gewalten, und ich allein bin wirklich, alles andere ift nur
Schemmacht und Scheinwefen.” Aber diefes Sein ift nicht ein fer-

, kiihles, philolophifches, fondern ein nahes, titiges, helfendes,
etwas, was immer da ift, wenn wir in Not {ind, wenn wir Licht, Kraft
und Zuverficht brauchen. Diefes Wiflen von der Macht und Nihe
deffen, der allein wahrhaft iff, bricht die furchtbare Macht der Sorge.
Wir find nicht mehr von einem dunkeln Schickfal beherricht, fondern
von Seinem ftarken Arm an Seinem Herzen getragen. Wir find nicht
den Didmonen ausgeliefert, fondern von jener ewigen, unbedingten
und unbegreiflich groflen Liebe umfaflt, die uns in Chriftus endgiltig
fo gewifl geworden ift, dafl nichts uns mehr von ihr {cheiden kann.

- Das, meine ich, fel das einfache, grofie Geheimnis des Nichtver-
zehrtwerdens: Gott die heilige Flamme in uns, die felbft uns reinigt,
die uns {chiitzt gegen das, was nicht Gott ift, und als Flamme des Le-

3



bendigen in uns Leben {chafft. In dem Mafle, als diefes Feuer in uns
brennt, verzehrt uns die Arbeit nicht, fondern wird umgekehrt eine
ftets neue Quelle der Kraft. - Es verzehrt uns nicht der Kampf, {on-
dern weckt in uns das hochfte Leben auf. Es verzehrt uns nicht das
Leid, fondern wird zur -tiefften Quelle der Verjiingung des Lebens,
weil es ndher zu Gott fithrt. Es zerftoren uns nicht Schuld und Schick-
fal, weil die Schuld felbft, die erkannte und vergebene, zu einer neuen
Kraft der Liebe und des Dienens wird und das Leben vor Sattheit be-
wahrt, und weil das Schickfal das Material wird, aus dem wir immer
neu das Leben geftalten, weil im Schickfal uns immer neu der Schik-
kende begegnet, der uns zu fich empor in fein Leben zieht. Es keimt
etwas Unberiihrbares, Heiliges, Feftes, Unzerftorbares in uns auf.
Wenn wir nur es nicht fahren laffen, dann mag noch fo viel Kampf
und Larm um uns toben, noch fo viel Miihfal uns belaften, noch {o
viel eigenes Irren und Fehlen unfer Tun und Leiden triilben und uns
unnotige Ausgabe der Kraft verurfachen — diefes Eine in uns trigt
uns, halt uns zulammen, {chiitzt uns, erquickt uns; es ift das ewige
Leben in uns. Es ift eine unverfiegliche Quelle der Kraft. Und es ift
auch der letzte Hort der Gefundheit. Hier ftromt die tieffte, ja im
Grunde die einzige Erquickung und Beruhigung der Nerven, heilt
{ich alle Neurafthenie — nur hier. Es ift das grofle Wunder in uns.
- Wie ftaunen wir ob diefem Wunder in Menichen, die durch ein Leben
voll fchwerften Leides, erfchiitternder Schickfale und unendlicher Miih-
fal nicht verzehrt werden, fondern nur immer lebendiger, immer ge-
funder, immer kraftvoller geworden find, von Jugend zu Jugend
{chreitend, immer tiefer in die Jugend hinein. Aber dies Wunder ift
uns allen zuginglich: es it Gott, der Lebendige, tber uns, in uns, mit
uns, der auch zu uns {pricht: ,,Ich bin da.

So kénnen auch wir brennen, ohne verzehrt zu werden — im
fal[chen Sinne verzehrt zu werden,

Im falfchen Sinne! Denn gibt es nicht auch ein berechtigtes, ja
gefordertes Verzehrtwerden? Hat {chlieflich nicht unfer Leben ge-
rade den Sinn, dafl wir verzehrt werden, daff wir dienen, uns brau-
fh&n laflen, uns nicht {chonen, uns von der Flamme willig verbrennen
aflen?

Ja und Nein! Gewif}, wir follen uns in diefem Sinne verzehren
laflen. Und doch nicht verzehrt werden! Unfere Flamme {oll der
Flamme Gottes gleichen, die im Dornbufch gliiht. Diefer Gott ift ja -
der Lebendige, er ift die vulkanifche Glut der Schépfung; er ift, wie in
dem gewaltigen Bilde von Michelangelo, der von Schopfung zu Schop-
fung Stiirmende, der im Feuer fich Ausgebende, und doch ift feine
Flamme ganz ftill und unbewegt. Und doch ruht er {chaffend in fich
{felbft. Und doch verzehrt er fich nicht, fondern wichft (wenn ich fo
{agen darf) im Ausgeben feiner ewigen Kraft. So {ollte auch. unfer
Wirken fein. Es {ollte aus einer tiefen Ruhe fliefen. Es f{ollte aus der

4



Ewigkeit in die Zeit brechen, fo wie der Felfenquell aus der Tiefe des
Gebirges. Schaffend follten wir ruhen und ruhend {chaffen. Das wire
das rechte Wirken. Es wire mitten in Eile doch entfernt von Halft,
mitten im Getiimmel doch in der Stille, mitten im Ausftromen zum
Tun doch ganz bei fich felbft. So lebte es vom lebendlgen Gott und
feiner Glut, die nicht verzehrt, fondern mehrt, nxcht totet, fondern
lebendig macht.

Darum aber {oll zum Schluflfe noch auf Eins geachtet werden:
Mofes erblickt in tiefer Einfamkeit und Stille den brennenden Buich.
Anderswie und anderswo hitte er ihn nicht erblicken konnen. Damit
ift ein unendlich bedeutfames Stiick des Geheimniffes der Kraft kund-
gemacht. Wir miiflen aus dem lirmenden, haftenden, betiubenden
Tun, das uns verzehren will, immer wieder die Einfamkeit und Stille
des Gottesberges fuchen. Das war immer notig, ift aber heute das
Notigfte von allem. Dort, in der Einfamkeit und Stille des Gottes-
berges, treffen wir, vielleicht auf ganz unerwartete Weife, den Leben-
digen, der uns wieder feinen Namen nennt und {ein: ,,Ich bin da*“ zu
uns {pricht. Hier wird uns wieder unfere Berufung klar. Hier wird
uns wieder gewifl, dafl Er der Herr ift und keine andern Maichte, wie
grofl und furchtbar fie auch {cheinen. Hier leuchten feine ewigen, rich-
tenden und heilenden Ordnungen in neuer Gewiflheit und Selbftver-
ftandlichkeit auf. Hier wird das fallche Feuer der Welt in uns durch
das reine Feuer Gottes beleuchtet und vertrieben. Aus diefen Stunden
{chopfen wir die Kraft, die uns arbeiten und kdmpfen lifit, ohne ver-
zehrt zu werden.

Mit diefer Kraft, die wir alle haben konnen — noch emmal: ﬁe
it nahe: ,,Ich bin da“ — wollen wir auch in diefes Jahr hinein, es
bringe, was es wolle. Auf alle Fille :/# Er und ift da, als der Herr
und Vater. Leonbard Ragaz.

Der Schatz der evangelifchen Kirche, IV.?)

Im Jahre 1515 hielt Luther Vorlefungen iiber den Romerbrief. Be-
kanntlich hat er {piter in feiner Ueberfetzung eine Stelle im erften Ka-
pitel mit fehr grofler Freiheit behandelt, indem er in Vers 17 den Aus-
druck, der iprachlich nur ,,(:crechtlgkmt Gottes* bedeutet, {o tiberfetzt
hat: ,,d1e Gerechtigkeit, die vor Gott gilt“. Dadurch hat er die Worte
des Paulus fo zurechtgelegt, dafl fie dasfelbe fagen, was wihrend der
Vorbereitung jener Vorlefung in ihm aufgeblltzt war und ihm eine
grofle, wenn auch nur vorldufige, innere Befreiung brachte. Neuere
Lutherfor{cher haben feftgeftellt, daf} die meiften Elemente der heute
als urfpringlich lutheriich aufgefafiten Lehrpunkte der evangelifchen
Kirche nicht cigentlich von Luther herftammen, fondern {chon in der

) Vgl. das Dezemberheft.



Und im ibrigen Zufammenfchluf aller derer, die Freiheit und Demokratie

lieben, auf einem gemeinfamen Boden. Und zwar rafch! Denn es it Gefahr im
Verzug.

Bitte um Hilfe.

Die Religios-foziale Vereinigung hat fiir die deutfche Schweiz eine von Max
Gerber verfafite Flugfchrifi gegen die Lex Hiberlin II in 170 coo Exemplaren aus-
gehen laflen, wihrend in der welfchen Schweiz zwei befondere Flugblitter -in
grofler Zahl verbreitet worden find. Gewif} haben diefe Aufrufe zum Erfolg des
11. Mirz wefentlich beigetragen. Da diefe Aktion, wie man fich denken kann,

ziemliche Koften verurfacht hat (trotzdem faft alle mit dem Verfenden und. Ver-

teilen verbundene Arbeit gratis getan wurde und mit grofler Hingabe), fo bittet
~die Vereinigung um freiwillige Beitrige der Freunde, die folche zu leiften imftande
find. Sie find der Religids-fozialen Vereinigung, Ziirich (Poftcheck VIII 15.557),
einzuzahlen. Warmen Dank zum voraus!

Berichtigungen.

T Januarbefl ift zu lefen:

S. 2, Z. 6 v. unten, ,,die Schuld, die ungefiihnte” (ftatt ,,das Leid, das unge-
{ihnte, welche” uff.); S. 3, Z. 6 v. oben, ,der Schuld“ (ftatt ,,dem Leid“); S. 20,
Z. 22 v. oben, ,,740—700“ (ftatt 750—720); S. 29, Z. 1 v. unten, ,,wurde” (ftatt
»wird“); S. 37, Z. 27 v. unten, ,ruffifch-japanifchen” (ftatt ,,ruffifch-chinefifchen)

Kriege; S. 39, Z. 22 v. unten ,,zu“ (ftatt ,zur®).

Im Februarbefl ift zu berichtigen: S. 64, Z. 3 v. oben, ift ,,vor allem™ zu
ftreichen.

Redaktionelle Bemerkungen.

Diefes Heft, das wieder umfangreicher ift, als das normaler Weife der Fall
fein darf, eignet fich wohl fiir die Propaganda, und wir méchten die Freunde bit-
ten, es zu diefem Zwedke beniitzen zu wollen.

Die politifchen Ereigniffe {ind wieder {o wichtig und fo dringend, daf fie viel
Raum fordern, den wir ihnen nicht verweigern diirfen und dafl eine Monats{chrift
beim beften Willen nicht mit ihnen vollig Schritt halten kann. Wir bitten fiir
beides um Verftindnis und Nachficht.

Der Artikel zum 17, Mdrz ift am Vormittag nach dem Abftimmungstag, in
der erften Erregung, gefchrieben. Das hat natiirlich den Tenor beeinflufit, wie
-man verftehen wird. Sachlich wiirde er auch jetzt nicht anders gehalten.

Worte.

Die trige Teilnahmslofigkeit eines Volkes endet immer mit der
Mif8achtung {einer Einrichtungen und mit dem Verluft {einer Freiheit.
Gottfried Keller.

In den groflen Krifen und in den groflen Noten ift die giinftige
Ausficht immer auf der Seite deflen gewelen, der gegen alle Hoffnung
dennoch hoffte. Alexander Vinet.

152



	Nicht verzehrt werden
	Anhang

