
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 27 (1933)

Heft: 11

Artikel: Der Schatz der evangelischen Kirche : Teil II

Autor: Hansen, Julia Inger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136448

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Weltlich ftärke ftürzen und die weltlich Weifen
Durch fchlichte Güte; wiffend, daß zu leiden für die Wahrheit
Die Tapferkeit ift, welche höchften Sieg gewinnt
Und dem im Glauben Treuen Tod des Lebens Pforte —
Dies alles nach dem Bild und Beifpiel deffen,
Den ich als den Erlöfer ewig preife.1)

Leonhard Ra%az.

Der Schatz der evangelifchen Kirche, IL2)

Die römifch-katholilche Kirche, die fich in den Jahrhunderten nach
jener großen Götterdämmerung auf den Trümmern der alten Kirche
aufbaute, hatte eine andere Auffaffung von der Bedeutung der Werke
im Leben des Menfchen und in feinem Verhältnis zu Gott, als die
Kirche der erften fünf Jahrhunderte. Was das Neue Teftament von
einer neuen Geburt erzählte, war, obgleich es in der Kirchenlehre
beibehalten wurde, unverständlich geworden, weil die Taufe nun faft
immer als Kindertaufe erteilt wurde, was wieder unvermeidlich bewirken
mußte, daß die Taufe innerhalb der Heilslehre die alles überragende
Stellung, die fie im Urchriftentum und in der alten Kirche befaß,
verlieren mußte. Das Tauferlebnis, die Erfahrung, daß der Menlch durch
die Taufe zum neuen Leben geboren wird, ging überhaupt verloren
und wurde vergeffen. Wenn ein Menfch, der als Kind getauft worden
war, noch Erfahrungen von fo mächtigem Eingreifen Gottes in feinem
Leben, daß es mit Recht als eine neue Geburt bezeichnet werden könnte,
machen follte, dann mußte es nach der Taufe gefchehen, in einem Alter,

wo er imftande war, mit vollem Bewußtfein und Willen fich für
Gott zu entfcheiden. In der Tat haben Menfchen durch alle Jahrhunderte

hindurch ähnliche Erfahrungen gemacht wie Cyprian, wenn auch
leider feiten mit einer fo durchgreifenden Erfahrung von Sieg über die
Sünde wie er (was wieder in der proteftantifchen Kirche darin feinen
Grund haben mag, daß man der Lehre Luthers gemäß einen folchen
Sieg überhaupt als unmöglich betrachtet und fich deshalb auch darum
nicht bemüht), aber diefe Erfahrungen haben fie nicht in der Taufe
gemacht, weil ein einen Monat altes Kind überhaupt nicht imftande ift,
Erfahrungen zu machen, fondern in dem erften bewußten Durchbruch
des Glaubenslebens, der nun überall mit dem terminus technicus
„Bekehrung" bezeichnet wird, obgleich diefe unfere „Bekehrung" weder
der metanoia des Neuen Teftaments noch der poenitentia der altchriftlichen

Kirche ganz entfpricht. Die „Bekehrung" im heutigen Sinn des

Wortes ift fozufagen ein Erfatzprodukt, das durch die Entwertung der
Taufe, die wegen ihrer Verwandlung in eine Kindertaufe eintrat, not-

1) Milton, im „Verlorenen Paradies".
s) Vgl. das Oktober-Heft.

502



wendig geworden ift. Diefe Entwertung und Verarmung der Taufe,
die im Bewußtfein und Leben der als Kinder Getauften unvermeidlich
eintreten mußte, weil keine Erfahrung von einer Wiedergeburt in der

Taufe mehr gemacht wird oder in der Kindertaufe gemacht werden
kann, hat zwei verhängnisvolle Wirkungen (unter anderen) gehabt.
Die eine: daß das magifche Element, das der urchriftlichen Taufe
völlig fremd war, aber früh genug in der Kirche mit ihr verbunden
wurde, wie auch mit dem Sakrament des Abendmahls, auf dem
Gebiete der Taufe alleinherrlchend geworden ift. Wo heute, wie in der
lutherilchen Kirche, noch von einer lakramentalen Wirkung der Taufe
gefprochen wird, ift tatfächlich eine magifche Wirkung gemeint. Und
die andere: daß die „Werke" des Menfchen, die nicht mehr wie im
Urchriftentum als „Früchte des Geiftes" und Wirkungen der neuen
Geburt verftanden werden konnten, weil folche Wirkungen fich unmöglich

mit der Kindertaufe verbinden laffen, eine felbftändige Bedeutung
in der Heilslehre bekamen, die früher unmöglich gewefen wäre. Die
Werke, fowohl die „Almofen" im weiteften Sinne des Wortes, als die
Bußübungen und Kafteiungen, wurden nun als etwas Verdienflliches
von feiten des Menfchen aufgefaßt, etwas, das er Gott leiftete, um als

Lohn die „ewige Seligkeit" zu erhalten. Die Werke waren nicht mehr
Wirkungen der „Rechtfertigung", fondern Vorausfetzungen, durch
welche man diefe zu gewinnen fuchte — alfo gleichfam Urfache der
Rechtfertigung.

Finfter fah es gewiß aus in der Kirche zu der Zeit, wo Luther im
Klofter feinen Kampf kämpfte. Seine fpäteren groben und gehäffigen
Angriffe auf die Kirche feiner Jugend waren nicht ohne Grund. Es

war die jahrelange innere Qual, die diefe Kirche ihm bereitet hatte,
die fich auf diefe Weife Luft machte, als er erft den Mut gefunden hatte,
fich von dem Joch der Kirche ganz zu befreien. Auch zur Zeit
Luthers handelte fich alles um die Gewinnung der ewigen Seligkeit, über
welche die Kirche, als Spenderin der Gnadenmittel und Befitzerin der
Tradition aus der älteften Zeit, verfügen zu können meinte. Und der
Mammonsgeift der Welt, der längft die Kirche erobert hatte, hatte fie
fo weit gebracht, daß Sie diefe ewige Seligkeit um Geld an den Höchfl-
bietenden verkaufte. Die Seligkeit war wie die guten Werke Handelsware

geworden. Man tat das Gute nicht mehr um Gott zu gefallen,
weil man ihn liebte, fondern nur um der Hölle zu entgehen. Glaube
war eigentlich ein leeres Wort geworden. Die Kirche war alles, Chriftus

nichts, und die Aufgabe des Glaubens war nur die, alles anzunehmen,

was die Kirche lehrte und gebot. Luther fagt von diefer Zeit,
daß Chriftus ihm und feinen Zeitgenoffen — innerhalb und außerhalb

der Kirche — ein großer und furchtbarer Richter war, der auf
dem Regenbogen thronte, fall ebenfo furchtbar wie Gott felbft. Ihm
durfte man fich gar nicht nahen, fondern mußte froh fein, fich an die
unzähligen Heiligen wenden zu dürfen, die vermeintlich durch ihre Für-

503



bitte feinen Zorn abwendeten, wie ja auch die vornehmfte Aufgabe
der Gottesmutter die Milderung des Zornes ihres Sohnes war. Die
Grundftimmung des religiölen Menfchen diefer Zeit war Furcht, Angft
vor der Hölle. Um diefer zu entgehen, tat man alles, opferte fogar
fein Geld, und wer kein Geld hatte, war übel dran in bezug auf fein
ewiges Schickfal. Luther hat fich über feine eigene Stimmung in diefen
Jahren fo geäußert, daß feine Seelenqual durch Angft vor der Hölle
und vor der Prädeftination erzeugt wurde. Er fürchtete, unter den zur
Verdammung Prädeftinierten zu fein, und dann vermochte ja nicht
einmal die Kirche mit ihren Gnadenmitteln zu helfen. Diefe Angft
trieb ihn in eine Verzweiflung hinein, die fich zuletzt in Haß und
Auflehnung gegen Gott wegen feiner Graufamkeit fleigerte.

Deshalb machte es einen fo ungeheuren Eindruck auf ihn, als er
zum erften Male eine Bibel in die Hand bekam und diefe zu lefen
begann. Die Bibel war nicht nur dem Laienvolk gänzlich unbekannt,
weil ihre Sprache ihnen unverftändlich war, fondern auch die Kleriker
gaben fich wenig mit ihr ab. Luther hatte, als er zwanzig Jahre alt
war, noch keine Bibel gefehen und meinte, daß die Schriftflücke, die
bei den Gottesdienften verwendet wurden, die ganze Bibel feien! Und
Carlftadt war fogar acht Jahre lang Doktor der Theologie gewefen,
ohne die Bibel zu kennen! Das Lefen der Bibel erfchütterte für Luther
die Autorität der Kirche, weil er Iah, daß zwifchen ihrer Lehre und
der der Bibel ein Abgrund fich befand, aber Sein Bibelleten wurde doch
durch den Einfluß, den die überlieferte Lehre auf ihn ausübte, gar zu
fehr beftimmt. Die Gedankenwelt des Neuen Teftaments war ihm
eine fremde, und unbewußt fchoben fich immer wieder die Vorftellungen

der Theologie, in welcher er gefchult war, in die Worte Jefu und
der Apoftel hinein. Verhängnisvoll für fein Verftändnis wurde ihm,
daß fein eigenes Problem das der Erreichung der ewigen Seligkeit war.
Die Prädeftinationslehre fand er auch, jedenfalls in nuce, bei Paulus;
fie fchien ihm alfo in der Bibel fell gegründet und nicht nur eine
Erfindung der Kirche zu fein. Was ihm Befreiung fchenken konnte,
war nur die Gewinnung der Ueberzeugung, daß er den zur Seligkeit
Beftimmten gehörte, und nach einem Wort in der Bibel, das ihm diefe
Ueberzeugung fchenken konnte, fuchte er deshalb am meiften. Er
meinte es zu finden in jener Stelle des erften Kapitels des Römerbriefes,
wo von Gerechtigkeit Gottes (V. 17) geredet wird, welche Stelle er als

„Gerechtigkeit, die vor Gott gilt", deutete. Für alles, was nicht mit
feiner eigenen Not zufammenhing, fehlte ihm der Blick, und fo blieb,
obgleich er ein ganzes Neues Teftament in der Hand hielt, feine Kenntnis
von deffen Gedankenwelt eine fragmentarifche. Er fah den Unterfchied
zwifchen ewiger Seligkeit und ewigem Leben nicht, er ging als von
etwas Selbftverftändlichem von der Vorausfetzung aus, daß nur die
Seele gerettet werden follte, während der Leib nur diefem Leben
gehöre und alfo hier fein Recht haben muffe, wozu ihm fpäter Luther

504



freilich auch verhalf. Und die Rede des Neuen Teftaments von dem
Reich und der Königsherrfchaft Gottes auf der Erde blieb ihm ein
Geheimnis, das fich ihm nie auffchloß, wie auch die urchriftliche Eschatologie

So fehr wie die Offenbarung Johannis ihm ein feft verfchloffenes
Buch blieb. Ihm war die Erde ein „Jammertal" und der Himmel die
Heimat der Menfchen. Das Reich Gottes war ihm allerdings, nachdem
er fich von der Kirche losgelöft hatte, nicht mehr identifch mit der
Kirche, wie es in feiner auguftinifchen Zeit ihm war, obgleich feine
eschatologifdien Vorftellungen fonft ganz die auguftinifchen blieben;
es wurde ihm aber ein Sammelname für die ganze geiftige Welt,
mit welcher der Chrift zu tun hat. Auch in bezug auf die Sakramente
führte fein Bibellefen ihn nicht zum Urfprünglichen, er blieb bei einer
etwas modifizierten Auffaffung der Sakramentslehre der Kirche. Nur
in bezug auf das Abendmahl hat er reformatorifch gewirkt; feine
Taufauffafïung blieb ganz die katholifche und birgt noch immer ein
ftarkes Element der Magie in fich.

Der Menfch findet immer, was er fucht — und nur was er fucht!
Luther fuchte Befreiung von der inneren Qual, die ihm ein Vor-
gelchmack der ewigen Höllenpein war, und fie wurde ihm zuteil, als
in den Jahren 1515—1519 die Ueberzeugung, die Vergebung der Sünden

zu haben, in ihm fell wurde. Ehe das gefchehen konnte, hatte er
aber in der Bibel feine größte Entdeckung gemacht, und leider, er hatte
Sie gemacht, weil fie ihm zur Befreiung notwendig war, nicht weil Sie

eine urfprüngliche chriftliche Wahrheit wäre. Er hatte „entdeckt", daß
die „Gerechtigkeit Gottes" in Römer 1 eine nur „paffive", „angerechnete"

Gerechtigkeit fei, eine „Gerechtigkeit, die vor Gott gilt", die
Gott fozufagen am Menfchen fieht „wegen der Verdienfte Chrifti",
obgleich keine wirkliche Gerechtigkeit da ill, und der Menfch unverändert

derfelbe bleibt wie bevor ihm diefe Gerechtigkeit angerechnet
wurde. Der Menfch kann und foil nach Luther keine wirkliche,
tatfächlich dafeiende Gerechtigkeit befitzen. Soll dennoch von einer
Gerechtigkeit des Menfchen gefprochen werden (und das gefchieht ja doch
unwiderfprechlich fowohl im Alten als im Neuen Teftament), dann
kann es (nach Luther) nur dadurch gefchehen, daß Gott durch den
Prozeß der „Rechtfertigung" ihn mit einem Mantel der Gerechtigkeit
bekleidet, der ihm nicht gehört, den Gott ihm aber „wegen der
Verdienfte Chrifti" leiht und künftig allein am Menfchen fieht, während
das, was unter dem Mantel fich verbirgt, unverändert bleibt. Das ift,
nach Luther, die „Gerechtigkeit, die vor Gott gilt". Die Gerechtigkeit
des Menfchen foil eben nur aus dem Glauben und für den Glauben da
fein.

Mit diefer Lehre Luthers ift die urchriftliche Lehre von der neuen
Geburt des Menfchen durch feine Vereinigung mit Chriftus entwertet,
ja in ihr Gegenteil verwandelt. Laffen wir aber, um den ganzen
Unterfchied zu verftehen, der in bezug auf die „Rechtfertigung" zwi-

505



fehen der Lehre des Neuen Teftaments und der Lehre Luthers befteht,
feine eigenen Worte zu uns reden. Später werden wir dann auch die
Worte des Paulus betrachten.

Luther fagt in feinen Tifchreden:

„AlSo fieht die Vernunft von Stund an an die Werke, nämlich, daß, wer gute
Werke tut, der Sei auch für Gott gerecht und fromm. Wir aber wollen bleiben in
justitia relationis, non qualitatis, das ift, daß uns Gott für fromm und gerecht
halte um Chrifti willen; der fdhenkt uns feine Gerechtigkeit. Alfo find wir durch
fremde, nämlich durch Chrifti, nicht durch unfere Gerechtigkeit fromm, gerecht
und Selig geachtet vor Gott. Dafür können wir uns nicht halten, denn wir urteilen
nach unferer Vernunft und Sinnen. So tun nun die Chriften alles recht, und was
fie nur fürnehmen in ihrem Stande, nach Gottes Befehl, das ift alles gut. Und
wenn fie gleich fallen, fo Stehen fie wieder auf."

Alle Angriffe auf diefen Glauben, die fich von innen her oft genug
in feinem Leben einftellten, mußten deshalb vom Teufel flammen:

„Der Teufel will nur activam justitiam in uns haben, eine Solche Gerechtigkeit,
die wir felbft tun; fo haben wir nur passivam, eine fremde Gerechtigkeit,

die uns gefchenkt ift, und follen auch keine activam und eigene haben, die wir
tun und für Gott etwas gelte. Die auch will er [der Teufel] uns nicht laffen, nehm-
lich die fremde und gefchenkte Gerechtigkeit Chrifti; fo haben wir nun die activam
justitiam, die Gerechtigkeit, fo wir felbft aus unferen Kräften tun, verloren, denn
mit derlelben kann keiner für Gott beliehen."

Leicht fiel es ihm aber nicht, immer diefe Auffaffung feilzuhalten.
Im Jahre 1541 fagte er einmal:

„Der höchfte Trofl des Gewiffens ift allein der Herr Chriftus, der flößt dem
Faß den Boden aus. Denn man foli fidi nicht auf das Gefetz, fondern allein auf
Chriftus verlaffen, der alfo fpricht: „Bift du nicht fromm, fo bin ich doch fromm!"
Und er lehret uns die Kunft, daß wir uns aus der Sünde auf die Gerechtigkeit
Chrifti fchwingen, und er macht, daß ich gewiß weiß, daß feine Frömmigkeit
mein fei, ich lebe oder Sterbe. So fahre ich denn auf Chriftus dahin; denn Chriftus
ift für mich geftorben. Dies fagt der Text klar: Für mich! Bin ich nicht fromm,
fo ift Chriftus fromm, auf des Namen bin ich getauft, und hab das Sakrament des
Altars empfangen und hab den Katchismus gelernet und weiß für gewiß, daß fich
Chriftus unfer annimmt, wenn wir allein auf ihn trauen. Aber ich kann diefe
tröftliche Lehre nicht faffen noch behalten, wiewohl ich viele Schüler habe, die
meinen, daß fie diefe Lehre auf einen Nagelin auswendig wiffen, aber es feilet
ihnen weit."

Und ein andermal:

„Viele rühmen fich, fie haben die Lehre von Vergebung der Sünden gar
angelernt und können fie fehr wohl, und ich armer elender Menfch [Luther] kann
mich des Leidens und Auferftehung Chrifti und Vergebung der Sünden fo wenig
tröften. Das aber kann ich wohl, daß ich unferm Herrn Gott Sein Brot effe und
fein Wein und Bier trinke, aber daß ich mich des nötigften Schatzes, Vergebung
der Sünden aus lauter Gnad, alfo könnte annehmen, das will nidit folgen."

In diefem letzten Satze liegt, wie man leicht fehen wird, die auch
in der heutigen lutherifchen Kirche nicht feltene Behauptung, daß es

Pflicht fei, zu glauben, daß man die Vergebung der Sünden habe.
Alles handelt fich in diefen Aeußerungen um die Beruhigung des Ge-

506



wiffens durch das Feilhalten der Vergebung. Alles wird aufgeboten,
um Troll und Beruhigung zu fchaffen.

Wie Luther das Leben der Menfchen, feine „Werke", die guten
wie die fchlechten betrachtete, leuchtet auch aus ein paar Tilchreden
ein:

„Die Schwärmer find unfinnige Narren und fehlen weit, und werden Samt
allen denen, die Gottes Wort aus den Früchten der Zuhörer urteilen und richten
wollen, tchändlich betrogen. Denn alto Schreien fie: „Ja, zu Wittenberg werden
die Leute nichts frömmer aus der Predigt des Evangelii, und dieweil die Leute
nicht frömmer werden, fo muß die Lehre nidit recht fein." Darum fprechen fie:
„Das Evangelium hören ift nicht genug, fondern man muß auch etwas mehr tun,
nehmlich Weib und Kind verlaffen, einen Hut und grauen Rock nehmen und
tragen und eigene Gerechtigkeit erwählen. Das, fagen fie, ift die rechtfchaffene
Rechtfertigung, alfo wird man für Gott fromm und gerecht. — Verachten alfo
Gottes Wort, dieweil es nicht in allen Frucht trägt..."

„Lehre und Leben foli man wohl und recht unterfcheiden und von einander
fondern. Das Leben ift bei uns böfe, wie auch bei den Papillen, darum ftreiten wir
mit den Papillen nicht des Lebens halber, fondern um die Lehre. Wicleff und
Huß haben das Leben im Papfttum angefochten; ich aber fechte das Leben nicht
fürnehmlich an, fondern die Lehre, ob die Widerfacher auch recht lehren?"

Und endlich eine Aeußerung, die zugleich zeigt, wie Luther das
Wort „Gott" auffaßt, und wie er das Wort „Glaube" doch oft in
einem fehr dogmatifchen Sinne gebrauchen kann:

„Man glaubt aber noch auf den heutigen Tag nicht, daß meine Predigt das
Wort Gottes fei. Aber daß ich das rechte und reine Wort Gottes lehre und
predige, dafür fetze ich mein Leben ein und will darauf Sterben. Denn was ich
und ein jeglicher getreuer Diener des Evangelii oder Chrifti redet und tut in feinem
Amte aus Gottes Befehl mit Lehren, Predigen, Trollen, Strafen, Taufen, Abendmal
reichen und Abfolviren, dasfelbige Alles tut Gott felb durch uns und in uns
als feinen Werkzeugen. Glaublt du nun das, fo wirft du feiig, glaublt du es
aber nicht, fo wirft du verdammt."

Wir haben von Luther in der lateinifchen Vorrede1) der erften gefam-
melten Ausgabe feiner Werke, die im Jahre 1545 erfchien, einige
Aeußerungen, die uns erlauben, einen Blick in feine Seele während den ent-
fcheidungsvollen Jahren von 1515—1519, in welchen die neue
Erkenntnis ihm aufging, zu tun. Diefe Erkenntnis hatte ihre noch
fichtbaren pfychologifchen Vorausfetzungen in Luthers eigener inneren
Entwicklung, und es läßt fich ihre Entftehung durch gleichzeitige und fpä-
tere Aeußerungen Luthers Schritt um Schritt verfolgen. Das Material
des neuen Verftändniffes lag als Angft und Höllenfurcht in feiner
Seele, wohl fchon beim Eintritt ins Klofter. Als auch die Abtötungen
und Kafteiungen des Klofterlebens und das Bewußtfein, fich dem
religiöfen Leben geweiht zu haben, diefe Angft nicht von ihm nahmen,

1) Die Zitate aus diefer Vorrede werden nach dem früher erwähnten Buche
von Alphons Victor Müller gebracht, dem auch das lange Zitat Seite 29 entflammt.

507



Steigerte Sie fich nach und nach bis zu völliger Verzweiflung. Seine
Seelenqual prägte zuletzt auch fein äußeres Benehmen fo fehr, daß
man ihn im Klofter für befeffen hielt. Als dann ein Lichtftrahl in feine
Seele fiel, ein Verftändnis der Rede des Neuen Teftaments und des
Credos von der Vergebung der Sünden, das ihm ermöglichte, fich
diefe Vergebung anzueignen, trotzdem die Sünde in feinem Leben nicht
überwunden wurde, fo griff er nach diefer Möglichkeit, wie der
Ertrinkende nach einem Strohhalm greift. Alle Bedenken mußten
weichen, alle Hinderniffe überwunden werden, um dieses neue Verftändnis

als das einzig mögliche feilzuhalten. Er fließ, um einen feiner eigenen

draftifchen Ausdrücke zu gebrauchen, dem Faß den Boden aus und
meinte dadurch auf immer leinen Qualen ein Ende gemacht zu haben.
Daß er fich darin irrte, zeigen jedoch die „Anfechtungen", mit welchen
er bis zu feinem Tode kämpfen mußte, und die, obgleich fie in anderer
Geftalt auftraten, dem Wefen nach doch eine Wiederkehr der alten
Angft waren, die er durch das Bewußtfein, die Vergebung der Sünden
zu haben, für immer überwunden glaubte.

Die Befreiung, die ihm zuteil wurde, als diele Vergebung der Sünden

in feine Seele einzog, wurde möglich dadurch, daß er die jüdifche
Argumentation des Paulus in bezug auf Gerechtfprechung, Glauben
und Sündenvergebung im Sinne einer bloßen Zudeckung der Sünde (fo,
daß fie Gott künftig nicht mehr fieht, obgleich fie noch immer da ift)
als fpezififch chriftlich genommen und fich dadurch eine Beruhigung
gefchaffen hat, weil es ihm nach diefer Auffaffung möglich wurde,
lieh im Befitze der Vergebung zu glauben, auch wenn die Sünde
unverkennbar in feinem Leben blieb. Diele nach dem Neuen Teftament
nicht zu verftehende Erfahrung: daß die Sünde blieb, trotz der
„Vergebung", hat Luther nicht, wie es die alte Kirche ausnahmslos tat, wenn
fie folches bei einem ihrer Glieder entdeckte, als Krankheitsfymptom
genommen, das ihn hätte bewegen follen, zu unterfuchen, ob das, was
er an Beruhigung erlebt hatte, auch wirklich Vergebung der Sünde

war, fondern er hat diefe anormale (im Leben eines Chriften nach dein
Neuen Teftament anormale) Erfahrung, die auch Paulus fo kräftig als

überhaupt möglich überall in feinen Briefen verurteilt und in den
Gemeinden mit Ausfchließung ftrafte, als das normale Erleben eines Chriften

genommen und logar diefe feine eigene Erfahrung als Norm feiner

Kirche aufgeftellt. Ein Chrift foil nach Luther zugleich Sünder und
Gerechter fein. Er foil das Bewußtfein, die Gerechtigkeit, die vor Gott
gilt, zu befitzen, im „Glauben" feilhalten und gegen alle Einwendungen

von feiten des Gewiffens behaupten und fich um feine Sünde weiter

nicht kümmern, weil diefe ihm ein für allemal vergeben und in den

Augen Gottes zugedeckt ift. Und diefe Sündenvergebung, die auch
Luther fpäter in die Taufe verlegte, umfaßt nicht nur, wie nach der
Lehre der alten und der fpäteren katholifchen Kirche, die bis zu dem
Moment der Vergebung begangenen Sünden, fondern erftreckt fich

508



nach Luther über das ganze Leben deffen, der einmal die Vergebung
erlebt hat.

Die wirkliche Vergebung der Sünden, die dem Menfchen bei der
Neufchöpfung aus Gott (der neuen Geburt) gefchenkt wird, befteht
aber nach Paulus, wie wir gefehen haben, nicht in einer Zudeckung,
fondern in einer tatfächlichen Vernichtung und Wegnahme der Sünde.
Es handelt fich nicht nur um eine Streichung der Schulden des Menfchen

Gott gegenüber, fondern um eine Vernichtung der Macht und des

Triebes, die ihn zum Sündigen nötigten. Deshalb wird fein Leben nach
dieler Sündenvergebung fo ganz anders als vorher, und foil es fein
(Kor. 6, 9—ii). Der alte Menlch ftirbt und mit ihm die Sünden, die
er begangen hat, und der neue Menfch wird aus Gott geboren, zum
zweiten Male neu gefchaffen. Wie der erfte Menfch durch den Odem
Gottes das Leben erhielt, fo erhält der in der Taufe neu geborene
Menfch als Lebensprinzip und Kraft zum Weiterleben den Geift Gottes
(vgl. i. Kor. 15, 45). Sünden der früheren Art dürfen deshalb nicht
im Leben des zum zweiten Male geborenen Menfchen vorkommen. Aus
dem Geift und der Kraft Gottes Sebt er fein neues Leben. Diefes
Verftändnis war noch zur Zeit Luthers in der katholifchen Kirche als ein
Ueberreft des älteften Chriftentums vorhanden, als die fogenannte „In-
fufionslehre", die Lehre von der eingegoffenen Gnade Gottes, aber mit
fo vielen entftellenden Zufätzen verfehen, daß der urfprüngliche Sinn
kaum mehr zu entdecken war. Diefe Lehre von der eingegoffenen Gnade
Gottes haßte Luther mit der ganzen Intenfität feiner Seele. Sie war
eine der vornehmften Urfachen feiner Seelenqualen; denn von der Wirkung

diefer eingegoffenen Gnade in feiner Seele oder feinem Leben
fpürte er nichts. Der Schluß lag deshalb nahe, daß er denen, die zur
Seligkeit vorausbeftimmt waren, nicht gehörte — wir dürfen nicht
vergeffen, daß die Prädeftinationsangft in diefen Leidensjahren wie ein
immer nagender Wurm in Luthers Seele lag, und ihn fall bis zum
Wahnfinn trieb. Alle feine Anftrengungen im Klofter waren auf ein
Ziel gerichtet: einen gnädigen Gott zu bekommen. In einer Predigt
im Jahre 1534 fagt er im Hinblick auf diefe Zeit feines Lebens: „Ich
bin fünfzehn Jahre lang Mönch gewefen und habe alles getan, was
ich konnte, aber nie konnte ich mich meiner Taufe trollen, fondern
dachte immer: Oh, wann wirft du doch fromm werden und genugtun,
damit du einen gnädigen Gott bekommen:?" — Befand er fich aber in
der Zahl derer, die zur Verdammung vorausbeftimmt waren, dann
hülfen ja nicht nur alle feine Kafteiungen und andere „Werke" nichts,
fondern nicht einmal die eingegoffene Gnade, die er der Lehre feiner
Kirche nach feit feiner Taufe befaß, konnte ihm dann helfen. Die
Prädeftination war eben durchgreifender in ihren Wirkungen als die
Taufgnade. Diefe Lehre von der Prädeftination (die eben eine andere
ill als die des Paulus) hat Auguftin gefchaffen, und Luther war nicht
umfonft Auguftinermönch. Die unleugbare Tatfache, daß die Sünde in

509



feinem Leben blieb, trotz allen Kafteiungen und Bußübungen, in
Verbindung mit der anderen, eben fo unleugbaren Tatfache, daß er keine
Wirkungen jener eingegoffenen Gnade in feinem Leben verfpürte, legte
deshalb die Vermutung nahe, daß dies in einem vorherbeftimmten, ihm
felbft noch unbekannten, aber nicht zu vermeidenden Verdammungsurteil

von feiten Gottes feinen Grund habe. Gehörte er zu der Schar der
zur Seligkeit Vorausbeftimmten, dann würde diefe Auserwählung fich
ficher in Seelenruhe und Frieden zeigen. Ein Wort wie das feines Prä-
zeptors oder auch Staupitzens von der Vergebung der Sünden
vermochte ihn deshalb nicht zu trollen, fo lange er fich felbft als ungerecht
und alfo der Gnade unwürdig bezeichnen mußte. Nur die Ueberwindung

der Sünden, mit welchen er täglich kämpfen mußte, die wieder
ein gutes Gewiffen und mit ihm die heiß erfehnte Seelenruhe fchenken
würde, konnte deshalb in ihm die Gewißheit erzeugen, daß er zu den
fchon Verdammten nicht gehörte — oder auch ganz umgekehrt: er
mußte die Ueberzeugung gewinnen, daß feine Sünden in den Augen
Gottes überhaupt nichts bedeuteten. So unwahrfcheinlich auch das
Letztere einem Menfchen, der fich in das Neue Teftament vertieft hatte,
erfcheinen müßte, fo war es doch eben diefe Ueberzeugung, die nach
langer Verzweiflung Luther aus feinen Seelenqualen befreite — jedenfalls

für Jahre —- die Ueberzeugung nämlich, daß, wenn die Gefamt-
fünde wegen der gefchenkten einmaligen Vergebung den Menfchen
nicht mehr von Gott trennte, auch die Einzelfünden, die in feinem
Leben blieben, nichts bedeuten würden. Um zu diefer eigentümlichen
und in der chriftlichen Kirche ganz neuen Auffaffung zu gelangen,
mußte er aber zuerft mit dem Begriff „Gerechtigkeit Gottes"
zurechtkommen. Julia Inger Hänfen, Ringkoebing (Dänemark).

(Fortfetzung folgt.)

Neues Teftament und Rassenfrage.1)

Aus dem Neuen Teftament ill eine direkte Antwort auf die Raffenfrage

nicht zu entnehmen, weil ihm die Raffenfrage und der Begriff
der Raffe im modernen Sinne fremd find. Auch der Antifemitismus,

x) Zu den edelften Dokumenten gegen die Hitlerifierung und Paganifierung
des deutfchen Chriftentums gehört das Gutachten der theologifchen Fakultät von
Marburg über den Arierparagraphen in der Kirche, das zugleich ein Manifeft
gegen den Antifemitismus ift. Da es aber feinem Zweck entfprechend mit allerlei
formalen Einzelheiten beladet ift, die fchweizerifche Lefer weniger intereffieren,
veröffentliche ich lieber die folgende, vom Evangelifchen Preffedienft mitgeteilte
Erklärung von fechszehn hervorragenden deutfchen Theologieprofefforen, die ebenfalls

eine hohe Ehre für die deutfehe Kirche bedeutet. D. Red.

510


	Der Schatz der evangelischen Kirche : Teil II

