
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 27 (1933)

Heft: 10

Artikel: Der Schatz der evangelischen Kirche : Teil I. a) Die Rechtfertigung aus
dem Glauben allein

Autor: Hansen, Julia Inger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136440

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Chriftus lebt in mir!" In der Fülle der „Gottesluft" lebend, im Heiligen

Geift, in ihm uns überall nahe, kommt Er zu uns, wenn wir uns
ganz Ihm erichließen.

Und diefes „Sich erfchließen" hat Jefus felbft einmal in der erften
Seligpreifung dargeftellt, wenn er fagt: „Selig find, die geiftlich
arm find; denn das Himmelreich ill ihrer!" — Arm am Geift, wörtlich:

Bettler um den Geift, die nur noch das Eine erflehen: den GeiSl
des Lebens! Denen ift geholfen! Denn fie halten fich an keine
anderen trügerifchen Dinge mehr. Dies Eine, das not ift, ift ihr einziges
Anliegen. Und da kann er dann einkehren. Da ift alles Andere, was
fonft dem Geift, dem Herrn Chriftus, den Zugang verbaut, befeitigt;
da ift freie Bahn für Ihn und Sein Wirken.

Und Er erhebt uns aus den Tiefen in die Höhen, von denen aus
wir uns in unfrer Not überfehen. Dann ift wirklich wefenlos, was
wir vordem als eigene Auswege uns erdacht hatten. Dann liehen wir
wirklich vor Gottes Angefleht. Allerdings nicht fo, daß wir von ihm
aus unfer Leben und feine Nöte überfchauen und durchfchauen, alles
vorher fo Verworrene, Dunkle nun in Seinem Lichte verftehen — und
getroft das Leben weiter wagen. Dann hören wir innere Stimmen des

Geiftes, die uns erleuchten, wie wir aushalten, was wir reden oder tun,
wie wir unfer Schickfal verftehen, wie wir die nächfte Aufgabe des
Lebens anpacken follen. In allem erfahren wir: Gottes Willen. Unfer
Gebet ift die Bitte: „Dein Wille gefchehe!" Und unfer Gebet ill der
Dank: „Gott ill nahe allen, die Ihn mit Ernft anrufen!"

Gott hilft uns beten!

Wir könnten auch fo fagen: Durch Chriftus betet Gott felbft für uns!
— Mehr zu fagen, verbietet uns Menfchen das Heilige einer folchen
Erfahrung, vor dem menfchliche Worte unangemeffen find.

Aus dem Innerften drängt das neugewonnene Leben nun zur Tat.
Diefes Wirken gefchieht aus dem bergeverfetzenden Glauben, der das
Uebermenfchliche an Schaffen und Leiden möglich macht aus der
Gewißheit der Gottverbundenheit: „Ift Gott für uns, wer mag wider uns
fein?"

Laßt uns Gott danken für die tiefften Lebensnöte, die uns zu
folcher Erfahrung und zu folcher Lebenserfüllung hinführen!

Der Schatz der Evangelifchen Kirche. I.

a) Die Rechtfertigung aus dem Glauben allein.
Im Leben und Wirken Luthers zeigt fich an mehr als einem Punkte,

wie eine Teilwahrheit, wenn fie durch Uebertreibung oder gar zu ein-
feitige Einftellung zu ihr als ganze und abfolute Wahrheit behauptet
wird, fich als fehr verhängnisvoll erweifen, ja fich fogar in ihr Gegenteil

verwandeln kann. Wenn Luther das, was ihm als Ausgang feines

436



Klofterkampfes gefchenkt worden war, in den Satz formulierte, daß
der Menfch aus dem Glauben allein gerechtfertigt wird, ohne daß die
„Werke" — und das bedeutet in diefem Zufammenhang ja das ganze
Leben des Menfchen — damit auch nur das Geringfte zu tun haben,
weil die Gerechtigkeit, von welcher die Bibel fpricht, nicht die Gerechtigkeit

des Menfchen ill, fondern die Gerechtigkeit Chrifti, die dem
Menfchen angerechnet wird, fo muffen wir diefe ganze Formulierung
als eine heftige und deshalb einfeitige und übertriebene Reaktion gegen
die „Ueberfchätzung" der „Werke", die in der Kirche, der er angehörte,
feit Jahrhunderten herrfchte, verftehen, und muffen verfuchen, die Wahrheit,

die in diefen Worten liegt, wohl zu fehen und ihr ihr volles Recht
als Teilwahrheit zu geben, aber gleichzeitig muffen wir verftehen, daß
die Interpretierung, die Luther von den Worten des Paulus im Römerbrief,

wo diefer von Rechtfertigung aus dem Glauben redet (von einer
angerechneten Gerechtigkeit redet Paulus überhaupt nicht) gibt, ihre
Begrenzung und ihre großen Mängel hat, ja, daß fie jedenfalls an
einem Punkte, eben mit jener „angerechneten Gerechtigkeit", fich weit
von dem Sinne des Paulus entfernt und ein Moment einführt, das freilich

von der allergrößten Wichtigkeit für das ganze Leben der fpäteren
evangelifchen Kirche wurde, das aber einer mittelalterlichen Theologie
und einem mittelalterlichen Gedankengang entfprungen ill und nur in
die paulinifchen Worte hineingelefen werden kann, wenn gegen den
übrigen Inhalt des Briefes und die ganze Denkweife des Urchriften-
tums Gewalt ausgeübt wird.1) Im Rechte war Luther, als er die
„Werkheiligkeit" feiner Kirche und feiner Zeit angriff und
behauptete, Gott mache den Menfchen gerecht durch Glauben und
nicht durch Werke; im Unrecht aber, wenn er meinte, feine
Lehre fei das echte und urfprüngliche Chriftentum, das
„Evangelium". Die Haltung fowohl der urchriftlichen Gemeinde als der
altchriftlichen Kirche zu den Werken des Menfchen war eine ganz
andere als die Luthers, und fein Unrecht befteht darin, daß er, um feine
Lehre von der angerechneten Gerechtigkeit zu beteiligen, den Worten
des Paulus von der Rechtfertigung durch den Glauben das kleine Wort
„allein" beifügte, und ihnen dadurch eine Unterftreichung und eine
Nebenbedeutung gab, die Sie von feiten des Apoftels nicht hatten.

Denn es darf nicht vergeffen oder überfehen werden, daß die
„Werke" in der ganzen alten Kirche bis zur Völkerwanderung das gute
und gerechte Leben des Menfchen bedeuteten, das er nach feiner Taufe
führen, und die Taten der Liebe und der Barmherzigkeit, die er durch
die Hilfe des Geiftes Gottes üben follte. Nicht fah man in der alten
Kirche die Werke der Barmherzigkeit und das gute Leben eines Men-

1) Von dieSem Sündenfall des Proteftantismus, der in dem Begriff „angerechnete

Gerechtigkeit" enthalten ift und bald genug im Leben Luthers, und noch mehr
in dem feiner Kirche, feine verhängnisvollen Wirkungen zeigte, foil fpäter mehr
geredet werden.

437



fehen, der fich Chriftus als feinem Herrn angefchloffen hatte, als etwas
Verdienftliches an, das dem Menfchen die Gnade Gottes erwerben
könnte — „verdienftlich" im Sinne einer Entartung des urfprünglichen
Dienfteifers vor Gott, waren nur die Abtötungen und Kafteiungen, die
(etwa vom dritten Jahrhundert ab) von denen ausgeübt wurden, die
Heilige fein wollten, und folche Beftrebungen gab es erft, als das
Urchristentum eigentlich zu Ende war, und das Alltagschriftentum der
Kirche fich zu entwickeln anfing. In der Betrachtung des Lebens des

Menfchen, das aus dem Chrift-Sein fließen follte, behielt man fonft fehr
lange, ganz bis zur Völkerwanderung, die Ueberlieferung des älteften
Chriftentums bei, wenn man fie auch maffiver und gröber auffaßte, als
es die erften zwei Jahrhunderte getan hatten, die Lehre nämlich, daß
der Menfch, indem er fich der Taufe unterzieht (die ja immer Anfang
des Chriftenlebens war und die fcharfe Grenze zwifchen dem alten und
dem neuen Leben bildete), neu geboren und von feinen früheren Sünden

gereinigt wird, und deshalb fortan gute Werke ftatt der früheren
böfen tun toll, weil er nach der Taufe ein neuer Menfch ift und durch
die Gnade Gottes ein neues Leben führen foil.

Das Problem der „Rechtfertigung aus dem Glauben allein", fo wie
Luther es faßte, war deshalb für die alte Kirche gar nicht da;1) denn
den Hauptplatz in der Heilslehre nahm unwiderfprechlich die Lehre
von der Wiedergeburt in der Taufe ein, die fo, wie fie im Neuen Teftament

und in der alten Kirche verftanden wird, eine „Rechtfertigung aus
dem Glauben" (im Sinne Luthers) überflüffig macht (was Später aus
den Worten des Paulus nachgewiefen werden toll). Gerechtfertigt wird
der Menfch nach dem Neuen Teftament durch die neue Geburt, die in
der Taufe flattfindet, durch das direkte Eingreifen Gottes, das die Sünde
im Menfchen zunichte macht und ganz entfernt. Nach der Taufe ift
deshalb der Menfch, nach einem Ausdruck aus dem Barbabasbrief, zum
zweiten Male gefchaffen. Deshalb ill auch die Gerechtigkeit, die
der Menfch durch die Vergebung der früheren Sünden und das
Gefchenk des Heiligen Geiftes erlangt, keineswegs eine „angerechnete",
fondern eine wirkliche, ein Befreitwerden von dem Zwang zum Sündigen,

der den nicht-wiedergeborenen Menfchen als Glied des gefallenen
Menfchengefchlechtes innewohnte und beherrichte.

Zur neuen Geburt — und damit zur Rechtfertigung — gelangt der
Menfch alfo durch die Taufe, und zur Taufe durch den Glauben.
Glaube bedeutet aber in den erften Jahrhunderten einfach Jüngerfchaft
Chrifti. Gläubig wird der Menfch, wenn er fich Chriftus als feinem
Herrn unterwirft. So meint es Paulus und fo meinte es die ganze alte
Kirche und noch ein Auguftin. Deshalb hatte auch die „Bekehrung" im
Sinne einer inneren Krife, die zum Bewußtwerden des Glaubens führte,

x) Auskunft darüber gibt uns deutlich Sogar eine So Späte Schrift wie Augu-
ftins „Ueber den Glauben und die Werke", die nicht, wie Luther behauptet, feine
Auffaffung ftützt, fondern fie im Gegenteil ganz widerlegt.

438



für jene Zeiten nicht die Bedeutung, die wir ihr zufchreiben. Eine
„Bekehrung" im Sinne einer Sinnesänderung — und das ift die Bedeutung
der Metanoia*) des Neuen Teftaments — war freilich notwendig, war
aber nur der erfte Schritt, der zur Wiedergeburt führte. Erft diefe
vollendete das Neuwerden des Menlchen, und fchenkte ihm Befreiung
von der Gewalt und der Befleckung der Sünde; deshalb machte auch
erft die Taufe gerecht. — Wenn hier und im Folgenden von „Wiedergeburt"

geredet wird, muß immer feilgehalten werden, daß es fich um
keine dogmatifche Beftimmung handelt, fondern um die Erfahrung, die
jene Menfchen wirklich in der Taufe machten, und die von der durch-
greifendflen Wirkung für ihr ganzes fpäteres Leben war. Selbft ein
moderner Theologe wie Harnack verfteht das, wenn er fchreibt:

„ Diefe alten Chriften, foweit wir bisher zu urteilen vermögen, be-
faßen nicht ein auf ein Myfterienerlebnis begründetes und in ihm fich
erfchöpfendes Wiedergeburts-Bewußtfein, fondern Sie befaßen etwas
viel Reicheres und Höheres: fie empfanden fich als wiedergeborene
Menfchen, wohin fie auch blickten. Die Sichere Hoffnung auf ein ewiges

Leben lolle in ihnen diefe Hoffnung aus; der Blick auf die zukünftige
kosmifche Neufchöpfung rief fie hervor; denn fie fühlten fich fchon

als neugefchaffen; die Bruderliebe erinnerte fie an Sie, und über das
alles: das Wort der Wahrheit, das lebendige und bleibende Wort.
das in ihr Herz gekommen war und fie erleuchtet und Sie mit einer
neuen Erkenntnis und neuem Leben gefüllt hatte, war ihnen zum
Erlebnis einer neuen Geburt geworden

Die Ueberzeugung von der Wahrheit der chriftlichen Religion und
der feile Entfchluß zu einem heiligen Leben gehen vorher und find
Sache des Subjekts. Unter diefer Vorausfetzung wird das Myflerium
der Wiedergeburt erteilt, welches alle Sünden effektiv wegnimmt und
damit die Möglichkeit gewährt, nun wirklich aus dem eigenen freien
Vorfatz heraus tugendhaft zu leben und die erkannte Wahrheit fpon-
tan feilzuhalten weil die Verdunkelung durch die Sünde nun
wegfällt."

Es braucht nicht gefagt zu werden, daß nicht alle Chriften des
erften bis fünften Jahrhunderts eine folche Wiedergeburt, eine folche völlige

Erneuerung des ganzen Menfchen erlebten, obgleich fie alle
getauft wurden — fonft hätte es keinen Sinn, von einem Abfall vom Ur-
chriftentum zu reden — aber der Lehre nach war es fo als Erbfchaft
der erften, geifterfüllten Zeit. Unvermeidlich war aber, daß das rein
geiftige Verftändnis der Taufe der erften Jahrhunderte (für welche das
Eingreifen Gottes in jedem einzelnen Fall das Wichtige und Wirklame
war und das Waffer nur das äußere Zeichen) fich in einer fpäteren
Zeit, die nicht den Geift in dem Maße hatte wie jene erften Generationen,

nicht halten konnte, und einer mafliveren Auffaffung weichen

1) Metanoia Umkehr, Umfinnen. D. Red.

439



mußte, die Taufe wie Abendmahl immer mehr in „Sakramente", in
„Gnadenmittel", in etwas halbwegs Magifch-Mirakulöfes verwandelte,
weil ja, nachdem das Wirken des Geiftes in der Kirche fchwächer
wurde, das Bedürfnis nach etwas Feftftehendem, Handgreiflichem,
fozufagen Materiellem, das man wie Wein und Brot in fich hineineffen
und hineintrinken konnte, immer flärker wurde. So wurde nach und
nach vergeffen, daß es Gottes Wirken, fein Eingreifen in jedem einzelnen

Falle 1) war, welches durch das Waffer der Taufe das neue Leben
fchenkte, und durch das Brot und den Wein diefes neue Leben nährte
und ftärkte. In der Kirche der fpäteren Jahrhunderte faßte man
umgekehrt die Sache fo auf, daß es das Sakrament ift, welches die Wiedergeburt

bewirkt, fo daß ohne Waffertaufe fich keine Wiedergeburt denken

läßt. Das ill noch heute die Lehre der katholifchen Kirche, und
eigentlich auch der lutherifchen. In ihnen ill die Taufe ganz Gnadenmittel

geworden, das immer wirkt, wenn nur die Spendung in der
Kirche und in der überlieferten Form gefchieht.

Auch wenn das Verftändnis des in der Taufe Gefchehenden auf
diefe Weife gröber, maffiver, materieller wurde, gefchah doch immer in
der alten Kirche das, was da gefchehen follte, wenn nur die Aufrichtigkeit

von feiten des Täuflings da war. Gott war noch immer da, v/o
man ihn anrief, und fchuf noch immer neues Leben in dem Menfchen,
der dies begehrte. Was die Beften und Redlichlten in allen Jahrhunderten

erlebt haben, wenn fie, mit Paulus zu reden, „mit Chriftus durch
die Taufe in den Tod begraben" wurden und wieder mit ihm zu neuem
Leben auferftanden, das zeigen uns wohl am deutlichflen die Worte
eines Menfchen, der felbft diefen Uebergang vom Tode zum Leben
gemacht hatte.

Der carthaginenfifche Bifchof Cyprian fchrieb um die Mitte des

dritten Jahrhunderts an feinen Freund Donatus:

„Als ich in Finfternis und tiefer Nacht fchmaditete und auf dem ftürmifchen
Meere der Welt fchwankend und unfchlüffig auf Irrwegen umhertrieb, meines
Lebenszieles unkundig, da hielt ich nach meinem damaligen fittlichen Zuftand für
ganz fchwer und hart, was mir die göttliche Huld zum Heile verhieß, daß man
neu geboren werden und, zu einem neuen Leben durdi das Bad des Heilswaffers
befeelt, das, was man früher gewefen ausziehen und bei unverändertem Fortbestände

des Leibes nach Herz und Sinn fich umgestalten könne. Wie ift, fagte ich,
eine fo große Umwandlung möglich, daß man plötzlich und auf einmal das
ausziehe, was entweder angeboren durch Einrollen des natürlichen (böfen) Stoffes
erftarrt, oder dauernd angenommen mit der Länge der Zeit in einen hineinge-
wachfen ift, fich mit weit und tief reichender Wurzel feftgefetzt hat? Wann lernt
derjenige Spariamkeit, welcher an üppige Gelage und reich befetzte Tafeln
gewöhnt ift? Und wer mit koftbarem Gewände in Gold und Purpur Strahlte, wann
läßt fich dieSer zum einfachen Gewände des gemeinfamen Mannes herab? Jener,

x) Und daß es nicht in allen Fällen und bei jeder Taufhandlung gefchah,
fondern eine Mitwirkung von feiten des Täuflings erforderte, zeigt in der Apoftel-
gefchichte die Erfolglosigkeit der Taufe Simons des Magiers.

440



der an Fascen1) und Ehrenftellen feine Freude hatte, kann fich nicht zur Dunkelheit
des Privatlebens bequemen. Diefer, den dichte Klientenhaufen umdrängten,

und der fich durch ein zahlreiches Gefolge einer dienftbefliffenen Schar geehrt
fühlte, hält es für eine Marter, wenn er fich allein findet. Da die Anreizungen
immer fortdauern, fo muß auch, wie ehedem, die Trunkfucht einladen, der Hochmut

aufblähen, der Zorn entflammen, die Raubtucht in Unruhe verfetzen, die
Graulamkeit anftacheln, der Ehrgeiz locken, die Wohlluft dahinreißen.

So dachte ich oft bei mir. Denn da ich durch viele Irrtümer, in die ich mich in
meinem früheren Leben verflrickt hatte, feilgehalten wurde, von denen ich es

nicht für möglich hielt mich loszuwinden, fo war ich den mir anhaftenden Laftern
zu willen und vertrug mich mit meinen Fehlern in der Verzweiflung an Befferem
gleich als wie mit meinen Angehörigen und Hausgenoffen. Aber nachdem
vermittelst des Waffers der Wiedergeburt die Flecken des früheren Lebens abge-
wafchen waren und fich in die entfündigte Bruti ein reines und helles Licht von
Oben her ergoffen hatte, nachdem ich himmliSchen Geift in mich aufgenommen
und die zweite Geburt mich zu einem neuen Menfchen umgeftaltet hatte, da
gewann plötzlich auf wunderbare Weife das Zweifelhafte feiten Beftand, das Ver-
Schloffene öffnete fich, die Finfternis hellte fich auf, tunlich wurde, was vorher
fchwierig gefchienen, und ausführbar, was für unmöglich gegolten hatte, fo daß
leicht zu erkennen war, es fei irdifch geweSen, was vorher im FleiSche geboren im
Dienfte der Sünde lebte, und es habe angefangen Gottes zu fein, was nunmehr
der heilige Geift belebte. Du weißt es ja und erkennft es fo gut wie ich, was jener
Tod der Lafter, was das Aufleben der Tugenden uns genommen oder zugebracht
hat. Du weißt es felber, ich will es nicht rühmen. Mit Eigenlob zu prahlen ift
eine widerliche Sache, obwohl es nicht Prahlerei, fondern nur Dankbarkeit fein
kann, was alles nicht der Kraft des Menfchen zugefchrieben, tondern als Gefchenk
Gottes angepriefen wird, daß das nunmehrige Nichtfündigen angefangen habe,
Folge des Glaubens zu fein, die früheren Irrtümer aber Sache menfdilichen Irrens
gewefen feien. Von Gott, fage ich, von Gott kommt alles, was wir vermögen.
Durch ihn leben wir, durch ihn find wir ftark, durch ihn haben wir den Auf-
fchwung erhalten, kraft deffen wir fchon in diefem Leben die Andeutungen der
Zukunft vorauszuerkennen vermögen. Nur fei Furcht die Wächterin der
Unfchuld, damit der Herr, weldier im Erguffe der himmlifchen Gnade gütig in unSere
Herzen gekommen ift, in der Wohnung des fich freuenden Herzens durch fchuldi-
gen Gehorfam feilgehalten bleibe, auf daß nicht, wenn wir uns der Sicherheit
hingeben, Sorglofigkeit entliehe, und der alte Feind fich von Neuem heranfchleiche ..."

Die guten Werke der altchriftlichen Kirche kamen alto alle nach der
Taufe als Auswirkung der in diefer gefchehenen neuen Geburt, die
auch die „Rechtfertigung" in fich fchloß. Schon deshalb konnten die
Werke für die Rechtfertigung keine Bedeutung haben; denn was vor
der Taufe gefchehen war, hatte überhaupt in den Augen Gottes keinen
Wert, fondern mußte als Sünde vergeben werden. Diefer Sachverhalt
erklärt uns das Seltfame, daß in der altchriftlichen Literatur fo überaus

feiten ein Nachhall des paulinifchen „Gerechtfertigt durch den
Glauben und nicht durch Werke" gefunden wird. Diefe Rechtfertigung,

die eben etwas anderes ift als das, was Luther meinte, als er
dasfelbe Wort gebrauchte, war der Kirche des zweiten bis fünften
Jahrhunderts etwas durchaus Selbftverftändliches, fo felbftverftändlich, daß
es gar nicht erwähnt werden mußte. Denn die alte Kirche überfah
nicht, wie Luther es tat, daß Paulus wenn er fo redet, fich eines ab-

x) Fascen Ehrenzeichen.

441



gekürzten Ausdrucks bedient und daß die „Werke", von welchen er
redet, nicht die guten Werke der Liebe und Barmherzigkeit oder
überhaupt das ethifch wertvolle Leben eines Menfchen, bedeuten, fondern
die „Werke" der Juden feiner Zeit im Gegenfatz zum Glauben, und
das heißt wieder: die Erfüllung des mofaifchen Gefetzes ohne Chriftus.

Diefer Unterfchied ift aber von fundamentaler Wichtigkeit für
das Problem der Rechtfertigung, und aus diefem Grunde war die Frage,
ob diefe durch Glauben oder durch Werke gelchieht, in der Kirche
des zweiten bis fünften Jahrhunderts gar nicht aktuell, weil diele Kirche
ja fchon mit dem Ausgang des erften Jahrhunderts fich ganz von der
Verbindung mit dem Judentum gelöft hatte, und die Bedeutung, die
Luther jenen Worten gab, konnte erft nach der Völkerwanderung
anders denn als eine fonderbare Ketzerei betrachtet werden. Nur gegen
die Selbfterlöfung der Juden ohne Chriftus hatte Paulus den Stachel
feiner Worte gerichtet. Ihnen gegenüber behauptet er, daß diefe Werke,
die Erfüllung des Gefetzes, auch wenn fie möglich wäre, ihnen nicht im
Geringften nützen können, weil nur die Verbindung mit Chriftus, die
durch den Glauben geknüpft werde und vermitteln der Taufe, die

„Wiedergeburt", d. h. das neue Leben aus Gott, fchenke, den Menfchen
von der Gewalt und der Befleckung der Sünde erlöfe. Gegen die Werke
der Güte und der Barmherzigkeit hatte Paulus nichts — im Gegenteil,
er forderte fie, erwartete fie als Auswirkung der neuen Geburt, und
erklärte deutlich genug, daß, wer diefe Werke nicht als „Früchte des
Geiftes" aufweife, den Geift überhaupt nicht habe und alfo Chriftus nicht
gehöre. „Gerechtfertigt" werden fie durch folche Werke felbftverftändlich

nicht, das ill ja fchon gefchehen, als fie durch den Glauben zur
Taufe kamen und durch diefe als neue Menfchen geboren wurden.
Denn nur der neue Menfch ift gerecht vor Gott und kann die Werke
tun, die er als Chrift und Gotteskind tun foil. Das ift der ganz deutliche

Sinn der Verkündigung, die in den paulinifchen Briefen enthalten
ift, und fo hat ihn auch die alte Kirche verftanden, von Clemens
Romanus bis zur Völkerwanderung. Erft nach diefer ging das Verftändnis

von Taufe, Rechtfertigung und Erlöfung verloren. Die
Völkerwanderung war eine Götterdämmerung, die nicht nur die alte Kultur,
die bisherigen Errungenfchaften des Menfchengeiftes, fondern auch die
chriftliche Kirche in ihrer bisherigen Geftalt zerbrach. Jahrhunderte
dauerte es, ehe auf den Ruinen jener alten Welt eine neue aufgebaut
war, die auch aus jenen Ruinen manches in fich aufgenommen hatte,
ohne es fo zu verftehen, wie es urfprünglich zu verftehen war. Daß das

Chriftentum jene Götterdämmerung überlebte — freilich nicht ohne

von ihr in faft allen feinen Aeußerungen beeinflußt und geprägt zu
werden —, ill vielleicht der größte Beweis, daß in ihm, trotz allen
menfchlichen Verzerrungen, doch Kräfte walten, die nicht menfchlichen
Urfprungs find. Julia Inger Hänfen, Ringkoebing (Dänemark).

(Fortfetzung folgt.)

442


	Der Schatz der evangelischen Kirche : Teil I. a) Die Rechtfertigung aus dem Glauben allein

