
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 27 (1933)

Heft: 4

Artikel: Gehen wir einer neuen Reformation entgegen?

Autor: Hansen, Julia Inger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136412

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136412
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gott wird ihn heben — im Erdbeben feines Wunders. Harre Still
die drei Tage darauf. Alles, was in deinem Leben aus Gott geboren
ift, überwindet die Welt, und unfer Glaube ill der Sieg, der die Welt
fchon überwunden hat. Bleibe darin feft. Es gibt Auferftehung.

Es gibt Auferftehung! Das ift auch das Einzige, was uns in dem,
was wir in unferer Zeit erleben, trollet und aufrecht hält. Alles, was
uns lieb und teuer war, was unfer Leben erfüllte und ihm Halt,
Wert, Licht, Kraft, Freude gab, fcheint verloren. Friede, Freiheit,
Gerechtigkeit, Menfchlichkeit, neue Gemeinfchaft — alles ill gefchlagen,
in Todesdunkel gehüllt, ins Grab gelegt. So will es fcheinen. Und
wenn es noch nicht ganz und überall fo ift, fo können wir wohl fürchten,

es werde bald fo fein. Der Grabflein legt Sich darauf. „Und der
Stein ift fehr fchwer." Wir find mit unferm Glauben, Hoffen und
Mühen überall an den toten Punkt gekommen. Die Friedensbewegung,
die Soziale Bewegung, die religiöfe Bewegung (im beften Sinne), fie
liehen vor turmhohen Hinderniffen. Kein Menfch kann helSen.
Staatsmänner tun, als ob fie helfen wollten, aber ihr Rütteln läßt
den Stein nur Schwerer auf die Grabespforte linken. Wir fehen es
fchon: unfere Hände find zu fchwach. Ach, welche Not, diefer
Stein, der Sich auf unfere Welt der Hoffnung gefenkt hat. Wer wälzt
ihn weg?

Ihr Kleingläubigen, wie könnt ihr fo reden! Es gibt Auferftehung.
Ganz gewiß! Auch hier. Ganz gewiß! Wie könnt ihr nur zweifeln?
Die drei Tage freilich müßt ihr warten können und Sie mögen lange,
Schwer und dunkel Sein. Ja, und felbft wegwälzen könnt ihr diefen
Stein nicht. Aber das Erdbeben wird kommen. Gott kann ihn
wegwälzen und wird ihn wegwälzen, wenn die Ofterfonne aufgeht. Sie
werden auterftehen, Freiheit, Frieden, Gerechtigkeit, Sozialismus —
Sieghafter, herrlicher, als wie wir fie bisher gefchaut. Und das Reich
wird doch hervorbrechen, unglaublich, in Kraft und Gewalt und Wunder.

Der Oftertag wird autglänzen. Glaubt es. Es gibt einen lebendigen

Gott und einen lebendigen Chriftus. WiSch die Tränen aus den
Augen! Es gibt Auferftehung! Leonhard Ragaz.

Gehen wir einer neuen Reformation entgegen?

I.
Es fällt einem oft auf, wenn man mit alten Menfchen redet oder

die chriftlichen Schriften einer früheren Generation lieft, daß ihre
Kämpfe und Schwierigkeiten, aber auch ihre Freude und Hoffnung,
überhaupt das, was ihnen ihr inneres Leben brachte, fehr verfchieden
ift von dem, was wir in unferem religiöfen Leben erfahren. Es ill
gleichfam ein ganz anderes Chriftentum. Bezeichnend ift in diefem Zu-

150



fammenhang ein Wort des älteren Blumhardt, wo er über die Freude
der Chriften redet, aber gleichzeitig bemerkt, daß diefe Freude fchon
während feiner Lebzeit immer leltener geworden fei. Diefe Freude
ift allerdings auch bei uns etwas fehr Seltenes, ja Sie ift So feiten, fo
unbekannt, daß, wenn wir folche Freudenäußerungen lefen — und
befonders die Pietiften haben hier Erhebliches geleiftet —, fie uns
unwirklich, fall unwahr vorkommen. Nicht nur die religiöfe Sprache,
die den Srüheren Generationen geläufig war, wenn fie von ihren inneren

Erlebniffen redeten, ill uns fremd und unbrauchbar geworden ¦—
auch diefe Erlebniffe felbft find uns ziemlich unbekannt. Und doch
meinen wir nicht fchlechtere Chriften zu fein als jene früheren
Generationen, eher ift es wohl fo, daß wir meinen, die innerfte Wahrheit
des Chriftentums beffer verftanden zu haben als Sie. Ihr Glaube, ihr
ganzes religiöfes Leben fcheint uns feltfam ftillftehend oder im Kreife
fich drehend, nicht etwas, das in fortschreitender und lebendiger
Entwicklung fich befindet. Es handelte fich bei ihnen — fo fcheint es uns
— nur darum, den Glauben einmal zu ergreifen und dann das fo
Erlebte und Ergriffene gegen alle Verfuchungen und Anfechtungen des
Lebens feilzuhalten.

Sicher haben wir mit diefer neuen Auffaffung nicht ganz Unrecht.
Das religiöfe Leben war dreihundert Jahre nach der Reformation
einfeitig darauf gerichtet, die „ewige Seligkeit" zu gewinnen und das
Gewonnene zu fichern. Die großen Gegenfätze: ewige Seligkeit und
ewige Verdammnis, die die katholifche Kirche herausgearbeitet hatte,
gingen ziemlich unverändert in das reformatorifche Chriftentum über.
Auch die Retormatoren Suchten vor allem ihre ewige Seligkeit, aber
weil keine Kirche ihnen diefe verbürgte, mußten fie alle ihre
Anstrengungen darauf richten, „Sicherheit in ihrer Seligkeitsfache" zu
gewinnen, und wenn diefe gewonnen war, fie zu befeftigen. Daher
die ungeheure Ueberbetonung der Vergebung der Sünden und der
„Rechtfertigung aus dem Glauben allein", die für Luther leider die
verhängnisvolle Geftalt der „paffiven", „angerechneten" Gerechtigkeit

annahm. Denn diefe paffive Gerechtigkeit, die mit der
„Vergebung der Sünden" verbunden war, ließ fich ein Sür allemal in einem
großen, grundlegenden religiöSen Erlebnis erlangen, wie Luther es im
Klofter und viele der Späteren in der „Bekehrung" erfuhren, und
damit hielt man die künftige Seligkeit für Sicher verbürgt. „Wo
Vergebung der Sünden ift, ift Leben und Seligkeit." Im ganzen künS-
tigen Leben galt es nur, diefe einmal gewonnene Rechtfertigung und
Vergebung feilzuhalten. Deshalb wurde Sie der Zentralpunkt der
Lehre der Reformatoren. In der Erfahrung von der Vergebung der
Sünden lag für den Proteftanten diefelbe objektive Sicherheit, die der
Katholik in der Kirche zu befitzen meinte, und die das apoftolifche
Chriftentum in der Taufe hatte. Das Erlebnis (die Erfahrung von der
Vergebung) war wohl Subjektiv, aber hinter diefem Erlebnis Hand

151



das Objektive, Gott felbft in Seinem „Worte", die Sicherheit, nach
welcher jede MenfchenSeele hungert. Diele Vergebung wollte aber
der „Teufel", der auch in der Vorftellungswelt der Reformatoren eine
große Rolle fpielte, den Menfchen immer wieder rauben, und er ver-
fuchte es vor allem dadurch, daß er ihnen das Einzige, auf welches Sie

fich ftützen konnten, eben die Gewißheit die Vergebung der Sünden
—- und damit auch die künftige Seligkeit —¦ zu haben, ins Schwanken

brachte. Daraus entftand innere Not und Anfechtung, die erft
wieder wichen, wenn die Gewißheit, die Vergebung doch zu haben,
durch irgend ein Mittel, durch die kirchliche Abfolution, durch trollenden

Zutpruch des Pfarrers oder eines chriftlichen Freundes oder durch
Lefen der Bibel, fo geftärkt werden konnte, daß fie Siegreich die
Wolken der Anfechtung durchbrach. „Anfechtung" und „Zweifel"
bedeutete daher in der religiöSen Sprache jener Zeiten immer nur das
Eine: daß die Gewißheit, die Vergebung der Sünden zu haben,
gewichen war und wiedergewonnen werden mußte. Alles lag in jenem
erften religiöfen Erlebnis, alles war darin fchon gefchenkt, es
handelte fich nur darum, diefe Gewißheit feilzuhalten. Ein folches
Chriftentum mußte flatifch werden, denn es gab im fpäteren Leben nichts
zu gewinnen, was nicht fchon im Anfang gefchenkt worden wäre.
Deshalb war auch der Gedanke an ein Fortfehreiten und eine weitere
Entwicklung des Chriftenlebens (was wir jetzt als „Heiligung"
bezeichnen) dem urfprünglichen reformatorifchen Chriftentum fremd.1)
Alle Sorge und Mühe war darauf gerichtet, das einmal Gefchenkte
nicht wieder zu verlieren. Die Schwankungen des religiöfen Gefühlslebens,

die bei Menfchen ja unvermeidlich find — bald fühlt man fich
in die Höhe gehoben, bald liegt man zerfchlagen auf dem Boden —,
wurden daher den Gläubigen jener Zeit etwas ungeheuer Wichtiges,
denn jede Verdunkelung des religiöfen Gefühls wurde ihnen Anlaß
zur Befürchtung, daß fie aus der Gnade gefallen feien. Darin vor
allem fah man die Frucht der Wirkfamkeit des großen Seelenfeindes.
Schwer litten unter diefen Anfechtungen befonders die melancholifch
veranlagten Menfchen, wie Luther und viele der fpäteren Pietisten;
manche der Kirchenlieder diefer Zeit zeugen auf eine ergreifende
Weife davon. „Den guten Kampf des Glaubens", von welchem
Paulus fpricht, verftanden Sie ganz felbftverftändlich als den Kampf,
den fie führen mußten, um fich auf den religiöfen Höhen zu halten,
auf welche fie die Bekehrung oder das grundlegende Erlebnis von
der Vergebung der Sünden hinaufgeführt hatte. Verloren fie diefe
Gewißheit, dann war es ihnen, als hätten fie die ewige Seligkeit felbft
verloren. Die Freude, die fie in ihrem inneren Leben verfpürten, war
ihnen ein Vorgefchmack der künftigen Seligkeit Selbft. So wurde das

ganze Leben ein Kampf um das Feilhalten des einmal Gewonnenen,

1) Hierin dürfte die Verfafferin Sich doch irren. Die Red.

152



ein Kampf um den Glauben an die Vergebung. Das innere Leben
mußte fich auf diefe Weife in einem Kreis drehen, die Andacht wurde
zu einem Genießen, und im äußeren Leben wurde die Weltflucht, im
pietiftiSchen Sinn des Wortes, bald eine Notwendigkeit, weil ihnen
keine Kraft zur Ueberwindung der Welt zur Verfügung Hand. Der
Tod wurde ihnen wichtiger als das Leben, weil er ihnen den
Eingang in die erfehnte ewige Seligkeit fchenkte — erft der Tod machte
auf immer der Anfechtung ein Ende. Auch der ganzen Welt, meinten
fie, Stand ein großer Tod bevor, der ihr aber nicht Seligkeit, fondern
im Gegenteil die ewige Verdammnis bringen würde. Ihrer wartete
der Weltuntergang und das Gericht am jüngften Tag. Nach diefem
Tag durfte man fich freilich nicht fehnen, auch wenn er nach der
Kirchenlehre mit der Wiederkunft Chrifti, die aber für das refor-
matorifche Chriftentum keine rechte Realität hatte, verbunden war.
Der jüngfte Tag war ihnen, ganz nach katholitcher Denkweife, der
dies irae, der große Zorn- und Rachetag Gottes, an welchem er alle,
die leinen Namen verachtet hatten, in die Hölle fchicken werde.

Diefe ganze Vorftellungswelt kommt uns heutigen Menfchen fremd
und ferne vor. Wir nennen uns zwar Evangelifche und Proteftanten,
und die Pfarrer find noch immer auf die Bekenntnisfchriften der
Reformation verpflichtet, in welchen diefe Glaubenswelt enthalten ift.
Ob fie es Selber glauben — ja, wer weiß es! Sie lehren es jedenfalls,
auch wenn fie verfuchen, fo gut es eben geht, die gar zu mittelalterlichen

Vorftellungen abzudämpfen und der Zeit annehmbarer zu
machen. Aber der große Abfall vom Chriftentum, oder richtiger, von
der proteftantitchen Kirche und ihrem Chriftentum, der nach dem
Krieg vor fich gegangen ift, weil eben dies Chriftentum (nicht aber
das Chriftentum) fich unzulänglich gezeigt hat und deshalb auch den
heutigen MenSchen immer unverständlicher geworden ift, zeugt deutlich

von der Notwendigkeit einer Revifion dieSes Chriftentums, Sails
die Kirche weiter beliehen foil. Das würde dann fo etwas wie eine
neue Reformation bedeuten. Die Kräfte einer folchen fcheinen aber
nicht vorhanden zu fein. Vielleicht ift es auch wirklich nicht der Wille
Gottes, daß die Kirche weiterbestehen foil, als Kirche. Vielleicht ill
ihre Zeit zu Ende, und das, was kommen wird, ill das Hervortreten
der Gemeinde, die unfichtbar in ihr lebt, und die fich um Chriftus,
nicht um das Chriftentum fammelt. Das wäre dann freilich mehr als
eine Reformation. Es gibt Zeichen genug, die darauf deuten, daß die
Kirche den Tag ihrer Heimfuchung nicht erkannt hat. Die Art, wie
z. B. die deutfehe proteftantifche Kirche fich zu gewiffen religiöfen
und politifchen Erfcheinungen der letzten Jahre geftellt hat, ill freilich
ein Memento von der erfchütterndften Art. Aber fällt die Kirche, ift
dann ihre Nachfolgerin, die Gemeinde, bereit? Auch ihr fcheint es

fehr an Kraft und Reinheit zu fehlen. Oft könnte man faft daran
zweifeln, ob es überhaupt eine Gemeinde gibt, die hervortreten kann,

153



wenn das bisherige Gefäß des Chriftentums, die Kirche, zerbricht.
Dann würde es freilich nach den Worten des Herrn gehen: „Wenn
der Menfchenfohn wiederkommt, wird er dann überhaupt den Glauben

finden auf Erden?"

II.
Es ill recht feltfam, zu verfolgen, wie jenes reformatorifche

Chriftentum die neuteftamentlichen Begriffe umdeutete und in falfches
Licht Hellte, um fie in Uebereinftimmung mit feiner Lehre zu bringen.
Die Reformatoren taten genau dasfelbe, was im dritten Jahrhundert
Tertullian den Valentinianern zum Vorwurf machte: daß diefe zwar
nicht wie Marcion das Neue Teftament verstümmelten und fälfchten,
fondern die Worte zwar flehen ließen, aber durch ihre Deutungen fo
drehten, daß Sie etwas anderes Sagten, als urlprünglich mit ihnen
gemeint war. Wir dürSen freilich nicht den Reformatoren des fechszehn-
ten Jahrhunderti vorwerfen, daß fie dies bewußt und böswillig taten.
Sie handelten ohne Zweifel bona fide. Sie lafen das Neue Teftament
fo, wie man es zu ihrer Zeit und nach ihren Vorausfetzungen lefen
konnte. Sie waren in der katholifchen Kirche erzogen, hatten aber —
jedenfalls gilt das für Luther — in ihrer Seele etwas erlebt, was nicht
mit der Lehre ftimmte, die ihnen überliefert war. Sie reinigten diefe
Lehre, fo gut Sie es eben vermochten. Sie reinigten auch die Kirche,
meinten fie. Luther wehrte fich gegen die Behauptung, daß er nicht
mehr zur Kirche gehöre. Es gibt doch nur Eine Kirche — wie könnte
man da behaupten, daß er zu diefer nicht mehr gehörte? Er und die
anderen Reformatoren hatten einen Teil der urfprünglichen Wahrheit

wiederentdeckt und meinten, in der ebenfalls neu entdeckten
Bibel diefe Eroberung beftätigt zu finden. Luther las Paulus mit dem
Verftändnis, das ihm'fein Erlebnis von der Vergebung der Sünden
gab. Es war ihm gar nicht möglich, zu fehen, daß dies nicht der ganze
Paulus und auch nicht ganz der wahre Paulus war. Der Apoftel wie
das ganze Neue Teftament mußte fich fügen, mußte das beftätigen,
was Luther im Klofter als Ausgang feines langen inneren Kampfes
erlebt hatte. Daß die Reformatoren auf diefe Weife dem Neuen
Teftament Gewalt antaten, daß Sie ihre eigenen Gedanken in die
Briefe des Paulus hineinlafen, das fiel ihnen nicht ein, konnte ihnen
vielleicht auch gar nicht einfallen. Denn feiten fieht ein Menfch die
Lücken und Fehler feiner eigenen Wahrheitserkenntnis; die
entdecken erft die anderen, welche unter diefen Fehlern und Mängeln oft
fchwer leiden muffen. Nicht Luther, Zwingli und Calvin find hier
fo fehr zu tadeln, fondern eher ihre Epigonen, die eben nur Epigonen,
nicht felbft Reformatoren waren. Die, welche jene relative Wahrheit
entdeckten, hatten die weltgefchichtliche Aufgabe, eine Brefche in die
Mauer der katholifchen Kirche, die ein Gefängnis der Wahrheit
geworden war, zu fchlagen; Sie follten den erften Schritt auf den Weg,

154



der zur Wiedergewinnung des urfprünglichen Chriftentums führte,
machen. Es war nicht zu erwarten, daß fie das ganze Haus der
Kirche hätten niederreißen, den ganzen Weg bis zu jenem urfprünglichen

Chriftentum gehen können. Es fehlten ihnen dafür viele
Vorausfetzungen. Die Verwandlung des apoftoliSchen Chriftentums in
das der altchriftlichen Kirche und der Kirchenväter hatte drei
Jahrhunderte gebraucht. Der weitere Abfall der Kirche bis zu der Stufe,
auf welcher Luther geboren wurde, dauerte noch zwölf Jahrhunderte.
Wie hätte eine Generation von Menfchen gutmachen können, was fo
viele Jahrhunderte verdorben hatten? Das Verhängnisvolle der
Reformation war nicht der Umftand, daß Sie unvollftändig war — das

war fchon unvermeidlich —, fondern daß die Männer, welche ihre
menfchlichen Träger waren, diefe Unvollftändigkeit, und das heißt
wieder: ihre eigene Begrenzung, nicht einfahen und zugaben, fondern
meinten, alles, was zum urfprünglichen Chriftentum gehörte,
wiederentdeckt und wiedergewonnen und eine vollftändige Kirchenreinigung
vorgenommen zu haben. Das eigentlich Verhängnisvolle gefchah erft,
als Luthers Erlebnis als ein Kapital verwendet wurde, von welchem
auch fpätere Generationen meinten leben zu können, und daß
deshalb die angefangene Reformation nicht weitergeführt und vollendet
wurde. Seit dem fechszehnten Jahrhundert hat fich ja tatfächlich die
chriftliche Lehre wenig verändert; fie ift noch in allen wefentlichen
Dingen diefelbe wie die Luthers, Zwingiis und Calvins. Verfuche
einer folchen Weiterführung der Reformation hat es freilich gegeben;
der wichtiglte diefer Verfuche wurde vielleicht in England und Amerika
von den Quäkern, wie auf dem Felllande von den beiden Blumhardt,
gemacht, aber folche Verfuche find immer von Seiten der Kirche
verketzert und mit der Etikette der „Schwärmerei" verfehen
unterdrückt worden. Die Stellung der Kirche in der Welt hat fich
verändert; fie hat auf mancherlei Weife fühlen muffen, daß fie nicht
mehr die Welt beherrfcht, fondern daß die Welt fich im Gegenteil
darauf einftellt, Sie zu beherrfchen oder gar zu „liquidieren". Schritt
um Schritt hat die proteftantifche Kirche weichen muffen, fo daß
jetzt ihre bloße Exiftenz Schwer geSährdet ift. Und doch hat alles,
was in den letzten Jahrzehnten in der Welt gefchehen ill und was
immer mehr die Ohnmacht der Kirche zeigte, Sie nicht dazu bewogen,
fich auf ihre Lehre und ihr Leben zu befinnen, um die Urfache zu
entdecken, die diefe Veränderung bewirkt hat, und jedenfalls einen
ehrlichen Verfuch zu machen, Leben und Lehre mehr in Uebereinftimmung

mit dem Buche zu bringen, das Sie als den feilen Grund
ihres Haufes betrachtet.

Warum fühlen fich auch heute viele von uns, die wir meinen Chriften

zu fein, uns mit dem Chriftentum, in welchem wir erzogen find,
fo unzuSrieden? Vor allem wohl, weil wir mit jedem Tag deutlicher

155



fehen, wie ohnmächtig eigentlich diefes Chriftentum gegen die Not
ift, in welche die Menfchenwelt immer tiefer verfinkt. Mit der
Beendigung des Weltkrieges durfte man rechnen, auch wenn feine
Bürde furchtbar fchwer zu ertragen war, und viele Menfchen richteten
ihre Hoffnungen auf eine glückliche Zeit, ein Friedensreich, das nach
dem Kriege kommen follte. Heute find alle folche Hoffnungen bis
auf den Grund vernichtet. Wir find noch immer im Krieg. Auf den
Völkerkrieg folgte der Klaffenkrieg, der Bürgerkrieg, der ökonomifche
Krieg, und diefer Kriegszustand Scheint dauernd werden zu wollen.
Wer wagt wohl heute auf einen rafchen Abfchluß der jetzigen Not
zu hoffen? Was heute vor unteren Augen vor fich geht, ift bellum
omnium contra omnes — und wie foil diefer Krieg enden? Und hat
das Chriftentum der Kirche eigentlich wefentlich zu einer Befferung
diefes Zuftandes beigetragen? Niemand wagt wohl heute das zu
behaupten — fie ift auch viel zu ohnmächtig, viel zu geiftesarm, um
folcher Erwartungen gerecht werden zu können. Wir find auch als
Chriften Enttäufchte, wie wir es als Menfchen find. Gibt es denn für
uns einen anderen Weg als den: felbft zum Neuen Teftament zu gehen
und zu verfuchen, es ohne die Brille, die man uns aufgefetzt hat, zu
lefen? Tun wir aber das, dann kommen uns die Erklärungen und
Auslegungen Luthers und der anderen Reformatoren manchmal
wunderlich genug vor — nur verftändlich, wenn man ihren hiftorifchen
und pfychologifchen Hintergrund kennt.

Wo im Neuen Teftament lieht — um nur ein paar Beifpiele
herauszugreifen — daß es im Leben eines Menfchen, der ein Chrift
fein will, fich vor allem darum handelt, die ewige Seligkeit zu er-
ftreben und die Gewißheit, daß diefe in der Vergebung der Sünden
einem fchon gefchenkt ift, feilzuhalten? Es lieht im Neuen Teftament,
viel, außerordentlich viel, vom ewigen Leben, aber fall nie etwas von
einer ewigen Seligkeit. Und Leben ill etwas, was allerdings einmal
geboren werden muß, aber dann wachfen, fich regen und wirken
muß, nie etwas Stillftehendes, das man fich ein für allemal Sichern und
dann in der Hoffnung fchon genießen kann. Ganz im Gegenteil —
das ewige Leben bedeutet im Neuen Teftament immer das Leben,
das aus Gott kommt, das den Menfchen durch den Abfall von Gott
verloren ging und nur durch Chriftus, durch die Vereinigung mit ihm,
die deshalb auch „Wiedergeburt" genannt wird (und urtprünglich in
der Taufe gefchah) den Menfchen gefchenkt wird und fo lange in ihm
bleibt, als er felbft in der Verbindung mit Chriftus („in Chriftus")
bleibt. Keine Gefühlsfchwankungen, kein Wechfel der Stimmung
ändern daran das Geringfte. Diefe Wiedergeburt ift das Objektive,
das ihm bleibt, fo lange er in Chriftus bleibt — aber auch keine
Minute länger. Abfall von Chriftus bedeutet nach dem Neuen Teftament

Tod. — Wo im Neuen Teftament Sieht weiter, daß die
Rechtfertigung aus dem Glauben allein und die damit zufammenhängende

156



Vergebung der Sünden das Zentrum, das A und O des Chriftentums
fei, und daß es fich nur darum handle, diefe Rechtfertigung zu
erreichen und fie dann als Sicheren Befitz gegen alle Angriffe, fei's vom
eigenen Gewiffen her, fei's von Seiten des Widerftandes, feilzuhalten?
Im Gegenteil, es Sieht da, daß der Menfch, der durch die neue Geburt
mit Chriftus vereinigt worden ift, von feinen früheren Sünden
gereinigt wird wie durch eine „Abwafchung" — daher die Taufe —
und daß diefe Vergebung, die alle vor feiner .Berührung mit Chriftus
begangenen Sünden umfaßt, ihm unverlierbar bleibt, fo lange er in
Chriftus bleibt. Keine Gefühlsfchwankungen können das unficher
machen. Was vergeben ift, das bleibt vergeben, So lange die
Verbindung mit Chriftus ungebrochen ift — aber felbftverftändlich
fchließt diefe grundlegende Vergebung, die das Geburtsgefchenk des

neuen Lebens ill, die Verpflichtung in fich, daß der gereinigte und
wiedergeborene Menfch fich fortan folcher Sünden enthält, in welchen

er vor feiner Taufe lebte, weil er damals noch nicht die Kraft
des heiligen Geiftes befaß, der vor folchen Sünden bewahrt. — Wo
im Neuen Teftament lieht weiter, daß die „Rechtfertigung", die durch
den Glauben gefchieht, nur eine angerechnete Gerechtigkeit fchenkt
— eine Gerechtigkeit, die wohl „vor Gott gilt", wie Luther
überfetzte und interpretierte, die aber im Leben des Menfchen weiter
nichts ändert? Im Gegenteil — es fleht deutlich genug da, daß wir
durch Gottes Gnade „gerechtfertigt", d. h. vor Anklage freigefprochen
werden, wenn wir mit Chriftus vereinigt und dadurch neue Menfchen

werden. Unfer Glaube ill die Hand, mit welcher wir diefe
Gnade empfangen — aber das ift etwas ganz anderes als Luthers
„Rechtfertigung aus dem Glauben allein". Die Gnade Gottes ill es,
welche unfere Erlöfung bewirkt, und diefe ergreifen wir durch unferen
Glauben an Chriftus. Diefer Glaube muß freilich da fein, weil fonft
keine Verbindung mit Chriftus zu Stande kommen würde, aber Er ill
es, der uns durch die Kraft des neuen Lebens, die von Ihm in uns
hineinftrömt, in neue, gerechte Menfchen verwandelt. Sagt doch auch
Paulus deutlich genug: „ Wir haben Frieden mit Gott durch
unfern Herrn Jefus Chriftus, durch den wir, durch den Glauben,
auch den Zugang zu diefer Gnade, in der wir flehen, erlangt haben."
Und weiter lieht da, daß wie der Körper tot ift ohne Geift, fo
auch der Glaube tot ohne Werke, die freilich nicht die Gnade Gottes
verdienen, vielmehr eine Wirkung diefer Gnade find, die unwillkürlich

in dem Leben deffen fich zeigen, der mit Chriftus verbunden ift.
Noch Auguftin, im fünften Jahrhundert, auf den vermeintlich Luther
fich flützt, erkannte diefen urfprünglichen Zufammenhang, wie es

deutlich genug aus feiner Schrift „Von dem Glauben und den Werken"

hervorgeht.
Und wo im Neuen Teftament fleht endlich, daß „der gute Kampf

des Glaubens" von welchem Paulus fpricht, ein Kampf um die „ewige

157 ¦



Seligkeit" oder um die in der „Bekehrung" erlangte Sündenvergebung
ift, die es gilt gegen alle Anfechtungen feilzuhalten? Im Gegenteil,
es geht ganz deutlich aus den Aeußerungen Paulus' wie der anderen
Apoftel hervor, daß diefer Kampf für ihn wie für alle die Jünger
Chrifti ein Kampf gegen den Feind Gottes und der Menfchen war,
er, der „Teufel" und „Widerfacher" genannt wurde, und der ver-
fuchte, die Herrfchaft über die Menfchen wieder zu gewinnen, die
ihm durch den Erlöfertod Chrifti und feine Auferftehung weggenommen

war. Es war die Ueberzeugung der ganzen alten Kirche, daß
diefer Feind, von welchem Chriftus die Menfchen „losgekauft" hatte,
durch feine zahllofen dämonifchen Heerfcharen (die „böfen Geifter in
der Luft", von welchen Paulus im Epheferbriefe redet) die Menfchen
unaufhörlich beeinfluffe, um fie von Gott zu entfernen. Alle
Menfchen, wußten fie, die nicht durch die Verbindung mit Chriftus erlöft
und von diefer „Obrigkeit der Finfternis" befreit waren, würden von
ihm beherrfcht. Der Kampf gegen ihn muffe von der Gemeinde, die
jetzt auf Erden der „Körper Chrifti", der Träger feines Geiftes, fei,
weitergeführt werden, bis zum Sieg der Gemeinde und der völligen
Niederlage des Feindes, und dann werde Chriftus zur Erde wiederkehren,

um den Feind zu binden und gänzlich unfchädlich zu machen,
und fein Reich auf der befreiten Erde zu erreichen, in welchem Reich
feine Jünger, feien fie bei feiner Rückkehr noch am Leben oder fchon
entfchlafen, mit ihm herrfchen follten. Denn feine Wiederkunft
bedeutete die Auferftehung aller, die „in Chriftus entfchlafen" waren.

Vielleicht liehen wir hier an dem Punkte, wo das Chriftentum,
in welchem wir aufgewachfen find, fich am meiften von dem urfprünglichen

entfernt. Denn von diefem Reich Gottes auf Erden, wo Gott
feine Königsherrfchaft durch Den ausüben wird, den er eben zu diefem

Zweck ausgerüstet und ausgeSandt hat, wußte die Chriftenheit
viele, viele Jahrhunderte hindurch nichts mehr. Schon im dritten
Jahrhundert war diefer Glaube „fektiererifch" geworden, und die
Kirche, die den Sinn diefes Zentralpunktes des Chriftentums nicht
mehr verftand, machte aus dem Kommen Chrifti zum Reiche ein
Kommen Chrifti zum Gericht am jüngften Tag. Dadurch wurde die
Begebenheit, welche Gegenftand der Hoffnung und innigflen Sehnfucht
der zwei erften Chriftengenerationen war, in einen Schrecken der
Menfchen verwandelt. Der „Tag Chrifti", der die Erneuerung und
Wiederherftellung der Erde, die vollkommene Erlöfung, nach welcher
die ganze Kreatur fehnfüchtig ausfchaute, bringen follte, wurde in
einen Tag des Zorns und der Rache Gottes, einen dies irae verwandelt,

vor dem man fich fürchten mußte, und um deffen Auffchub man
bat — während die erfte Chriftengeneration ihre größte Aufgabe
darin gefehen hatte, diefen Tag zu bereiten und zu befchleunigen.
Der Unterfchied zwifchen dem Chriftusreich auf Erden und dem
fpäteren Endreich, von welchem die Offenbarung Johannis (und noch

158



ein Irenäus) So deutlich redet, wurde vergeffen; das Chriftusreidi,
das in der Offenbarung „taufendjähriges Reich" genannt wird, wurde
als Herrfchaft der Kirche verftanden, die Rückkehr Chrifti zur Erde
in eine unendlich ferne Zeit verlegt und mit dem Gericht am jünglten
Tag (dem Endgericht) verbunden; die Auferftehung der Gerechten,
die bei der Wiederkehr Chrifti eintreten follte, wurde überhaupt
vergeffen und nur eine Auferftehung am Ende der Tage angenommen.
Und endlich wurde das Endreich, von welchem die Offenbarung in den
Kapiteln 21—22 redet, in den Himmel verlegt und mit der ewigen
Seligkeit nach der Auferftehung aller am jünglten Tage identifiziert.
Die Reichshoffnung wurde „Chiliasmus" und lebte als „fchwär-
merilcher", halb SektiereriScher Glaube ihr unterirdisches Leben in
der Kirche bis zur Zeit Auguftins, der ihm dann endlich durch fein
großes Werk „De civitate Dei" den Todesftoß gab.

Altchriftliche Dokumente, die von diefem Vorgang zeugen, haben
wir in den Schriften von Irenäus und Tertullian, von welchen der
erftere das urfprüngliche Verftändnis feilhält, und deshalb auch feit
dem vierten Jahrhundert den Schmähnamen Chiliaft tragen mußte,
während Tertullian die fpätere griechifche Lehre von der Unsterblichkeit

der Seele, die fich bald einftellte, als die Wiederkunft Chrifti
nicht mehr in der nächften Zukunft erwartet wurde, fchon angenommen

hat. Schon um die Mitte des zweiten Jahrhunderts haben wir
aber in Juftins Dialog mit Trypho eine Bemerkung, die uns zeigt,
wie diefe urfprüngliche Lehre um ihr Leben kämpfen mußte. Juftin
fagt uns nämlich, daß es zu feiner Zeit Chriften gab, die nicht an das
Reich Chrifti auf der Erde, das er felbft als zum Chriftentum gehörig
fefthielt, glaubten. In der zweiten bedeutenden Schrift, die wir aus
der Mitte des zweiten Jahrhunderts befitzen, im „Hirten des
Hermas", befteht noch der Glaube an die Rückkehr Chrifti zur Errichtung

feines Reiches unverändert, wie auch die Didaché *) von diefem
Reiche redet. Im dritten Jahrhundert dagegen, finden wir Origenes
als heftigen Gegner des „chiliaftifchen" Glaubens, den auch Eutebius
als abgetan und lächerlich behandelt.

Wo aber der Ausblick auf die volle Herrfchaft Gottes auf Erden,
die er durch Den ausüben wird, der in der Offenbarung als „Herr-
fcher über die Könige der Erde" bezeichnet wird, fehlt, dort
verliert Sich die Ueberwinderkraft der Chriften, und der Feind behält die
Herrfchaft. Der Glaube wird dann nur eine Sache der „Innerlichkeit",
der Erlöfer wird ein Heiland, der einige wenige rettet und die Welt
unerlöft läßt.2) Julia Inger Hänfen.

x) Die „Zwölfapoftellehre".
2) Vgl. Red. Bern. D. Red.

159



einigung, Herrn Pfarrer Hans Bachmann, Aemtlerftraße 23, Zürich 3, und koftet
jo Rappen. Weitere Verkaufsstellen werden fpäter angegeben werden.)

Verdankung. Auf unfern Aufruf in der letzten Nummer der „Neuen Wege"
find uns folgende Gaben für deutfehe Flüchtlinge zugegangen:

Von A. S. in Z. Fr. $.— ; M. L. in B. 50.— ; A. K. in F. 100.— ; H. A. in
G. 20.— ; M. G. in B. 10.— ; N. M. in Z. 30.— ; A. U. in M. 10.— ; S. A. in C.
10.— ; F. W. in F. 30.— ; C. D. in B. 10.— ; Ungenannt in M. 9.10; Ungenannt
in M. 40.— ; A. R. in T. 20.— ; H. St. in B. 50.— ; F. W. in F. 30.— ; U. M. in
T. 10.— ; W. Seh in Z. 30.— ; H. E. in A. 50.— ; F. G. in K. 20.— ; A. A. in Z.
20.— ; B. A. in St. G. 100.— ; Ungen. Z. 5.50; Ungen. Z. 5.—. Total Fr. 664.60.

Für die Hungernden in China haben wir feit dem Erfcheinen des Februar-
hefttes der „Neuen Wege" folgende Gaben erhalten:

Von O. W. in B. Fr. 100.— ; Bl. Kreuz Hoffnungsbund Neu-Allfchwil 14.— ;

Fr. W. in F. jo.—; O. W. in B. 100.— ; Fr. W. in F. 20.—. Total Fr. 284.—.
Für die Arbeitslofenhilfe find uns feit der letzten Verdankung noch zugefandt

worden:
Von Handwerkergruppe Albisbrunn Fr. 25.— ; F. W. in F. 70.— ; R. B. in

Z. 50.— ; Fr. W. in F. 100.—. Total Fr. 245.—.
Alle diefe Gaben feien den Gebern aufs wärmfte verdankt! L, u. C. Ragaz.
Druckfehler. Seite 189, Zeile 10—11 von unten muffen die Worte „Wir

Deutfchen Reich" als Zitat in Anführungszeichen gefetzt werden. Seite 152,
Zeile 19 von unten muß es heißen: denn (ftatt „dann"), Seite 155, Zeile 9 von
unten felbftverftändlich Verlogenheit (nicht „Verlegenheit").

Dazu eine Berichtigung. Villa Park (vgl. S. 174) ift in Illinois, nicht in Ohio.

Redaktionelle Bemerkungen. Die Lefer werden freundlich gebeten, nicht zu
vergeffen, daß die Betrachtung „Zur Weltlage" am 10., und die „Monatschronik"
am 11. Mai abgefchloffen werden mußte und daher das feither Gefchehene nicht
mehr berückfichtigt werden konnte. Aber es wird dadurch an dem Gefchriebenen
nichts geändert.

Das Manifeft der Religiöfen Sozialiflen (Kreuz Chrifti und Hakenkreuz) ift
für j Rappen das Stück Gartenhofftraße 7, Zürich 4, zu haben. Man bittet
um eifrigfte Verbreitung!

Freunde der neuen Wege.
)AHRES-VERSAMMLUNG

Sonntag, den 28. Mai, in Zürich (im Heim von „Arbeit und Bildung",
Gartenhofftraße 7, Außerfihl).

Traktanden:
I. Gefchäftlicher Teil. Beginn vormittags V2 10 Uhr.

Jahresbericht und Auslprache darüber.
II. Allgemeiner Teil: Beginn nachmittags 2 Uhr.

Thema: Die Lage, ihre Aufgaben, Schwierigkeiten und
Verheißungen. Eingeleitet durch Pfarrer Robert Lejeune.

Nach dem Vortrag findet eine freie Ausfprache ftatt. Zu diefem
zweiten Teil find auch GefinnungsgenoSIen (nur folche!) eingeladen,
die nicht Mitglieder der Vereinigung find.

Das Mittageßen findet um 1 Uhr gemeinfam im Volkshaufe ftatt.
Wir erwarten in Anbetracht des Ernftes der heutigen Lage und

der Wichtigkeit der Traktanden, daß alle Mitglieder und Gefinnungs-
genoften, die nicht unbedingt abgehalten find, zu dieler Ausfprache
über die gemeinfame Sache erfcheinen werden. Die Kommiffion.

264


	Gehen wir einer neuen Reformation entgegen?
	Anhang

