
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 27 (1933)

Heft: 3

Artikel: Zur Ethik der politischen Entscheidung

Autor: Buber, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136406

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


zu erfticken fucht! Der vergewaltigte, verdrängte Dämon wird auf
Umwegen ans Licht hervorbrechen aus feinen Tiefen — aber nun in
unheiliger und mörderifcher Raferei — und wird die Vernünftler
zerreißen, wie die Bacchantinnen den Pentheus.

Und drittens und vor allem: wir muffen darangehen, eine nationale

und eine Menfchheitskultur aufzubauen, die auf der wahren
Synthefe von Blut und Geift gegründet fein wird. Eine AuSgabe, die
die katholilche Kirche in ungeheuren Maßen zu löfen verfucht hat
—¦ freilich mit ungeheuerem Mißlingen: da Sie am Ende fowohl
das Blut wie den Geift verleugnet hat. Aber unfer wird es fein,
der altersmüden Kirche das große Werk in Ehrfurcht, aber Ent-
fchloffenheit aus den Händen zu nehmen und es nun Selbft zu
versuchen: das Werk, den kosmifchen Eros mit der göttlichen Mitleidsliebe,

die perlönlidie Freiheit mit der Treue gegen die Gemeinfchaft,
Blutstreue mit Menfchheitsgefinnung, nationale Eigenart und Kraft
mit übernationaler Katholizität, Energie und Temperament mit
unerschütterlichem Friedenswillen, naturnahe perSönliche Kleinarbeit
mit der kollektiven Auswertung kosmiScher Energien, den traum-
Sarbenen Mythus mit der klaren und ftrengen Schau der Wahrheit,
kurz Erde und Himmel zu vermählen und zu verlohnen. Würde ein
folches Programm, in politifchen, ökonomifchen, pädagogifchen
Begriffen zu Ende gedacht, von Starkem Tatwillen in Angriff genommen,

leidenfchaftlich verkündigt und propagiert, nicht die Jugend,
die Frauen, die nach Brot und Gerechtigkeit hungernden Maffen, den
befferen Teil der Intelligenz, den lebendigen Teil der Kirchentreuen
für fich gewinnen? Unfer Drittes Reich, über deffen Pforte nicht
gefchrieben Steht: Blut wider Geift! — fondern: Blut, dem Geifte dienend,
vom Geifte gefegnet! Eugen Benedikt (Wien).

Zur Ethik der politifchen Entfcheidung.
Unter „politifcher Entfcheidung" verfteht man heute im allgemeinen

den Anfchluß an eine politifche Gruppe. Ill diefer vollzogen,
dann ill alles endgültig geordnet, die Zeit des Sich-entfcheidens ill
vorüber. Man braucht Sortan nichts anderes zu tun als die Bewegungen

der Gruppe, der man angehört, mitzumachen. Nie mehr lieht
man am Kreuzweg, nie mehr hat man unter den möglichen Handlungen

die rechte zu erwählen, es ift entfchieden. Was man einft
glaubte: daß man ftets neu, Situation um Situation, das jeweils
Gewählte zu verantworten hätte, das ill man nun los. Die Gruppe hat
einem feine politifche Verantwortung abgenommen. Man fühlt fich
in ihr verantwortet, man darf es fühlen.

Die eben gekennzeichnete Haltung bedeutet, wenn fie dem
gläubigen Menfchen (nur von ihm will ich hier reden) widerfährt, feinen



Sturz aus dem Glauben, — ohne daß er es fich einzugeftehen, fich
zuzugeben geneigt ift: feinen faktifchen Sturz aus dem Glauben, wie
laut und nachdrücklich auch er ihn nicht bloß mit dem Munde,
fondern mit der die innerfte Wirklichkeit überfchreienden Seele felber
fortbekennt.

Eins vorweg zur Klärung: unter dem „gläubigen" Menfchen
verliehe ich keinen anderen als jenen, der fich dem Einen Seienden, Gott,
angelobt hat; glauben ill geloben. Wohl redet man in unferer Zeit
gern von dem „Glauben" an eine Sache, an ein Volk, an ein Reich,
ja an eine Partei; aber das find Metaphern, brauchbar, wo man ihrer
Einfchränkung bewußt bleibt, fonft aber der Vorftellung eines modernen

Pantheons zugehörig, darin nebeneinander die Baale der „Sachen"
thronen, unter denen jeder von uns fich den zu ihm paffenden erkürt,
um von da an für ihn gegen die anderen zu Sechten. Echter Glaube
meint echte perSonhafte GegenSeitigkeit; echten Glauben gibt es nur
als Glaubensverhältnis, in dem der, dem ich mich angelobt habe,
felber mich hält und hegt. Man erklärt heute freilich auch gern, man
glaube „an den Führer"; aber die menfchenleibigen Götzen find noch
fchlimmer als die ideeförmigen, weil fie Stärker das Wirkliche vor-
täuSchen. Der echte Führer, der fich von oben her führen läßt,
fordert nicht, daß man an ihn glaube, fondern daß man ihm, eben
deshalb, vertraue, — wie Jefus die ablehnt, die feiner „Zeichen" halber
„an feinen Namen glauben" (Joh. 2, 23 ff).

Das Glaubensverhältnis zu dem Einen Seienden aber verkehrt fich
in Schein und Selbftbetrug, wenn es nicht ausfchließlich ill. Die
„Religion" mag fich dazu verftehen, eine Abteilung des Lebens neben
anderen, ebento wie fie eigenftändigen und eigengefetzlichen, zu fein,
— Sie hat damit das Glaubensverhältnis fchon verkehrt. Diefem,
feiner Beftimmungsmacht, irgend einen Bereich grundfätzlich
entziehen, heißt, ihn der Beftimmungsmacht Gottes, die dem Glaubensverhältnis

obwaltet, entziehen wollen. Dem Glaubensverhältnis
vorschreiben: „So weit darSft du beftimmen, was ich zu tun habe, und
nicht weiter, an diefer Grenze endet deine Gewalt und beginnt die der
Gruppe, der ich angehöre", heißt, eben fo zu Gott reden. Wer fein
Glaubensverhältnis nicht, fo fehr er eben je und je vermag, fich in den
unverkürzten Maßen feines gelebten Lebens erfüllen läßt, der unterfängt

fich, Gottes Herrfchaft über die Welt in ihrer Erfüllung zu
verkürzen.

Wohl ill das Glaubensverhältnis kein Regelnbuch, in dem man
nachfchlagen kann, was in diefer Stunde da zu tun ift. Was Gott
von mir für diefe Stunde verlangt, erfahre ich, fofern ich es erfahre,
nicht eher als in ihr. Aber auch dann ill es mir nicht anders gegeben,
es zu erfahren, als wenn ich fie, diefe Stunde, als meine Stunde ihm,
Gott, gegenüber verantworte, wenn ich die Verantwortung für Sie

auf ihn zu austrage, fo fehr ich eben jetzt vermag. Was mich jetzt

112



angetreten hat, das Unvorhergefehene, Unvorherfehbare, ift Wort
von ihm, Wort, das in keinem Wörterbuch der Welt Steht, Wort, das

jetzt gewortet worden ift, ¦— und was es von mir heifcht, ift Antwort,
meine Antwort an ihn. Ich worte meine Antwort, indem ich unter
den möglichen Handlungen die erwähle, die meiner hingegebenen Einsicht

als die rechte erlcheint, indem ich mich für Sie entfcheide. Mit
meiner Wahl, meiner Entlcheidung, meiner Handlung — Tun oder
Laffen, Eingreifen oder Aushalten — antworte ich, wie unzulänglich
auch, dennoch rechtmäßig dem Wort, verantworte ich meine Stunde.
Diefe Verantwortung kann mir meine Gruppe nicht abnehmen, ich
darf Sie mir von ihr nicht abnehmen laffen, fonft verkehre ich mein
Glaubensverhältnis, fonft fchneide ich aus Gottes Machtbereich den
Bereich meiner Gruppe zurecht. Nicht aber, als ob die mich in meiner
Entfcheidung nichts anginge; Sie geht mich ungeheuer an; ich Sehe ja,
indem ich mich entScheide, von der Welt nicht ab, ich Sehe fie an und
ein, und in ihr zuvorderft, der ich mit meiner Entfcheidung gerecht
zu werden habe, mag ich meine Gruppe fehen, an deren Heil ich
hange; ihr vor allem mag ich gerecht zu werden haben. Dies jedoch
nicht für fich, Sondern ihr in Gottes Angefleht; und kein Programm,
kein taktifcher Befchluß, kein Führerbetehl kann mir fagen, wie ich,
mich entfcheidend, meiner Gruppe in Gottes Angefleht gerecht zu
werden habe. Es kann fein, daß ich ihr fo dienen darf, wie
Programm, Befchluß, Befehl angeordnet haben; es kann fein, daß ich
ihr anders dienen foil; es könnte fogar fein — wenn in meinem Ent-
fcheidungsakt fo Unerhörtes mir aufginge —, daß ich graufam wider
ihren Erfolg geftellt wäre, weil ich inne würde, wie Gott fie anders
liebt als zu diefem Erfolg. Auf eins nur kommt es an: daß ich mein
Ohr für die Situation, wie Sie fich mir dartut, als für das Wort an
mich öffne bis auf den Grund, wo das Hören ins Sein verfließt, und
vernehme, was zu vernehmen ift, und aut das Vernommene antworte.
Wer mir eine Antwort So einfagt, daß er mich am Vernehmen
hindert, ift der Teufel, er fei fonft, wer er fei.

Keineswegs ift gemeint, der Menfch muffe allein, unberaten aus
feiner Brüll die Antwort holen. Nichts derartiges ill gemeint: wie
follte etwa die Weifung des Führers nicht wefenhaft mit eingehen in
die Subftanz, aus der die Entscheidung gefchmolzen wird? Aber er-
fetzen darf fie diefe nicht; es wird kein Erfatz angenommen. Wer
einem Führer vertraut, mag „fich" ihm anvertrauen, feine leibliche
Perfon; feine Verantwortung nicht. Zu der muß er Sich felber
aufmachen, ausgerüstet mit allem in der Gruppe gefchmiedeten Sollen,
aber ausgefetzt dem Schickfal, daß im abgründigen Augenblick alle
Rüftung von ihm abfällt. Er darf fogar an dem „Intereffe" der
Gruppe mit feiner ganzen Kraft fefthalten, — bis etwa in der letzten
Konfrontation mit der Wirklichkeit ein allerleifefter, aber unverkennbarer

Finger daran rührt. Das ift freilich nicht der „Finger Gottes",

113



deffen zu harren wir nicht befugt find, und fo ift nicht die geringfte
Gewißheit einer anders als persönlichen Richtigkeit der Entscheidung
zuläffig. Gott reicht mir die Situation hin, auS die ich zu antworten
habe; daß er mir von meiner Antwort etwas zureichte, habe ich nicht
zu erwarten; wohl bin ich antwortend Seiner Gnade anheimgegeben,
aber ich vermag den oberen Anteil nicht zu bemeffen, und auch das

leligfte Gnadengetühl kann täulchen. Der Finger, von dem ich rede,
ift lediglich der des „Gewiffens", aber nicht des geläufigen, des

nutzbaren, benutzten und abgenutzten, des Oberflächenfpiels, mit deffen
Diskreditierung man die Tatlächlichkeit einer pofitiven Antwort des

MenSchen auSgehoben zu haben gewähnt hat; es ill das unbekannte,
immer erft entdeckungsbedürftige Gewiffen auf dem Grunde, auf das

ich hinzeige, das Gewiffen des „Fünkleins", denn das echte Fünklein
ill auch in der einigen Gelaffenheit jeder echten Entlcheidung
wirkend. Die Gewißheit, die diefes Gewiffen erzeugt, ift Sreilich nur
eine perSonhafte; es ill die ungewiffe Gewißheit; aber was hier PerSon

heißt, ift eben die angerutene und antwortende.
Ich fage alfo, daß der Einzelne, d. h. der verantwortlich Lebende,

auch feine politifchen Handlungen nur von jenem Grunde feines
Dafeins aus, an dem er der göttlichen Anrede inne wird, rechtmäßig
vollziehen kann, und daß er, wenn er diefe Gewärtigkeit des Grundes

fich von feiner Gruppe abfchnüren läßt, Gott die aktuelle
Erwiderung verweigert.

Mit „Individualismus" — das ill das Schlagwort, mit dem die fich
in ihren inneren Sicherungen durch das Anliegen der gläubigen Per-
Sonhaftigkeit geftört Suhlenden Gruppen es belegen — hat das, wovon
ich rede, nichts zu Schaffen. Ich halte das Individuum weder Sür den
Ausgangs- noch gar für den Zielpunkt menfehlicher Welt. Aber ich
halte die menfchliche Perfon für den unverfchiebbaren zentralen Platz
des Kampfes zwifchen der Bewegung der Welt von Gott weg und
ihrer Bewegung auf Gott zu. Diefer Kampf begibt fich heute zu
einem unheimlich großen Teil im Bereich des öffentlichen Lebens; aber
die Entfcheidungsfchlachten auch diefes Bereichs werden in die Tiefe
der Perfon, Grund oder Abgrund, gefchlagen.

Die Generation ift beftrebt, fich dem gewaltig heilchenden Immer-
wieder folchen Verantwortens durch die Flucht in ein bergendes Ein-
für-allemal hinein zu entziehen. Auf den Freiheitsdufel des nächll-
vergangenen GeSchlechts ill die Bindungstucht des gegenwärtigen
gefolgt, auf die Untreue des Raufches die Untreue der Hyfterie. Treu
dem Einen Seienden ill einzig, wer fich gebunden weiß an feinen
Standort — und eben da frei zur eigenen Verantwortung. Nicht
anders als aus fo Gebundenen und Freien wird ein Gebild entliehen,
das nicht mehr Gruppe, fondern Gemeinfchaft genannt werden darf.
Doch auch jetzt fchon tut der gläubige Menfch, wenn er einer Sache
anhangt, die fich in einer Gruppe darfteilt, recht, fich der anzulchlie-

114



ßen; aber ihr angehörend muß er mit Seinem ganzen Leben, allo auch
mit feinem Gruppenleben dem Einen botmäßig bleiben, der fein Herr
ift. Das wird zuweilen Seine verantwortende Entscheidung gegen
eine etwa taktifche feiner Gruppe fetzen, zuweilen ihn bewegen, den
Kampf für die Wahrheit, die menfchliche, die ungewiß-gewiffe Wahrheit,

die das tiefe Gewiffen ihm fchöpft, in die Gruppe Selber zu
tragen und damit eine innere Front in ihr auSzurichten oder zu
verstärken. Diefe kann — da fie, wenn überall autrecht und ftark, als
eine heimliche Einheit quer durch alle Gruppen liefe — für die
Zukunft unferer Welt wichtiger werden als alle Fronten, die heute
zwifchen Gruppe und Gruppe, Gruppenverband und Gruppenverband

fich ziehen. Martin Buber.

Zufpruch in fchwerer Zeit.
I. Weltlicher.

Morgen.
So oft die Sonne auferfteht,
Erneuert fich mein Hoffen,
Und bleibet, bis fie untergeht,
Wie eine Blume offen;
Dann fchlummert es ermattet
Im dunklen Schatten ein,
Doch eilig wacht es wieder auf
Mit ihrem erften Schein.

Das ill die Kraft, die nimmer Stirbt
Und immer wieder ftreitet,
Das gute Blut, das nie verdirbt,
Geheimnisvoll verbreitet!
So lang noch Morgenwinde
Voran der Sonne wehn,
Wird nie der Freiheit Fechtertchar
In Nacht und Schlaf vergehn! Gottfried Keller.

Keine Furcht!
Es ill untere erfte Pflicht, die Furcht zu unterdrücken. Wir muffen

frei von ihr fein, fonft können wir nicht handeln. Unfere Taten find
Sklavifch, nicht wirklich, fondern lauter Schein; ja unfere Gedanken
find falfch; wir denken wie Sklaven und Feiglinge, bis wir die Furcht
unter unfere Füße gezwungen haben. Wir follen und muffen tapfer
fein, vorwärts fchreiten, uns männlich frei machen — in dem ge-
laffenen Vertrauen, von höhern Mächten berufen und erwählt zu fein
— und uns nicht fürchten. Soweit einer die Furcht befiegt, foweit ift
er ein Mann. Thomas Carlyle.


	Zur Ethik der politischen Entscheidung

