Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 27 (1933)

Heft: 3

Artikel: Zur Ethik der politischen Entscheidung
Autor: Buber, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-136406

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-136406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

zu erfticken fucht! Der vergewaltigte, verdringte Ddmon wird auf
Umwegen ans Licht hervorbrechen aus {einen Tiefen — aber nun in
unheiliger und morderifcher Raferei — und wird die Verniinftler zer-
reiflen, wie die Bacchantinnen den Pentheus.

Und drittens und vor allem: wir miiffen darangehen, eine natio-
nale und eine Meni{chheitskultur aufzubauen, die auf der wahren
Synthefe von Blut und Geift gegriindet {ein wird. Eine Aufgabe, die
die katholifche Kirche in ungeheuren Maflen zu 16{en verfucht hat
— freilich mit ungeheuerem Mifllingen: da fie am Ende fowohl
das Blut wie den Geift verleugnet hat. Aber unfer wird es fein,
der altersmiiden Kirche das grofle Werk in Ehrfurcht, aber Ent-
{chloflenheit aus den Hinden zu nehmen und es nun felbft zu ver-
fuchen: das Werk, den kosmifchen Eros mit der gottlichen Mitleids-
liebe, die perfonliche Freiheit mit der Treue gegen die Gemein{chaft,
Blutstreue mit Men{chheitsgefinnung, nationale Eigenart und Kraft
mit ibernationaler Katholizitdt, Energie und Temperament mit
unerfchiitterlichem Friedenswillen, naturnahe perfonliche Kleinarbeit
mit der kollektiven Auswertung kosmifcher Energien, den traum-
farbenen Mythus mit der klaren und ftrengen Schau der Wahrheit,
kurz Erde und Himmel zu vermihlen und zu ver{ohnen. Wiirde ein
folches Programm, in politifchen, 6konomifchen, pidagogiichen Be-
oriffen zu Ende gedacht, von ftarkem Tatwillen in Angriff genom-
men, leidenfchaftlich verkiindigt und propagiert, nicht die Jugend,
die Frauen, die nach Brot und Gerechtigkeit hungernden Maflen, den
befferen Teil der Intelligenz, den lebendigen Teil der Kirchentreuen
fiir fich gewinnen? Unfer Drittes Reich, iiber deffen Pforte nicht ge-
{chrieben fteht: Blut wider Geift! —fondern: Blut, dem Geifte dienend,
vom Geifte gefegnet! Eungen Benedikt (Wien).

Zur Ethik der politifchen Enticheidung.

Unter ,,politifcher Enticheidung® verfteht man heute im allgemei-
nen den Anfchluff an eine politifche Gruppe. Ift diefer vollzogen,
dann ift alles endgiiltig geordnet, die Zeit des Sich-enticheidens ift
voriiber. Man braucht fortan nichts anderes zu tun als die Bewegun-
gen der Gruppe, der man angehdrt, mitzumachen. Nie mehr {teht
man am Kreuzweg, nie mehr hat man unter den moglichen Hand-
lungen die rechte zu erwihlen, es ift entichieden. Was man einft
glaubte: dafl man ftets neu, Situation um Situation, das jeweils Ge-
wihlte zu verantworten hitte, das ift man nun los. Die Gruppe hat
einem feine politifche Verantwortung abgenommen. Man fiihlt fich
in ihr verantwortet, man darf es fiihlen.

Die eben gekennzeichnete Haltung bedeutet, wenn fie dem gliu-
bigen Menfichen (nur von ihm will ich hier reden) widerfdhrt, feinen

IIT



Sturz aus dem Glauben, — ohne daf} er es {ich einzugeftehen, fich
zuzugeben geneigt ift: feinen faktifchen Sturz aus dem Glauben, wie
laut und nachdriicklich auch er ithn nicht bloff mit dem Munde, {on-
dern mit der die innerfte Wirklichkeit iber{chreienden Seele felber
fortbekennt.

Eins vorweg zur Klirung: unter dem ,,glaubigen Menfchen ver-
{tehe ich keinen anderen als jenen, der {ich dem Einen Seienden, Gott,
angelobt hat; glauben ift geloben. Wohl redet man in unferer Zeit
gern von dem ,,Glauben® an eine Sache, an ein Volk, an ein Reich,
ja an eine Partei; aber das {ind Metaphern, brauchbar, wo man ihrer
Ein{chrinkung bewufit bleibt, fonft aber der Vorftellung eines moder-
nen Pantheons zugehdrig, darin nebeneinander die Baale der ,,Sachen
thronen, unter denen jeder von uns fich den zu ihm paflenden erkiirt,
um von da an fiir thn gegen die anderen zu fechten. Echter Glaube
meint echte perfonhafte Gegenfeitigkeit; echten Glauben gibt es nur
als Glaubensverhiltnis, in dem der, dem ich mich angelobt habe,
felber mich hilt und hegt Man erklirt heute freilich auch gern, man
glaube ,,an den Fiithrer*; aber die men{chenleibigen Gotzen find noch
{chlimmer als die ideeformigen, weil fie ftarker das Wirkliche vor-
tiufchen. Der echte Fiihrer, der fich von oben her fiihren 1488t, for-
dert nicht, dafl man an ihn glaube, fondern dafl man thm, eben des-
halb, vertraue, — wie Jefus die ablehnt, die {einer ,,Zeichen* halber
,»an feinen Namen glauben® (Joh. 2, 23 ff).

Das Glaubensverhiltnis zu dem Einen Seienden aber verkehrt fich
in Schein und Selbftbetrug, wenn es nicht ausfchliefilich ift. Die
,»Religion“ mag {ich dazu verftehen, eine Abteilung des Lebens neben
anderen, ebenfo wie fie eigenftindigen und eigengefetzlichen, zu fein,
— fie hat damit das Glaubensverhiltnis {chon verkehrt. Diefem,
feiner Beftimmungsmacht, irgend einen Bereich grundfitzlich ent-
ziehen, heifit, ihn der Beftimmungsmacht Gottes, die dem Glaubens-
verhsltnis obwaltct entziechen wollen. Dem Glaubensverhaltnis vor-
{chreiben: ,,So weit darfft du beftimmen, was ich zu tun habe, und
nicht weiter, an diefer Grenze endet deine Gewalt und beginnt die der
Gruppe, der ich angehore®, heifit, eben fo zu Gott reden. Wer {ein
Glaubensverhiltnis nicht, {o {ehr er eben je und je vermag, {ich in den
unverkiirzten Maflen feines gelebten Lebens erfiillen 148t, der unter-
fangt fich, Gottes Herr{chaft tiber die Welt in ihrer Erfillung zu ver-
kiirzen.

Wohl ift das Glaubensverhiltnis kein Regelnbuch, in dem man
nachfchlagen kann, was in diefer Stunde da zu tun ift. Was Gott
von mir fiir diefe Stunde verlangt, erfahre ich, fofern ich es erfahre,
nicht eher als in ihr. Aber auch dann ift es mir nicht anders gegeben,
es zu erfahren, als wenn ich fie, diefe Stunde, als meine Stunde ithm,
Gott, gegeniliber verantworte, wenn ich die Verantwortung fiir f{ie
auf thn zu austrage, fo fehr ich eben jetzt vermag. Was mich jetzt

i12



angetreten hat, das Unvorhergeiehene, Unvorherichbare, ift Wort
von ihm, Wort, das in keinem Worterbuch der Welt fteht, Wort, das
jetzt gewortet worden ift, — und was es von mir hei{cht, it Antwort,
meine Antwort an ihn. Ich worte meine Antwort, indem ich unter
den moglichen Handlungen die erwihle, die meiner hi ingegebenen Ein-
{icht als die rechte er{cheint, indem ich mich fiir fie enticheide. Mit
meiner Wahl, meiner Entfcheidung, meiner Handlung — Tun oder
La{len, Eingreifen oder Aushalten — antworte ich, wie unzuldnglich
auch, dennoch rechtmiflig dem Wort, verantworte ich meine Stunde.
Diefe Verantwortung kann mir meine Gruppe nicht abnehmen, ich
darf {ie mir von ihr nicht abnehmen laflen, fonft verkehre ich mein
Glaubensverhiltnis, {onft {chneide ich aus Gottes Machtbereich den
Bereich meiner Gruppe zurecht. Nicht aber, als ob die mich in meiner
Enticheidung nichts anginge; fie geht mich ungeheuer an; ich fehe ja,
indem ich mich ent{cheide, von der Welt nicht ab, ich {ehe fie an und
ein, und in ihr zuvorderft, der ich mit meiner Enticheidung gerecht
zu werden habe, mag ich meine Gruppe {chen, an deren Heil ich
hange; ihr vor allem mag ich gerecht zu werden haben. Dies jedoch
nicht fiir fich, {fondern ihr in Gottes Angeficht; und kein Programm,
kein taktifcher Befchluf}, kein Fiihrerbefehl kann mir fagen, wie ich,
mich enticheidend, meiner Gruppe in Gottes Angeficht gerecht zu
werden habe. Es kann fein, daff ich ihr fo dienen darf, wie Pro-
gramm, Befchluf}, Befehl angeordnet haben; es kann {ein, daf} ich
ihr anders dienen f{oll; es konnte {fogar fein — wenn in meinem Ent-
{cheidungsakt fo Unerhortes mir aufginge —, dafl ich graufam wider
ihren Erfolg geftellt wire, weil ich inne wiirde, wie Gott fie anders
liebt als zu diefem Erfolg. Auf eins nur kommt es an: daff ich mein
Ohr fiir die Situation, wie fie {ich mir dartut, als fiir das Wort an
mich offne bis auf den Grund, wo das Horen ins Sein verflief}t, und
vernechme, was zu vernchmen ift, und auf das Vernommene antworte.
Wer mir eine Antwort fo einfagt, dafl er mich am Vernehmen hin-
dert, it der Teufel, er fei {fonft, wer er {ei.

Keineswegs ift gemeint, der Menfch miiffe allein, unberaten aus
feiner Bruft die Antwort holen. Nichts derartiges ift gemeint: wie
follte etwa die Weifung des Fiihrers nicht wefenhaft mit eingehen in
die Subftanz, aus der die Enticheidung gefchmolzen wird? Aber er-
fetzen darf fie diefe nicht; es wird kein Erfatz angenommen. Wer
einem Fihrer vertraut, mag ,,(ich“ ihm anvertrauen, feine leibliche
Perfon; feine Verantwortung nicht. Zu der muf} er fich {elber auf-
machen, ausgeriiftet mit allem in der Gruppe gefchmiedeten Sollen,
aber ausgefetzt dem Schickfal, dafy im abgriindigen Augenblick alle
Riftung von ihm abfillt. Er darf fogar an dem ,Interefle” der
Gruppe mit {einer ganzen Kraft fefthalten, — bis etwa in der letzten
Konfrontation mit der Wirklichkeit ein allerleifefter, aber unverkenn-
barer Finger daran rithrt. Das ift freilich nicht der ,,Finger Gottes®,

113



defien zu harren wir nicht befugt find, und fo ift nicht die geringfte
Gewiflheit einer anders als per{onlichen Richtigkeit der Enticheidung
zuliffig. Gott reicht mir die Situation hin, auf die ich zu antworten
habe; dafl er mir von meiner Antwort etwas zureichte, habe ich nicht
zu erwarten; wohl bin ich antwortend {feiner Gnade anheimgegeben,
aber ich vermag den oberen Anteil nicht zu bemeflen, und auch das
feliglte Gnadengefiihl kann tiufchen. Der Finger, von dem ich rede,
ift lediglich der des ,,Gewiflens®, aber nicht des geldufigen, des nutz-
baren, benutzten und abgenutzten, des Oberflichen{piels, mit deflen
Diskreditierung man die Tatfachlichkeit einer pofitiven Antwort des
Menichen aufgehoben zu haben gewihnt hat; es ift das unbekannte,
immer erft entdeckungsbediirftige Gewiflen auf dem Grunde, auf das
ich hinzeige, das Gewiflen des ,,Fiinkleins, denn das echte Fiinklein
ift auch in der einigen Gelaflenheit jeder echten Enticheidung wir-
kend. Die Gewiflheit, die diefes Gewiflen erzeugt, ift freilich nur
eine perfonhafte; es ift die ungewifle Gewiheit; aber was hier Perfon
heifdt, ift eben die angerufene und antwortende.

Ich fage alfo, dafl der Einzelne, d. h. der verantwortlich Lebende,
auch feine politifchen Handlungen nur von jenem Grunde {eines
Dafeins aus, an dem er der gottlichen Anrede inne wird, rechtmiflig
vollzichen kann, und daf§ er, wenn er diefe Gewirtigkeit des Grun-
des fich von feiner Gruppe abichniiren [48t, Gott die aktuelle Er-
widerung verweigert.

Mit ,,Individualismus® — das ift das Schlagwort, mit dem die fich
in ihren inneren Sicherungen durch das Anliegen der gldaubigen Per-
{onhaftigkeit geftort fithlenden Gruppen es belegen — hat das, wovon
ich rede, nichts zu {chaffen. Ich halte das Individuum weder fiir den
Ausgangs- noch gar fir den Zielpunkt menichlicher Welt. Aber ich
halte die menichliche Perfon fiir den unverichiebbaren zentralen Platz
des Kampfes zwifchen der Bewegung der Welt von Gott weg und
threr Bewegung auf Gott zu. Diefer Kampf begibt {ich heute zu
einem unheimlich groflen Teil im Bereich des offentlichen Lebens; aber
die Entfcheidungsichlachten auch diefes Bereichs werden in die Tiefe
der Perfon, Grund oder Abgrund, gefchlagen.

Die Generation ift beftrebt, {ich dem gewaltig heifchenden Immer-
wieder folchen Verantwortens durch die Flucht in ein bergendes Ein-
fir-allemal hinein zu entziehen. Auf den Freiheitsdufel des nichft-
vergangenen Gelchlechts ift die Bindungsfucht des gegenwirtigen ge-
folgt, auf die Untreue des Raufches die Untreue der Hyfterie. Treu
dem Einen Seienden ift einzig, wer {ich gebunden weiff an feinen
Standort — und cben da frei zur eigenen Verantwortung. Nicht
anders als aus {o Gebundenen und Freien wird ein Gebild entftehen,
das nicht mehr Gruppe, fondern Gemeinichaft genannt werden darf.
Doch auch jetzt {chon tut der gliubige Menfch, wenn er einer Sache
anhangt, die fich in einer Gruppe darftellt, recht, fich der anzuichlie-

114



en; aber ihr angehdrend mufl er mit {einem ganzen Leben, alfo auch
mit {einem Gruppenleben dem Einen botmiflig bleiben, der fein Herr
ift. Das wird zuweilen {eine verantwortende Enticheidung gegen
eine etwa taktifche feiner Gruppe fetzen, zuweilen ihn bewegen, den
Kampf fiir die Wahrheit, die menfchliche, die ungewif}-gewifle Wahr-
heit, dic das tiefe Gewiflen ihm {chopft, in die Gruppe {elber zu
tragen und damit eine innere Front in thr aufzurichten oder zu ver-
ftirken. Diefe kann — da fie, wenn iiberall aufrecht und ftark, als
eine heimliche Einheit quer durch alle Gruppen liefe — fiir die Zu-
kunft unferer Welt wichtiger werden als alle Fronten, die heute
zwifchen Gruppe und Gruppe, Gruppenverband und Gruppen-
verband fich ziehen. Martin Buber.

Zufpruch in {chwerer Zeit.

I. Weltlicher.
Morgen.

So oft die Sonne auferfteht,
Erneuert {ich mein Hoffen,
Und bleibet, bis fie untergeht,
Wie eine Blume offen;

Dann {chlummert es ermattet
Im dunklen Schatten ein,

Doch eilig wacht es wieder auf
Mit ihrem erften Schein.

Das ift die Kraft, die nimmer ftirbt

Und immer wieder ftreitet,

Das gute Blut, das nie verdirbt,

Geheimnisvoll verbreitet!

So lang noch Morgenwinde

Voran der Sonne wehn,

Wird nie der Freiheit Fechter{char

In Nacht und Schlaf vergehn!  Gottfried Keller.

Keine Furcht!

Es ift unfere erfte Pflicht, die Furcht zu unterdriicken. Wir miiffen
frei von ihr fein, {fonft konnen wir nicht handeln. Unf{ere Taten {ind
fklavifch, nicht wirklich, fondern lauter Schein; ja unfere Gedanken
{ind falfch; wir denken wie Sklaven und Feiglinge, bis wir die Furcht
unter unfere Fiifle gezwungen haben. Wir {ollen und miiffen tapfer
{ein, vorwirts {chreiten, uns minnlich frei machen — in dem ge-
laflenen Vertrauen, von hohern Michten berufen und erwihlt zu fein
— und uns nicht fiirchten. Soweir einer die Furcht befiegt, [oweit if
er ein Mann. T homas Carlyle.

II§



	Zur Ethik der politischen Entscheidung

