
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 26 (1932)

Heft: 9

Artikel: Über Religion, Christentum, Dogma, Theologie, Kirche, Bibel - mit
besonderer Berücksichtigung des sogenannten Gottlosenproblems, II :
Teil IV und V ; Anhang zu IV und V : Blumhardtworte über Dogma und
Theologie

Autor: Ragaz, Leonhard / Blumhardt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136297

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136297
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


wird die Fülle des Reiches Gottes. Welch ein Gewinn, wenn wir
diefes Geheimnis der Hilfe und Erlöfung erkennen!

Es fehlen die Menfchen und fehlen die menfchlichen Kräfte. So

tut Gott es allein, gerade fo. Ja, das ift ein großer Troft.
Gerade auch beim Blick auf das Verfagen der Menfchen unferer

Zeit. Vielleicht ill dies geradezu eine Vorausfetzung und Vorbedingung

des neuen Kommens Gottes zu uns. Starke, ftolze Menfchen
könnten ihn vielleicht gar nicht empfangen. Das kann nur in Not
und Armut gefchehen. Auch die Auflöfung des Selbft in die Maffe,
die den Götzen und Dämonen dienen kann, kann fie nicht auch eine
Vorbereitung fein für den Dienft Gottes, für den Empfang Gottes?
Können nicht gerade diefe entfelbfteten, wenn auch falfch entfelblte-
ten, Mafien von ihm ergriffen werden, um dann freilich nicht mehr
Maffen zu fein, fondern wirkliche Einzelne und wirkliche Gemeinfchaften

zu werden? Sind wir heute nicht beinahe an dem Punkte
angelangt, wo zwar unendlich viel gehofft, geglaubt, gearbeitet,
gekämpft, gelitten worden ift und wahrhaftig nicht umfonft — es war
notwendig —, aber wo wir nun fchwach find und klein, nur warten
können, feufzen, ausfchauen, wo aber nun die Stille einzutreten
beginnt, zunächft in vielen Seelen, noch nicht in der Welt, aber
vielleicht bald auch in der Welt — vor dem Kommen Gottes!

So oder fo: es kommt nicht darauf an, ob die Menfchen Großes
tun — das wäre eher ein Hindernis für Gott. Vertrauet in letzter
Inftanz — und im Wefen immer! — nur auf ihn allein, aber
vertrauet. Arbeitet, kämpft, leidet, eilt, wartet und feid ficher: Gott tut
es, er allein, aber ganz gewiß, an dir und an der Welt!

Leonhard Ragaz.

Über Religion, Chriftentum, Dogma, Theologie, Kirche,
Bibel — mit besonderer Berückllchtigung des fogenannten

Gottlofenproblems, II.l)
IV.

Aber wenn wir fo weit einig find, erhebt fich wieder eine neue
Frage. Wir haben bisher nur von der Stellung zu Gott, vom
Gottesglauben im allgemeinen geredet. Aber wie lieht es mit unferm
Problem in bezug auf den Inhalt des Gottesglaubens oder genauer: des

Chriftus-Glaubens (denn der Chriftusglaube ift ja die befondere
Geftalt des chriftlichen Gottesglaubens); wie lieht es mit den verfchiedenen

Beftandteilen der Glaubenslehre, welche das offizielle Chriftentum

vertritt, oder mit andern Worten: Wie fleht es mit dem Dogma?
Wie fleht es mit jenen Lehren von Gott, Chriftus, der Seele, der
Welt, der Bibel, der Erlöfung durch Chriftus, die etwa in den Be-

x) Vgl. No. 7/8.

358



kenntniffen der Kirche, vom Apoftolifchen bis zum Augsburgifchen
oder zum zweiten Helvetifchen, dazu in den Katechismen und
andern Dokumenten niedergelegt find, auch zum Teil fchon in der Bibel
auftreten und die mehr oder weniger energilch auf den Kanzeln und
Kathedern aller Art, wie in der theologifchen, religions-pädagogi-
fchen und erbaulichen Literatur verkündigt werden? Wie fleht es vor
allem mit dem fog. Uebernatürlichen daran, der Gottheit Chrifti, der
Geburt aus der Jungfrau, der Auferftehung, dem Wunder, der
Verföhnung der Welt durch das Blut Chrifti, dem Jenfeits, kurz, mit den
für den Verftand befonders anftößigen Teilen diefer Lehre?

Das Problem ill gerade für uns fog. religiöfe Sozialiften fowohl
von großer, ja entfcheidender Bedeutung, als auch von fehr großer,
namentlich praktifcher Schwierigkeit. Denn die Menfchen, mit denen
wir es vor allem zu tun haben oder doch zu tun haben möchten, die
proletarifchen Genoßen, mögen allfällig geneigt fein, das Recht und
die Notwendigkeit des Gottesglaubens zuzugeben, aber fie find von
einer faft unüberwindlichen Abneigung oder doch einem fall
unüberwindlichen Vorurteil gegen das Dogma befeelt. Sie erblicken in ihm
ein Inftrument der Geiftesknechtung, halten es für ein Gemachte der
Priefter und Schriftgelehrten, find überzeugt, daß es im fchärfften
Widerfpruch zur Wiffenfchaft und damit zur Wahrheit flehe und
Opium für das Volk bedeute. Die in Chriftus gegebene Wahrheit
find fie geneigt, im Gegenfatz zum Mammonismus, in der Botfchaft
von der Bruderliebe und dem Frieden aufgehen zu laffen, wozu dann
vielleicht die Gottesliebe als Vorausfetzung kommen mag. Aber auch
abgefehen von diefer Stimmung des Proletariates — und nicht nur
des Proletariates! — liegt fchon in dem Glauben an den lebendigen
Gott und das Reich Gottes etwas, was dem Dogma und der Dogmatik

widerftrebt; diefe erfcheinen als etwas Totes und Starres gegenüber

dem Lebendigen und Beweglichen, als etwas von Menfchen
Gemachtes gegenüber der Wahrheit Gottes felbft. So ift denn nichts
begreiflicher, als daß unter uns eine Stimmung und Denkweife
aufkommen kann, die gegenüber allem Dogma und aller Dogmatik
bilderftürmerifch aufgelegt ift. „Laßt uns doch einmal diefes ganze
dumpfe Gebäude der Dogmatik zerfchlagen, das doch nur ein
Gefängnis der Geifter und eine Hemmung alles Fortfchrittes ill! Weg
mit diefen veralteten Lehren von der Gottheit Chrifti, der übernatürlichen

Geburt, der Verföhnung Gottes mit der Welt durch den
Kreuzestod Jefu, der leiblichen Auferftehung, der Himmelfahrt, weg vor
allem auch mit der Vertröftung auf den Himmel — auf daß endlich
das wahre Evangelium und der wahre Sinn des Chriftentums
aufgedeckt werde: die Botfchaft vom Reiche der Gerechtigkeit auf Erden
und der Bruderliebe!" In diefem Geifte der Bilderftürmerei ill Tolftoi

gegen Dogma und Kirche aufgetreten; in diefem Sinne redet
ein Buch, das neuerlich aus unferem Kreife hervorgegangen ift, von

359



dem „doppelten Geficht des Chriftentums".1) Im überlieferten
Chriftentum feien, fo lautet feine Thefe, zwei völlig unvereinbare Be-
ftandteile verbunden: das im Dogma verkörperte Weltbild der
Antike, das vor der feitherigen Erkenntnis der Wiffenfchaft dahingefal-
len fei, und die Botfchaft vom Reiche Gottes für die Erde — nur
für die Erde — und der Nachfolge Chrifti. Jenes muffe rücksichtslos
preisgegeben werden, damit diefes zu feiner vollen Geltung gelange.

Was fagen wir dazu? Wie ich fchon gezeigt habe, verliehe ich
die Stimmung und Tendenz, die diefem Verfuche zugrunde liegt,
vollkommen. Ich anerkenne auch das Problem, das damit geftellt ift
durchaus, habe ich doch felbft an diefes Problem einen großen Teil
meiner Lebenskraft gefetzt. Auch gebe ich durchaus zu, daß in den
zwei Worten „Reich" und „Nachfolge" der ganze Inhalt deffen, was
wir „Chriftus" nennen, ausgedrückt werden kann. Ich felbft tue das
feit langem auch und halte diefe Vereinfachung für einen großen
Gewinn.2) Es ift mir wichtig, diefe Uebereinftimmung in Gefinnung
und Denken mit dem Genoffen, der jenes Buch gefchrieben und all
feinen Gleichgefinnten, feflzuftellen. Von diefem gemeinfamen Boden
aus können wir dann weiter miteinander reden.

Und es ift fchon entfcheidend wichtig, daß wir dies tun. Denn
mir fcheint, daß diefe Freunde eine große Wahrheit mit einem
großen Irrtum verbinden, der fleh in viele einzelne Irrtümer zerlegt.

Ein Irrtum fcheint mir fchon zu fein, wenn man dem fog. Weltbild,

d. h. jener beftimmten Art, den Aufbau der Natur- und Gei-
fteswelt zu denken, welche in der Bibel vorherrfcht, eine fo zentrale
Bedeutung zufchreibt. Der Nachweis, daß fie diefe nicht befitzt,
fcheint mir gerade von der neueren theologifchen Forfchung unwiderleglich

geliefert zu fein. Die Botfchaft der Bibel hat nicht kosmo-
logifchen, fondern (in einem tieferen Verftand) hiflorifchen Sinn; fie
bezieht fich nicht auf die Konftruktion der Natur- und Geifteswelt,
fondern auf Sinn und Ziel der Gefchichte und ift alfo vom Wechfel
der Weltbilder ihrem Wefen nach völlig unabhängig. Zu diefem
erften Irrtum jener Freunde gefeilt fich aber ein zweiter. Es ill
unbegreiflich, daß fie nach der Revolution des modernen Weltbildes,
die wir ja erlebt haben und erleben (ich erinnere der Kürze halber
nur an den Namen Einftein), noch die Fiktion aufrecht erhalten
können, als ob diefes fog. moderne Weltbild, das fich ja nun felber
auflöft (wofür vielleicht das gewaltigfte Charakteristikum ift, daß
fogar der Anfpruch der kopernikanifchen Astronomie auf abfolute
Richtigkeit dahinfällt), gegenüber dem biblifchen die höhere Wahrheit

beanfpruchen dürfe. Ich felbft bin fogar tief vom Gegenteil

x) Gemeint ift: „Das Doppelgeficht des Chriftentums" von Pfarrer Dr. G.
Schenkel.

2) Man vergleiche z. B. den Vortrag: „Unfere Lebensführung im Dienfte des
Reiches Gottes" (1927, 4—6).

360



überzeugt. Doch möchte ich darauf auch nicht Gewicht legen,
fondern nur betonen, daß die Botfchaft von Chriftus vom Wechfel der
Weltbilder ganz und gar unabhängig und darum auch in diefem
Sinne zeitlos ift.

Aber begeben wir uns nun auf die religiöfe Linie. Sind jene Lehren,

welche diefe Freunde als Entartung, ja Verfälfchung der Chri-
ftuswahrheit darftellen, wirklich fo aufzufallen? Ich widerfpreche,
und zwar von ganzem Herzen und auf Grund langer und fchwerer
gefchichtlicher und fyflematifcher Arbeit, wie tiefften inneren
Erlebens. Was haben denn jene Lehren für einen Sinn?

Ich will ihn mit einigen Hindeutungen klar zu machen verfuchen,
wobei ich aber dringend bitten muß, nicht zu erwarten, daß ich alles
fage, was ich darüber fagen könnte.

Gehen wir vom Gemeinfamen aus: Reich Gottes und Nachfolge!
Glauben wir nicht, daß in diefem Reiche Gottes, das Chriftus
verkündigt, Gottes ganze Wahrheit, zum mindeften im Kerne, enthalten
fei? Das muffen wir doch; fonft hätte unfer Bekenntnis zu Chriftus
keinen Sinn. Jefus Chriftus bedeutet ja übrigens fchon das Bekenntnis,

daß in Jefus von Nazareth Gottes Wahrheit voll und endgültig
hervortrete. Aber was will das Dogma von der Gottheit Chrifti denn
anderes fagen als das? Was will es anderes, als gegen abweichende
Arten, Gott aufzufalten, betonen, daß Gott fo fei, wie er in Jefus
Chriftus fich uns kund tue und daß dies Gottes ganze, volle Wahrheit

fei? Die übernatürliche Geburt: was bedeutet fie nach ihrem
letzten Sinn anderes, als daß Chriftus trotz allem Zufammenhang
mit der früheren Gefchichte doch als ein Wunder, eine neue Schöpfung

in diefe Welt eintrete und darum imftande fei, fie von fich felbft
zu erlöfen, den Bann, der auf ihr liege, zu brechen? Das Wunder,
was will es anderes, als den Glauben an den lebendigen Gott
bezeugen, der über der Welt lieht, daher fie verändern kann, und
damit zugleich das Wefen des Reiches Gottes in „Zeichen" veranfchau-
lichen? Die Lehre von der Verföhnung durch den Kreuzestod —
was anderes ifl ihr Sinn, als die Tiefe der menfchlichen Schuld und
die Tiefe der Liebe Gottes anzudeuten, die Heiligkeit Gottes und die
Liebe Gottes in Einem zu verkündigen? Das offene Grab — was ift
es anderes als die Botfchaft vom Siege Gottes über alle feine Feinde?
Der letzte Feind aber ill der Tod, und ohne die Botfchaft vom Siege
über ihn, alfo, anders gefagt, ohne den Ausblick in das Jenfeits des
Grabes, zerfällt das ganze Reich Gottes in Staub.

Ich habe mit diefen paar Worten, die ich leicht zu Büchern
ausgeftalten könnte, natürlich bloß angedeutet, was für einen Sinn
diefes Dogma hat. Auf Grund davon könnte ich niemals zugeben,
daß das, was es ausdrücken will, eine Verfälfchung der Botfchaft
vom Reiche Gottes bedeute. Es bedeutet vielmehr eine notwendige
Erläuterung desfelben. Und es ift in diefer Form ja nicht ein Ge-

361



mächte der Theologen, fondern in der Bibel felbft enthalten: es
bedeutet in feinem lebendigen Kern fozufagen die entfcheidenden Etappen

der Gefchichte des Reiches Gottes auf Erden, die Durchbruchstaten

des lebendigen Gottes und feines Chriftus. Wenn die Wahrheit,

die es ausdrücken will, nicht wäre, fo zerfiele für mich die
ganze Botfchaft vom Reiche Gottes ins Nichts und würde die Nachfolge

Chrifti zu einem Gang ins Leere.
Das ift, in außerordentlicher Kürze ausgedrückt, mein Widerfpruch

gegen jene Freunde. Aber nun muffen wir uns doch auch
wieder verftändigen. Mir fcheint, ihr Widerfpruch richte fich doch
im Grunde mehr gegen die Form, als gegen den Inhalt des Dogmas.
Sie verwerfen das Dogma als Dogma, das heißt, als ein Glaubens-
gefetz, das den Menfchen von einer äußeren Autorität auferlegt
wird. Sie verwerfen auch im Einzelnen die Art, wie diefes Dogma,
fei's von der alten Kirche, fei's von den Reformatoren, formuliert
und ausgearbeitet worden ift, infofern nämlich diefe Form und Art
für immer fertig und bindend fein und fozufagen die Form und Art
des Evangeliums darfteilen folle. Darin gehe ich mit ihnen nun
vollkommen einig. Und ich wiederhole hier, was ich vorhin vom Glauben
im Allgemeinen gefagt habe: Auch diefe Glaubenslehren dürfen nie
als etwas verftanden werden, was an fleh felbft, Wert hätte, fondern
fle haben ihren Sinn nur als Ausdruck der lebendigen Wahrheit des

lebendigen Gottes. Anders gefagt: Sie haben Sinn und Recht nur im
Zufammenhang mit dem Reiche Gottes, als Ausdruck feines Wefens,
und nicht als Religion. Man könnte dies auch in der heute üblichen
Terminologie fo ausdrücken: Die Glaubenslehren follen ftets dyna-
mifch und niemals flatifch verftanden werden.1) Das bedeutet: fie
dürfen nicht als Ausdruck einer abltrakten religionsphilofophifchen
Wahrheit behandelt werden, fondern als Hinweife auf die Taten des

lebendigen Gottes und der Entwicklungen feines Reiches. Jenes haben
die griechifchen Theologen getan, welche die Wahrheit Chrifti in
jene philofophifchen Formeln faßten und damit den oft fo feltfamen
und ficher veralteten Bau der Kirchenlehre fchufen, diefes aber meinen

die biblifchen Formen der gleichen Wahrheit. Diefe haben eine
wunderbare Unmittelbarkeit und überzeitliche Jugend: fie find nicht
vertrocknete und verhärtete, von Menfchen fabrizierte Religionsformeln,

fondern von Gott flammende, darum ewig lebendige
Ausdrucksformen der ewig lebendigen Wahrheit des Reiches Gottes.

Auf Grund diefes Tatbeftandes meine ich, es fei die Aufgabe des

religiöfen Sozialismus, beffer: des Glaubens an das Reich, nicht
jene Ausdrucksformen feiner Wahrheit zu zerftören, fondern ihnen

1) Ich habe meinerfeits, in meinen religions-philoiophiSchen Erörterungen, die
Fremdwörter vermeidend, lieber von einer ruhenden und einer lebendigen
Auffaffung geredet und diefe Unterfcheidung durch die Gefchichte der Religion und des
Chriftentums geführt. Aber „flatifch" und „dynamifch" imponiert natürlich mehr!

3Ê2



ihre urfprüngliche Wahrheit wiederzugeben, fle nicht aufzulöfen,
fondern zu erfüllen und nur in der Erfüllung fie aufzulöfen. Sie
muffen aus kalten, Harren und bedrückenden Religionsgefetzen wieder

zu Ausdrucksformen der gewaltigen und lebendigen Wahrheit
des Reiches Gottes werden; fie muffen aus intellektuellen Formeln
in lebendige Kraft überfetzt werden. Der religiöfe Sozialismus muß
fich darin über den Gegenfatz von Orthodoxie und Liberalismus
erheben. Es ill ja die Gefahr der Orthodoxie, daß fie das Dogma als

Dogma behandelt, d. h. daß fie ihm einen felbfländigen Wert
verleiht, es als intellektuelle Formel wichtig nimmt, für fie Glauben
verlangt, den Glauben in fie auflölt und zur Erftarrung bringt. Der
Liberalismus wendet fich dagegen, aber feine Gefahr ift, daß er mit
der Form des Dogmas feinen Inhalt preisgibt und damit von Chriftus

zur Welt abfällt. Aufgabe des religiöfen Sozialismus ill es, durch
ein neues Verftändnis deffen, was das Dogma will, freilich feine
außerbiblifche theologifch-philofophifche Form und überhaupt das

Dogma als Dogma, d. h. als felbftändig geltende, an die Stelle des

lebendigen Glaubens tretende intellektuelle Form aufzulöfen, aber
feinem Inhalt ein ftarkes Leben und, foweit das nötig und möglich
ift, auch eine neue Form zu verfchaffen.

Wenn ich fchon auf diefe Weife jenen bilderftürmerifchen Freunden

entgegenkommen kann, fo möchte ich fchließlich noch erklären,
daß gerade in dem recht verflandenen fog. Dogma eine ungeheure
revolutionäre Kraft fleckt. Ich habe von einer dynamifchen
Auffaffung desfelben geredet, die wir vertreten müßten und kann nicht
verhindern, daß wir dadurch an das Dynamit erinnert werden. Und
in der Tat — wie ich mich fchon anderwärts ausgedrückt habe *) —
wenn fozufagen das Dogma als Religion Opium ift, fo ift es als
Reich Gottes Dynamit: Dynamit, das die Welt fprengt.

Davon nur noch ein paar Andeutungen! Die Gottheit Chrifti —
was gefchähe, wenn die Welt einmal begriffe, daß Gott eben das ift,
was in Chriftus vor uns lieht und nichts anderes! Was wäre das für
eine Revolution des Chriftentums und der Welt! Menfchwerdung
Gottes — was liegt alles darin! Welche Revolution wieder! Welche
Befreiung und Erhebung des Menfchen! Das Kreuz — welch ein
Gericht über Religion, Kirche, Staat, konventionelles Menfchenwefen!
Das offene Grab — welch eine Siegesverheißung! Welch ein
Erdbeben! Ja, liebe Freunde, Ihr zerftörtet mit diefem Dynamit die
Urkraft aller Revolutionen der Welt durch den lebendigen Gott, die
Revolution der Revolutionen! Gerade diefes Dynamit im fog. Dogma
wollen wir erkennen — welche Entdeckungen harren hier unfer!

Zu jenen Entdeckungen gehört auch die, daß im fo verflandenen
Dogma die tiefften Grundlagen des Sozialismus enthalten find. Die

x) Vgl. z. B. in meinem Buche: „Von Chriftus zu Marx, von Marx zu Chriftus"

den Vortrag: „Chriftentum und Sozialismus".

3é3



Gottheit Chrifti — wirft fie nicht alle andern Götter nieder, auch
den Mammon und die Gewalt? Die Menfchwerdung Gottes —
bedeutet das nicht die tieffte Heiligung des Menfchen? Wird dadurch
nicht der Menfch erft recht unfer Bruder? Gelten nun nicht Menfch
und Bruder ftatt Mafchine und Profit? Die Verföhnung durch das
ftellvertretende Leiden des Gerechten — ift das nicht die tieffte
Offenbarung der Solidarität? Das offene Grab — ill es nicht die ge-
waltigfte Bürgfchaft einer neuen Welt? Ihr raubt gerade auch dem
Sozialismus feine ftärkften Kräfte, zerftört feine heiligften Fundamente,

verfchüttet feine tiefften Quellen, wenn ihr die Wahrheit
verkennt, die im Dogma liegt.

Wenn wir uns gerade an diefer Stelle nun noch einmal über das
befondere Verhältnis von Gläubig und Ungläubig, Fromm und Gottlos

befinnen, fo leuchtet ein, daß abermals der landläufige und
anftößige Unterfchied, der durch diefe Gegenüberftellung gefetzt wird,
aufgehoben ift. Denn der Glaube, auf den es für das Reich Gottes
ankommt, ift eben nicht etwas, das für fich und an fich Sinn und
Wert hätte, fondern bezieht fich auf die Sache Gottes: er ift die Hingabe

an fie, das Vertrauen auf fie und darum immer verbunden mit
der Hoffnung. Er ift wirklich das, was die quasi klaffifche Erklärung
des Hebräerbriefes von ihm fagt: „Es ill aber der Glaube eine
Zuverficht deß, was man hoffet, ein NichtZweifeln an dem, was man
nicht liehet." (ii, i.) Dann ift aber Zweierlei klar: Diefen Glauben
haben tatfächlich die fog. Ungläubigen oft mehr als die fog.
Gläubigen, die fog. Gottlofen mehr als die jog. Frommen. Das ill, nicht
wahr, unter uns eine bekannte Sache? Sie gehört auch befonders in
der Form zum eifernen Inventar des religiöfen Sozialismus, als wir
auch im Sozialismus, foweit er eine lebendige Kraft ill, einen Glauben

wirkfam fehen, und zwar oft einen fehr ftärken. Der Sozialismus

ift ja für uns, feinem tiefften Wefen nach, Meffianismus,
Glaube an das Reich der Gerechtigkeit für die Erde. Wenn aber nun
unfer Glaube das Gleiche ill, dann find wir ja mit jenen Andern im
Glauben gleich, find fie uns in einem doppelten Sinne „des Glaubens
Genoffen". Wir find mit ihnen und fie mit uns Glaubende. Dann
ift die vom Credo aufgerufene Kluft zwifchen ihnen und uns ver-,
fchwunden. Was uns unterfcheidet, ift nicht der Glaube felbft,
fondern feine letzte Quelle. Aber kann etwas wie eine Konkurrenz oder
gar ein vergifteter Streit zwifchen denen entflehen, welche das Gleiche
erwarten, fich nach dem Gleichen ftrecken? Nur das dogmatifche
Credo trennt, nur die Religion fchafft Streit, der wirkliche Gott aber
und fein Reich verbinden. Nur wenn wir Religion meinen ftatt
Reich Gottes können wir mit jenen Ungläubig-Gläubigen in Streit
geraten und fie mit uns auch nur, wenn bei ihnen in ihrer Sphäre
ebenfalls aus Glauben intellektuelles Credo oder Dogma und aus
Reich Gottes Kirche oder gar Sekte geworden ift, was freilich auch

364



bei ihnen faft das Normale darftellt. Daher ftellt fich hier wieder
die gewaltige Aufgabe, welche die letzte Revolution bedeutet: die
Ueberwindung der Religion durch das Reich Gottes.

Diefe Aufgabe ift alfo auf ihre Weife auch für die geftellt, welche
das Reich haben wollen ohne Gott. Denn wie gefagt verfallen
auch fie leicht in eine Art Religion, mit Dogma, Konfeffion,
Katechismus, Sektentum, Pfaffentum und allem weiteren Zubehör des

religiöfen Wefens. Das mögen fie wohl bedenken. Die übliche
Freidenkerei ift doch wohl nicht viel anderes, als Kirche, Dogma, Credo,
auch Theologentum und Pfaffentum, nur als Negation auftretend,
nur aus Religion in Wiffenfchaft (fogenannte Wiffenfchaft!) überfetzt.

Ueberhaupt ift es von äußerfler Fruchtbarkeit, die Unterfcheidung

von Religion und Reich Gottes von feinem Zentrum weg auf
alle Lebensgebiete zu übertragen. Sie gilt tatfächlich für alle.1) Diefe
Aufgabe ftellt fich aber befonders für uns, die wir Gott und fein
Reich haben wollen. Auch für uns ill es eine Sache, in der wohl auch
die Fortgefchrittenften noch Anfänger find, uns von der Religionslinie,

Dogma-Linie, Credo-Linie weg auf die Reichgottes-Linie,
Glaubenslinie, Lebenslinie zu begeben und uns feft auf diefen Boden
zu ftellen, mit andern Worten: die Menfchen und Dinge in Gott
und nicht in den Schablonen, die wir Menfchen machen, zu fehen. Es

ill die dringliche Aufgabe der Sache Chrifti, jene gewaltige Revolution

herbeizuführen, daß Gott, Chriftus, Glaube, Bekenntnis nicht
mehr als etwas erfcheinen, was neben der höchften menfchlichen
Hoffnung einhergeht oder gar gegen fie fleht, fondern ihren natürlichen

und felbftverftändlichen letzten und höchften Ausdruck
bedeutet, fo daß kein gottgegebenes menfchliches Streben und Sehnen
fich dagegen wenden, fondern immer nur fchmerzlich den Abftand
von diefer Höhe empfinden muß.

Muß ich wohl noch befonders ausführen, was fich aus diefer
Grundwahrheit für ein Verhalten ergibt, wenn wir, fei's im Verkehr
von Menfch zu Menfch, fei's in der öffentlichen Auseinanderfetzung
mit den fog. Gottlofen, heißen fie nun fo oder fo, Freidenker oder
anders, zufammenftoßen? Offenbar muß dann vor allem die
Tatfache des ungeheuren, nicht zuletzt durch die Religion verfchuldeten
Mißverftändniffes vor uns flehen. Diefes aufzudecken und zu
vertreiben ill unfere erfte große Aufgabe. Daraus ergibt fleh, daß unfere
Kritik der Religion fchärfer, revolutionärer fein muß, als die der
„Gottlofen" fein kann. Denn wir vollziehen diefe Kritik im Namen
Gottes und Chrifti. Dazu gehört pofitiv, daß wir unfere eigene
Auffaffung, den Glauben an das Reich, auch in feinem Gegenfatz zur

x) In meinem Buche: „Weltreich, Religion und Gottesherrfchaft" habe ich
diefen Verfuch gemacht, befonders in Bezug auf den Sozialismus. Das über die
„Pädagogifche Revolution" tut, ohne Sich gerade diefer Formulierung zu bedienen,
im Grunde das Gleiche in Bezug auf die Bildung.

365



Religion muffen klarzulegen fuchen. Weiter hängt damit zufammen,
daß wir in erfter Linie das Gemeinfame betonen und allen bloßen
Streit vermeiden, foweit das immer möglich ift. (Immer wird es ja
nicht möglich fein!) Vielleicht aber ill es auch eine Aufgabe, dem
Freidenkertum feinen eigenen — Religionswahn klarzumachen, d. h
zu zeigen, in welchem Maße es felbft bloß Religion mit umgekehrtem
Vorzeichen ift. Dagegen muffen wir, auch im Verkehr von Menfch
zu Menfch, alles Bekehrenwollen vermeiden. Das ill Eingriff in Gottes

Recht und Amt, ift Religions-Methode. Davor hat auch Blumhardt

immer wieder gewarnt. Die Umkehr zum Reiche Gottes, die
Metanoia, die Jefus predigt, ift etwas völlig anderes, als die von
einer Religion zur andern. Kurz: wir follen in jeder Auseinanderfetzung

mit Menfchen über Gott und Chriftus nicht Religion,
fondern Reich Gottes zu vertreten fuchen. Vergeffen wir vor allem Eins
nicht: Jefus hat zwar viele und fcharfe Worte gegen die „Gläubigen",
aber nie eines gegen die „Ungläubigen" (im Sinne des theologifchen
Credos!) gefagt. Darum fchlagen ihm doch immer alle Herzen zu;
darum gehört er den Ungläubigen wie den Gläubigen, den „Gottlofen"

wie den Frommen. Darum leuchtet feine Sonne über ihnen
allen. Wir dürfen aber wohl fagen, daß etwas von diefer Jefusart
fich herrlich auch in Blumhardt und Bad Boll dargeftellt hat. Darum
haben fich auch dort „Gläubige" und „Ungläubige" in Frieden und
Freude zufammengefunden.

Wir muffen ja vielleicht hier das, was wir über die letzten Motive

der fog. Gottlofenbewegung ausgeführt haben, noch durch einen
andern Gefichtspunkt ergänzen. Die Auflehnung diefer „Gottlofigkeit"

gegen Gott ilt fehr ftark auch durch die Meinung veranlaßt,
Gott fei der Feind des Menfchen. Diefer Tatbeftand wird klaffifch
durch die berühmte Formel Bakunins, gewiß auch eines feinem
Grundwefen nach gläubigen Menfchen, ausgedrückt: „Wenn Gott ifl,
dann gibt es keinen freien Menfchen, wenn es aber einen freien
Menfchen geben foil, dann darf es keinen Gott geben."1) Diefen
fchauderhaften Irrtum muffen wir zerftören. Wir muffen zeigen, daß
gerade umgekehrt Gott die Freiheit des Menfchen ift, er allein, daß
es keine Freiheit des Menfchen gibt ohne Gott, ja daß man den Menfchen

als Menfchen nicht denken kann ohne Gott. Wieder können
wir diefe Aufgabe in die Formel faffen: Wir muffen die Religion
aufheben, damit das Reich Gottes durchbreche. Denn aus der
Religion ift jener Wahn aufgefliegen, fie hat ihn erzeugt. Wir zerftören
ihn, indem wir gerade im Namen Gottes, im Namen Chrifti für den

1) Noch tiefer und großartiger tritt diètes Motiv bei dem hervor, der auch
Bakunins Lehrer war, bei Proudhon. Nichts kann lehrreicher fein, als befonders
deffen großes Werk: „La justiee dans la Révolution et dans l'Eglise" unter diefem
Gefichtspunkt durchzuarbeiten.

366



Menfchen einftehen und nur für den Menfchen. Gott und Menfch,
Gott Menfch werdend: das ift ja das letzte Wort der Botfchaft vom
Reiche Gottes. Haben wir es fchon ein wenig verftanden? Als Zeuge
diefer Wahrheit fleht Jefus inmitten der Menfchengefchichte jenfeits
aller Religion, als Gotteslohn der Menfchenfohn, Gott für den
Menfchen! — Ecce homo — Sehet: der Menfch!

Vielleicht aber muß ich von hier aus noch ein Wort mehr von
dem fagen, was das Bekenntnis für uns bedeuten und nicht bedeuten
kann. Um es fofort und in Kürze zu fagen: Unfer Bekenntnis kann
in letzter Inflam nur das zum Reiche Gottes fein und darin zu dem
lebendigen Gott und zu Chriftus, dem Offenbarer Gottes und feines
Reichs. Wenn wir diefes Bekenntnis ausfprechen, fo ill immer noch
Hoffnung auf der einen und Tat auf der andern darin. Es bedeutet
alfo Kampf und Martyrium, im weitern und unter Umftänden auch

engern Sinne des Wortes. In diefem Sinne anerkennen, ja betonen
auch wir, daß die Gemeinde Chrifti ein Bekenntnis haben muß, das
fie unterfcheidet und bindet. Aber was ill von der andern Art von
Bekenntnis zu halten, von dem Apoftolifchen, dem Nicäifchen, dem
Athanafianifchen, dem Augsburgifchen und dem Helvetifchen
Glaubensbekenntnis, um mich in folcher Kürze auszudrücken?

Hier gilt es, das wir über Lehre und Dogma gefagt, anzuwenden.
Das, was in diefen Bekenntniffen fleht, ift nicht falfch. Es drückt
vielmehr gewaltige Grundwahrheit des Reiches Gottes aus. Aber das

gefchieht in falfcher Form. Einmal gefchieht es zum Teil, wie beim
Nicäifchen und Athanafianifchen Bekenntnis, in intellektuellen
Formulierungen, die fich den heutigen Menfchen als Verfteinerungen
darfteilen. Sodann find diefe Wahrheiten meiftens zu ftark losge-
löft vom lebendigen Zufammenhang mit dem lebendigen Reiche
Gottes und damit dem lebendigen Gott. Sie find zu fehr bloß
Religion. Sie werden Dogma und Orthodoxie, fie find Credo ftatt
Glauben. Sie wollen für fich felbft gelten. Darum erftarren fie,
verfallen dem Tod und führen in den Tod. Zum mindeften droht
ihnen diefe Gefahr. Darum, fo fehr wir die gewaltige Reichsgotteswahrheit

erkennen, die in diefen Bekenntniffen verfteinert
vorliegt, fo können fie in diefer Form nicht unfer wahres und lebendiges

letzthiniges Bekenntnis fein. Sie entfprechen in diefer Form
nicht dem lebendigen Gott. Ihm entfpricht nur das Bekenntnis zu
feinem Reich, das Unfervater und das: „Du bift Chriftus!" von
Zäfarea Philippi. Jene älteren Formulierungen wollen .wir in Ehren
halten und von ihnen lernen. Soweit man fie aber in das Leben der
Gemeinde hineinftellen und als Bekenntnis von heute brauchen will
(ob das rätlich fei oder nicht, will ich nicht unterfuchen), muß jedenfalls

dafür geforgt werden, daß ihre Wahrheit nur im Zufammenhang

mit dem lebendigen Reiche Gottes zur Geltung gebracht wird.
Und jedenfalls dürfen fich Lob und Tadel, die in der Bezeich-

367



nung als „gläubig" oder „ungläubig" liegen, nie auf die bloße
Annahme oder Ablehnung diefer Bekenntniffe beziehen. Vielmehr
muß es zu einer allgemeinen und felbftverftändlichen Einficht werden,

daß Unglaube im Sinne der Bibel fich unter den fog. Frommen
mindeftens ebenfo häufig findet, als unter den fog. Ungläubigen.
Nicht diefen, fondern jenen werfen Chriftus und die Propheten
immer wieder Unglauben vor. Und in der Tat: krafferen Unglauben
an den wirklichen Gott und an fein wirkliches Reich findet man
nirgends wie bei den Pharifäern und Schriftgelehrten, bei den Frommen

und den Theologen. Das erfährt jeder, der im Ernft für Gottes
Sache kämpft, nicht bloß für eine Religionsfache, heute fo gut wie in
den Tagen Chrifti und der Propheten. Eine fo kalte, höhnifche, ja
fanatifche Ablehnung alles konkreten Glaubens an den lebendigen
Gott und fein Reich, wie bei den Religionsleuten, wird man bei
„Freidenkern" niemals antreffen. Es gibt alfo Ungläubige, gewiß,
aber in einem ganz andern Sinn, als es gewöhnlich verftanden wird.
Genau im gleichen Sinn gibt es auch Gottlofigkeit. Es gibt keine
folche im Kirchen- und Religionsfinn, und es gibt keine folche, infofern
als Gott keinen Menfchen losläßt und kein Menfch von Gott ganz
loskommt, aber wir dürfen von einer Gottlofigkeit der Gefinnung
reden, einem Fernefein des Herzens und Willens von Gott, von
einer Gottvergeffenheit. Das ill dann in letzter Initanz nicht eine
theoretifche, fondern eine praktifche Haltung. Und wieder fage ich:
Sie ilt bei „Gläubigen" und „Frommen" mindeftens fo häufig, ja im
Grunde häufiger als bei „Ungläubigen" und „Gottlofen". Die
„fromme" Gottlofigkeit ill aber bei weitem fchlimmer als die weltliche.

Sie ilt von Chriftus und den Propheten vor allem gegeißelt
worden, gegen fie vor allem muß auch unfer Kampf gehen.

V.

Wichtiger wohl als unfere Stellung zum Bekenntnis ill die zu
der Sache, die man Theologie nennt. Zwar find wir hier nicht als
Theologen verfammelt, fondern wefentlich als fog. Laien. Aber
gerade darüber muffen wir'uns verlländigen: über Sinn und Recht des
Laientums. Denn diefes wird immer wieder von der Theologie her
bedroht. Immer wieder will die Theologie den Menfchen als Menfchen

von der Quelle feines höchften Rechtes abfchneiden. Immer
wieder tritt die Theologie zwifchen Gott und fein Reich, fetzt fie fich
an die Stelle Gottes und feines Reiches, wird damit die Feindin Gottes

und des Reiches Gottes. Im Befonderen wird Theologie ein
Problem auch für uns als religiöfe Sozialiflen. Denn nichts ift ficherer,
als daß es gerade auch die Theologie ifl, welche die Volksmaffen, und
namentlich die fozialiftifchen, von Gott und Chriftus abhält. Wozu
endlich noch kommt, daß gerade aus der Mitte des religiöfen Sozia-

368



lismus fleh eine Theologie erhoben hat, die fich zum Teil gegen ihn
wendet, zum Teil fich mit ihm ein Stück weit einläßt, aber eine fo
fubtile Sache ift und auch die Botfchaft von Chriftus zu einer fo fub-
tilen Sache macht, daß ihr damit alle Volkstümlichkeit und damit
auch alle Werbekraft verloren zu gehen droht, wie denn auch fchon
ihr Name: „dialektifche Theologie" alles eher ill als volkstümlich.
Damit fcheint fie freilich für uns erledigt zu fein, aber weil fie doch
eine Macht ift, weil fie nicht ohne große Wahrheit ift, weil fie fogar,
was gerade an diefer Stätte ja befonders wichtig erfdieint, einen Teil
ihrer Kraft aus der reichen und mächtigen Gottesquelle bezieht, die
Blumhardt und Boll heißt, fo muffen wir doch dazu Stellung
nehmen, freilich nicht fo, daß wir uns auf den befonderen Inhalt diefer
Theologie einlaffen dürften — das ifl wenigftens für meinen
einleitenden Vortrag unmöglich —, fondern fo, daß wir uns fragen,
was Theologie überhaupt für uns bedeutet, was fie uns fein kann
und was nicht.1)

Was ill denn Theologie? Wir könnten darauf antworten, Theologie

fei die Handhabung des Dogmas, und es fcheint mir, diefe
Antwort enthielte viel Sinn. Aber wir wollen uns vielleicht doch
lieber noch genauer ausdrücken: Theologie, fagen wir darum, ift
wiffenfchaftliche Bearbeitung der Religion; chriftliche Theologie wif-
fenfchaftliche Bearbeitung der Sache Chrifti. Ift darin nicht etwas,
was uns von vornherein feltfam, ja anftößig vorkommt: wiffenfchaftliche

Bearbeitung der Sache Chrifti, diefer fo einfachen, unmittelbaren
Sache? Klingt das nicht wie Hohn? Und doch kann im Ernfte keiner
von uns Theologie in diefem Sinne ablehnen, auch wenn wir ftatt
„Sache Chrifti" lieber anders fagen. Auch wir anerkennen den Wert
der wiffenfchaftlichen Arbeit an der Bibel, den Wert einer wiffen-
fchaftlichen Darfteilung der chriftlichen Gefchichte, den Wert einer
wiffenfchaftlichen Auseinanderfetzung mit den Denkproblemen, die
aus dem Zufammenftoß des Glaubens an Chriftus mit der Welt, mit
Natur und Gefchichte, mit weltlicher Wiffenfchaft und
Philofophie, wie aus der Mitte der Gemeinde Chrifti felbft entliehen; wir
anerkennen überhaupt den Wert des Denkens über Gott, Chriftus,
Reich Gottes, wobei wir freilich betonen muffen, daß Denken und
wiffenfchaftliches Denken nicht das Gleiche find, daß es ebenfo ein
fehr wertvolles und fruchtbares Denken außerhalb der Wiffenfchaft,
als ein fehr wertlofes und unfruchtbares innerhalb der Wiffenfchaft
gibt. Aber foweit Theologie fich in jenen Schranken hält, denken wir
nicht daran, fie anzufechten. Sie kann gewiß dem Reiche Gottes

1) Ich verweife auf die verfchiedenen Erörterungen darüber in den „Neuen
Wegen" und befonders auch auf meinen Beitrag zu der Schrift: „Reich Gottes

— Marxismus — Nationalfozialismus: ein Bekenntnis religiös-fozialiftiScher
Theologen."

369



große Dienfte tun.1) Aber ablehnen und aufs fchärflle bekämpfen
muffen wir fie, wenn fie fich an die Stelle Gottes fetzt. Und das tut
fie ja immer wieder. Sie tut es, indem fie aus ihren Behauptungen
ein Syftem macht und in diefem Syftem als folchem Gültigkeit zu-
fchreibt. Sie tut es, indem fie die Botfchaft vom Reiche Gottes zu
einer intellektuellen Sache macht und darin erftarren läßt. Damit
führt fie von Gott ab. Denn Gott, der Lebendige, offenbart fich
nicht in Lehren, fondern in Taten. Nur wer diefe verfteht, verlieht
Gott. Das allein ift lebendige und wirkliche Gotteserkenntnis. Diefe
wird alfo nicht dem Gelehrten als folchem gegeben (und heiße er auch
Gottesgelehrter), fondern dem Propheten, wobei ich aber ftark
betonen muß, daß diefes prophetifche Element jedem Menfchen
verliehen ift, nicht bloß jenen Bahnbrechern Gottes, die wir in einem
befonderen Sinn Propheten nennen. Der Unterfchied zwifchen ihnen
und den Kleineren befteht bloß darin, daß fie eben bahnbrechend
Gott verftehen, ihn neu verftehen, ihn befonders gut verftehen, aber
das Verftehen felbft ill dem Menfchen als Menfchen verliehen und ift
in der Bibel Allen verheißen: „Es foil hinfort kein Bruder mehr den
andern lehren und fagen: ,So erkenne den Herrn!', fondern fie
follen ihn alle erkennen, Groß und Klein." (Jeremia 31, 34.) Gegen
die Theologen nicht weniger als gegen die Kirchenmänner hat Jefus
feinen Kampf geführt. Nicht der Tiefgelehrten und Subtilen,
fondern der Armen [im Geift] ill das Himmelreich; die reines Herzens
find werden Gott fchauen; den „Unmündigen" wird das Reich
offenbart, während es den Klugen und Weifen verborgen ill. Das
Reich Gottes ift, als Reich der Gerechtigkeit, eine ungeheuer
volkstümliche Sache; als folche wird fie aber von der Theologie fall immer
bloß verhüllt. Es ill eine unmittelbar ver(ländliche Sache: „Wahrlich,

wenn ihr nicht umkehrt und werdet wie die Kinder, fo könnt
ihr nicht in das Reich Gottes eingehen" — die Theologie aber macht
daraus ein bloß dem Fachmann zugängliches Gedankenwerk. Die
Theologie und das ganze Religionswefen verführen leicht zu der
Meinung, man kenne Gott, ja man habe ihn, weil man ihn eben in
jenen Erkenntnisformen hat. Aber wer Gott, in diefem Sinne, zu
haben glaubt, beweift damit fchon, daß er ihn nicht hat.Jedes Haben
ift eine böfe Sache, am böfeften aber das Haben Gottes. Man wird
dann auf die fchlimmfte Art hochmütig. Es entlieht neben dem Pha-
rifäertum und mit ihm das Pfaffentum. Und in der Meinung, man
habe Gott, kreuzigt man ihn. Ja, die Theologie verrät und kreuzigt
Gott am meiften. Und zwar nicht bloß die Kriegstheologie!

x) Es ift mir rein unbegreiflich, daß auch Profeffor Wünfch, der doch meinen
Cauber Vortrag, worin Aehnliches ausgeführt wird, felber angehört und dann
herausgegeben hat, behaupten kann (vgl. „Religion und Sozialismus", No. 3),
daß ich Theologie überhaupt verwerfe. Was hilft denn alles Reden und Schreiben
noch, wenn man einfach nicht darauf achtet und von der Stellung eines Mannes
behauptet, was einem gerade paßt?

37°



Diefe Theologie alfo lehnen wir ab und bekämpfen wir. Blumhardt

hat fie auch immer abgelehnt, auch in feinen alten Tagen.
Dankbar anerkannt hat er immer, was die theologifche Wiffenfchaft
ihm in bezug auf Bibel, chriftliche Gefchichte und chriftliches Denken
fchenken konnte. Aber es war ihm unwefentlich. Er Schöpfte wefentlich

aus einer andern Quelle. Es ift doch bezeichnend, daß er von der
Theologie wiederholt als von einer „Schlammwelle" redet, durch die
er hindurchgemußt, ja, durch die Gott ihn hindurch gerettet habe.
Er erzählt, wie er zu Gott gefprochen habe: „Lieber Gott, fei fo gut
und red mir das Zeug aus dem Kopf heraus." Stark betont er
demgegenüber jenes Prophetifche in jedem Menfchen, von dem auch ich
geredet:

„Prophétie ift das Mentchlichfte, was es überhaupt gibt. Ohne Prophétie find
wir keine rechten Menfchen, wir find degradiert, wenn wir des göttlichen Geiftes
entbehren."

Oder ein andermal:
„Prophetifch werden ift nicht fo fchwer."

Neben diefem Kampf gegen die Theologie gibt es, wenn ich fo
fagen darf, bei Blumhard eine Art Theologie im weiteren Sinn, eine
Art Welttheologie. Mit dem „großen Auge" (das ill ein Ausdruck,
den er gelegentlich von fich felbft braucht) des Gottfuchers durch-
forfcht er die ganze Welt, um darin Gott zu finden. — Und er
findet ihn. Er findet ihn auch in den Verfteinerungen des Jurakalkes,
auf dem Boll liegt, und die ihm von einer wunderbaren Entwicklung
reden, woraus ihm Hoffnung entgegenkommt; er findet ihn vor allem
in den Entwicklungen der Gefchichte. Er findet ihn überall, findet
ihn auch da, wo fonft niemand ihn findet. Er ifl, in diefem Sinne,
ein Theologe ohne Gleichen.

Aber gerade auch darum gefchworener Gegner aller Theologie. Er
ill es als Menfch, als Kind, als Prophet. Er ill es als der Mann des
Reiches Gottes. Der Kampf gegen die Theologie, vor allem auch die
Schriftgelehrfamkeit, ift dem Reiche Gottes eben eingeftiftet. Diefen
Kampf übernehmen auch wir als fein Erbe und feinen Auftrag. Wir
lehnen mit revolutionärer Energie jeden Verfuch irgend einer Theologie

ab, uns den unmittelbaren Zugang zu dem lebendigen Gott und
feinem Reiche zu verfperren. Wir behaupten die revolutionäre
Unmittelbarkeit, Volkstümlichkeit und Laienhaftigkeit des Reiches
Gottes. Auch auf diefer Linie muffen Chriftus und das Volk wieder
zufammenkommen. Oder anders gefagt: Gott muß den Menfchen
aus einem zweifelumgebenen Begriß wieder zu einer unendlich
felb•fiver{ländlichen Wirklichkeit werden, zu einem menfchlichen Urwort,
zu etwas, das dem Menfchen ebenfo angeftiftet ift, wie fein
Menfchentum, zu einer Wirklichkeit fo unmittelbar und fo frei wie Luft
und Licht. Das wird er nur durch die neue Verbindung von Gott
und Menfch, die der Sinn der ganzen Bibel und das offene Geheim-

371



nis Chrifti ift; das wird er nur in dem Maße, als Gott in feinem
Reiche Wirklichkeit unter den Menfchen wird; das wird er nur fo,
daß Gott aus einem Religionsbegriff zum Urelement alles Menfchen-
wefens wird und wir des Menfchen Sache nicht mehr denken und
empfinden können ohne Gott und Gott nicht mehr ohne des Menfchen

Sache.

Anhang zu IV und V.
Blumhardtworte über Dogma und Theologie:

Die Dogmatik „ift überhaupt Schlimm". II. 159.
Man meint oft, Glauben beftehe darin, daß man fich zur Annahme deffen

zwinge, was man nicht verlieht und nicht verliehen kann. Und gläubig nennen
wir oft Menfchen, wenn Sie nur annehmen, was Andere ihnen fagen. So fucht
man denn auch Glauben, indem man den Verftand verleugnet und Sich in etwas
hineinzwängt, was einem noch garnicht eigen geworden ift. Gott aber fordert
andern Glauben. Er ill zufrieden, wenn du das glaubft, was du erleben darfft,
was er dich erleben läßt. Darin fei treu und halte, was du haft, nicht das, was
du nicht haft... Es ift nicht notwendig, daß du... über der Natur Jefu, über
feinem Verhältnis zu Gott ein tiefdenkender, gelehrter und „gläubiger" Menfch
bift. Was gefordert ift, ift das, daß du treu bift in deinem eigenen Erlebten.
Bift du treu, fo vertraut dir Gott mehr an und fo bleift du in der Wahrheit und
kommft von Gnade zu Gnade, von Offenbarung zu Offenbarung. Wer immer in
die Luft greift nach Unerreichbarem, der verliert das Erreichbare; Gott aber ift
nicht gedient mit Glaubensfpekulationen, fondern mit tatfächlichem Tun und
Leben im Gegebenen. Wird es Gott jemandem verübeln, wenn er nicht alles
glauben kann, was die Apoftel erfahren haben? Ich glaube es nicht. Aber
darüber wird Gott Rechenfchaft fordern, wie weit jeder treu war in dem, was ihm
gegeben war. II. 241.

Was wir Glauben heißen, ift in Jefu Sinn kein Glaube. Wir meinen, das fei
Glaube, daß wir gewiffe Sätze von Gott annehmen, gewiffe philofophifche Lehren,
die Dreieinigkeitslehre, die Gottesnaturlehre — das verlieht Jelus nicht unter
Glaube. Er verlieht unter Glauben nur das Eine: „Glaubet ihr mir, daß ich das
Ideal, das ich im Auge habe für das Himmelreich, auch ausführen kann im Namen
Gottes? Infofern bin ich Gottes Sohn, weil es ift, wie wenn es Gott felbft durch
mich anfangen würde; durch mich läuft es auf das Ziel hin, das ein Ziel Gottes
ift, und bin ich am Ende, fo werde nicht ich es fein, fondern dann wird es Gott
fein." Dafür will Jefus Glauben haben, für fonft nichts. III. 350—351.

So reduziert fich das, was wir mit JeSus zu treiben haben, auf etwas ganz
Einfaches, und wollte Gott, wir Chriften wären fo einfach geblieben. III. 350.

Auch in einer Rede in einer Verfammlung muß fo geredet werden, daß die
Leute Kinder bleiben können. III. 433.

Für uns will Sich Gott in Chriftus erleben laffen und wenn in der Apoftel-
zeit vom Glauben die Rede war, von Treue bis in den Tod, fo wußte jeder, der
zur Gemeinde Chrifti gehörte, in welcher Richtung er treu fein follte bis in den
Tod. Es war über fie gekommen, was kein Menfch gedacht hatte oder nur fein
könnte, und plötzlich fanden fich viele Menfchen in einer Gefchichte, welche von
felber weiter trieb und in welcher man wunderbare Kräfte fpürte, fo daß man den
Eindruck bekam: diefe Kräfte find Stärker als alle Welt. ...Da hatte man ein

ganz klares Bild von dem, was Gott ift; man hatte nicht nötig, an den Himmel
hinauf zu fehen — die Erlebniffe fanden auf Erden ftatt, Sie fchloffen fich an das

Nennen des Namens Jefus, der auf Erden lebte und von Vielen gekannt war, dann
aber, unfichtbar geworden, im Verborgenen weiter mächtig und kräftig fich erwies,
als Gott von Gott gekommen. Infofern dürfen wir uns garnicht genieren, frifch

372



und frank unfern Chriftus Gott zu nennen; denn mit den Gedankengebilden von
Gott fangen wir nichts an. Unfer Chriftus ift der Jehova [= „Ich bin da!"]
geworden; er Steht auf der Erde und ruft zu uns: „Ich bins!" — und wir machen
da nicht viel Federlefens, fondern fallen ihm zu und wiffen in ihm den lebendigen

Gott, den Vater im Himmel, fo daß wir, wenn wir ihn erlebt haben, uns
auf einen Grund geftellt fühlen, der nicht wankt, aus welchem vielmehr die Quellen

der Herrlichkeit Gottes hervortprudeln. II. 307.
Der Geift Gottes fchwebt nicht in philofophifchen und theologifchen Syftemen

herum und fpricht nicht aus irgendwelchen menfchlichen Gedanken über Gott und
Chriftus oder fich felbft, fondern der Geift Gottes will uns zu Kindern machen.

II. 437-
Mein Herz dürftete freilich nach Gott, nach dem lebendigen Gott, aber daß

man vorher durch die Schlammwellen der Theologie fchreiten muffe, das wollte
mir nicht gefallen. II. 539.

Da kommt kein großer Reformator, da kommt kein großer Menfch in Herr-
fchergeftalt, da kommen keine neuen Gedanken und neue Philofophie und
Theologie — es kommt ein Blitz, eine Erleuchtung, und fo groß, daß es durch die
ganze Welt geht. IV. 251.

Als mein Vater im Jahre Zweiundvierzig in der höchften Verzweiflung war,
da fiel ihm das Gedankenwerk herunter mit einem Ruck und da fchrie er: „Jefus!"
und dann war alle Theologie fort. III. 126.

Jetzt handelt es fich nicht mehr um Konfeffionen und Glaubensbekenntniffe
und Kirchen — die Zeit ift vorüber!... es find nur noch Ruinen. III. 143.

Gott Lob und Dank, daß fich der liebe Gott nicht menfchliche Helden heraus-
fucht, großartige Menfchen, die Andere beherrfchen können mit ihrem Geifte. Es
hat zwar für die gebildete Welt etwas Abfchreckendes, wenn der Heiland fagt:
„Selig find die geistlich Armen: Selig find die Ungebildeten!" — es trifft zwar
den Nagel nicht ganz auf den Kopf, aber es paßt doch — feiig find die nicht fo
arg Gebildeten, die nicht mit ihrem Verftand alles wiffen wollen; feiig find, die
nicht meinen, fie muffen fich immer den Kopf halten, um gefcheut zu fein; feiig
find, die nicht fpekulieren in himmlifchen Dingen; feiig find, die einfach ihren
Weg gehen, wie fichs gibt, wie's eben das Leben in diefer Welt mit fich bringt.
Ich möchte fagen: Selig find die Taglöhner, die von der Hand in den Mund leben
und gefcheut werden mit ihrer Hacke; feiig find die Bauern mit ihrem Pflug, die
nicht viel denken, als daß fie ihre Sache recht machen. Selig find die
Handwerker, die ihres Wegs dahingehen und ihre Sache pünktlich und recht treiben und
nicht viele Bücher lefen; feiig find folche Leute, die man fonft die Ungebildeten
heißt — das find die Gebildeten Gottes. Und Gott Lob und Dank, daß das
Himmelreich zu folchen vor der Welt armen Leuten kommt, denn das find die
Gefcheiten für den lieben Gott. Wenn die's hören, verftehen fie, was Gott will,
denn die leben aus dem Herzen heraus. Die Andern leben aus dem Kopf heraus
und die kann man einstweilen nicht brauchen; fie denken zu viel über die Sachen
nach und laffen dann den Vater doch nicht machen. Alfo feiig find die Leute,
die in allem, was fie in dieSer Welt find, Kinder bleiben dem Vater gegenüber
und nicht fich auf was Hohes und Gebildetes befinnen, als ob darin das Glück
der Welt beftünde. Gott Lob und Dank, daß es fo ift und daß die Weisheit auf
der Gaffe fich findet und nicht in Paläften und in Gelehrtenftuben. Gott ift der
Vater aller MenSchen; er verachtet das Geringe, Unfcheinbare, Arme nicht. Er
fieht den Gottesfunken in den einfachsten Menfchen; er fieht die Glut des Hungers

und Duriles nach Gerechtigkeit. Er fieht das Leid bei jedem Menfchen, er
fieht die gefchlagenen Menfchen, die dadurch fanftmütig geworden find, die
barmherzig und die reines Herzens find, die nicht allen Wuft in ihr Herz hineinlaffen.
Er fieht die Gekränkten um des Heilandes willen. Der Vater fieht die leidende,
gequälte, im Schweiß ihres Angeflehtes arbeitende und in Sorgen lebende Menfchheit;

er fieht alles Volk und alles Volk foil ihm angenehm werden. III. 73 und 74.

373



Hütet euch vor dem Sauerteig der Pharifäer und Schriftgelehrten! Das ift
der erfte Feind: das find die Menfchen, die Gott fo vergotten, daß kein Menfch
mehr zu Gott kommt. Merket euch den Satz! Der Geift der Schriftgelehrten und
Pharifäer aller Parteien ift der Geift, der Gott fo vergottet, daß kein Menfch
mehr zu ihm kommen kann und Gott zu keinem Menfchen mehr kommen kann,
daß immer eine Scheidewand ift. III. 33.

Wir find Stolzer als die Wiffenfchaft, unfer Wiffen muß größer fein als alles
andere; darum muffen auch wir uns in allem finden laffen, damit wir zu diefer
heiligen Wiffenfchaft kommen, fodaß der alte dumme Satz: „Die Theologie ift die
Königin der Wiffenfchaft", zur Geltung kommt. Im erften Teil des Mittelalters
war die chriftliche Theologie die Vorkämpferin der Kultur; alles, was zu wiffen
gab in der damaligen Römer-, Griechen- und Germanenwelt, das war gefammelt
in der Theologie; die Theologen waren die Bedeutendsten und Wiffenden in der
Gefellfchaft und führten die Völker aus ihrer Roheit heraus. Heute ift's natürlich

etwas fchwieriger, man muß den Kopf fehr auftun, um etwas imponieren zu
können mit dem, was man weiß. Ich muß es deswegen immer wieder fagen: Wir
Chriften muffen uns mehr bilden als andere Leute. LeSet doch nicht So viel Romane,
die keinen Sinn und Zweck haben! LeSet auch nicht So viel chriftliche Andachtsbücher,

die einen immer dümmer machen, lefet etwas, wodurch man in die
heutige Zeit hineinkommt, in das, was man heute wiffen muß, wenn man einen
modernen — ich muß diefen Ausdruck brauchen — Standpunkt einnehmen und
finden will; denn natürlich, die Chriften muffen das Modernité haben, d. h. wir
muffen dem Fortfchritt der Zeit die Spitze bieten, wir gehen ja am energifchften
vorwärts, wir fuchen den Tag Jefu Chrifti. Wir wollen am wenigften fitzen
bleiben, uns ift auch jede Entwicklung der Welt wichtig mit Beziehung auf's Reich
Gottes, auf das Gott mit der Menfchheit hinfteuert. Uns ift alles Wiffen der
Menfchen und alles Erleben der MenSchen ungemein wichtig, und darum fuchen
wir uns in diefen Gebieten... des menfchlichen Wiffens umzufehen, fodaß wir den
Mann ftellen können.

Aber das ift's nicht allein; wir haben noch ein eigenes, heiliges Wiffen,...
diefes heilige Wiffen flammt aus dem Umgang mit dem, was Gott fchon in der
Welt gegeben hat, und dazu dient uns die heilige Schrift in erfter Linie. Aus der
heiligen Schrift können wir heiliges Wiffen holen, d. h. den Geilt finden, durch
den wir das menfchliche Wiffen beherrfchen... Und indem wir Umgang haben
mit dem, was Gott uns geworden ift durch feine Boten, werden wir klug, klug
für's Heil der Menfchheit, für's Reich Gottes, und bin ich klug im Reich Gottes,
dann will ich alle menfchliche Wiffenfchaft zu meinen Füßen haben, mit
Leichtigkeit, fpielend. III. 310—314.

(Schluß folgt.)
Leonhard Ragaz.

Wo bleibt denn da Chriftus?
Offener Brief an den Reichskanzler von Papen.1)

Kiel, Holtenauerftraße 82*!., den 2. September 1932.

An den Herrn Reichskanzler v. Papen, Berlin.
Sehr geehrter Herr Reichskanzler!

Wiederholt haben Sie es als Ziel Ihrer Regierung bezeichnet,
chriftliche Frömmigkeit zu einer beftimmenden Macht im Leben des

x) Die Bedeutung diefes „Offenen Briefes" wird allen unfern Lefern klar
fein, ohne daß ich ein Wort dazu fage. Der Vielen von uns wohlbekannte Ver-

374



gelegten holländifchen Brief (Kopie). Er beanftandet eine Stelle in der
Mainummer der „Neuen Wege", 26. Jahrgang, Heft 5, wo Seite 232 gefagt wird,
daß in Niederländifch-Indien die Hälfte der Chinarindenernte vernichtet werde,
um für den Reft den doppelten Preis zu erzielen. Er beteuert, daß in
Niederländifch-Indien noch kein Kilogramm Chinabaft zerftört worden tei. Die China-
Pflanzer täten ihr möglichstes, um die Rinde fo billig wie irgendmöglich an die
Regierungen der andern Kolonien abzugeben. Aber alle ihre Mühe fei vergeblich,
folange alle Kolonialregierungen es vorziehen, taufende von Gulden pro Jahr für
den Unterhalt und die Bewaffnung jedes einzelnen Soldaten auszugeben, Statt nur
auch einen Gulden für die Genefung eines Malariakranken zu opfern. Er empfindet

die Kritik an den Holländern als befonders ungerecht, weil die Engländer aus
bloßer Profitfucht die weniger rentable Chinakultur, trotz ihrer hohen menfchlichen

Bedeutung, zu Gunften der rentableren Teekultur aufgegeben haben.
Wir haben auf Java immer wieder beobachtet, daß die Holländer fehr darauf

horchen, was in Europa über ihre Kolonien gefchrieben wird. Das ift ja doch ein
redit gutes Zeichen, indem es zeigt, daß fie Sich für die dortigen Zuftande, auch
in rein mentchlichen Dingen, verantwortlich fühlen. Dortige Schweizer haben uns
auch immer wieder geklagt, daß in der Schweiz Falfchmeldungen über Nieder-
länditch-Indien veröffentlicht würden, was für Sie außerordentlich peinlich Sei.

Man muß aber auch fagen, daß es lehr fchwer ift, die Vorgänge im Fernen Often
nach Zeitungsberichten richtig zu kritifieren, da die Zeitungsmeldungen fehr
mangelhaft find.

Dr. Kerbofch beruft fich auf unfer Ehrgefühl und untere Liebe zu Java,
damit wir die Angabe in den „Neuen Wegen" richtig ftellen. Da wäre es wohl
am beften und einfachsten, wenn Sie in einer redaktionellen Mitteilung in den
„Neuen Wegen" die frühere Angabe felbft berichtigen wollten. Dürfte ich Sie
bitten, mir mitzuteilen, in welcher Nummer die Berichtigung erfcheint, damit ich
Sie mir verfchaffen und Herrn Dr. Kerbofch Senden kann, als Beweis dafür, daß
wir uns um feine Angelegenheit gekümmert haben. Er hat uns auch eine feiner
holländifchen Schriften über die Frage, warum die Kolonialregierungen fo wenig
zur Chininbehandlung der Malariagebiete tun, gefandt. Falls Sie die Schrift zur
weiteren Orientierung intereffiert, bin ich felbftverftändlich gerne bereit, fie Ihnen
zuzuftellen, oder, wenn Sie es wünlchen, einmal bei Ihnen vorbei zu kommen.

Indem ich hoffe, daß Sie mit uns in der Erledigung diefer Angelegenheit
einig gehen, bitte ich Sie, Ihrer Familie herzliche Grüße von mir auszurichten."

Anmerkung: Ich hatte jene Notiz einer Quelle entnommen, die ich für zuver-
läSfig hielt und bedaure die fchlechte Information. Selbstverständlich macht es

mir Freude, diefe Berichtigung bringen zu dürfen, denn ich bin weit davon
entfernt, den Holländern etwas anhängen zu wollen. D. Red.

Druckfehler. S. 367, Z. 21 von unten muß es heißen: „Nizänifch" (ftatt
„Nizäifch"); S. 396, Z. 13 von oben: „Im Spiel" (ftatt „ein Spiel"); S. 398,
Z. 3 von unten: „fei's allgemeine" (ftatt „oder"); S. 400, Z. 14 von oben: „er
muß" (ftatt „und muß").

Die üblichen ganz kleinen Verfehen wird der Lefer felbft korrigiert haben.

Redaktionelle Bemerkungen.
Daß die Rubrik „Zur Weltlage" zu lang ift, weiß ich wohl. Das kommt

einmal von der Ueberfülle des Stoffes, dann aber auch davon, daß ich mich plötzlich

auf diefe neue Form einstellen mußte und noch damit zu ringen habe.
Befferung, im Sinne von Kürzung, ilt alfo möglich.

Das Gedicht „Bettag", für das letzte Heft zu fpät gekommen, ift gewiß auch

jetzt nicht veraltet.

471


	Über Religion, Christentum, Dogma, Theologie, Kirche, Bibel - mit besonderer Berücksichtigung des sogenannten Gottlosenproblems, II : Teil IV und V ; Anhang zu IV und V : Blumhardtworte über Dogma und Theologie
	Anhang

