
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 26 (1932)

Heft: 5

Artikel: Der Gott der Verlorenen

Autor: Holzer, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136284

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Gott der Verlorenen.

I.
Hier ift dein Schemel, dort ruh'n deine Füße, wo die

Aermften und Niedersten, wo die Verlorenen leben. Wenn
ich verSuche, mich dir zu neigen, kann mein Haupt nicht die
Tiefe erreichen, wo deine Füße ruh'n unter den Aermften und
Niedersten, den Verlorenen. Stolz kann niemals fich nähern,
wo du umhergehst in den Gewändern der Demütigen unter
den Aermften und Niedersten, den Verlorenen. Mein Herz
findet nie feinen Weg dorthin, wo du Freundfchaft hältft
unter den Freundlofen, unter den Aermften, den Niederften,
den Verlorenen. Tagore.

Haben wir auch fchon daran gedacht, welcher Menfch zum erften-
mal das Wort von der Liebe Gottes gefunden hat und auf welche
Weife es gefchah? Soviel ich fehe, war es auf dem Gebiet der Bibel
der Prophet Hofea. Wie ill er dazu gekommen? Er hat ein fchlech-
tes Weib geheiratet, ein Weib, das fchon, wo es zum erftenmal
genannt ift, als Dirne bezeichnet wird. Ob er das fchon wußte, als er
fie heiratete (der Prophet tat diefen Schritt auf Gottes Geheiß) oder
ob er ihr fchlechtes Wefen erft im Verlauf ihrer Ehe an ihrer Untreue
entdeckte, kann man wohl nicht Sicher entfcheiden. Ebenfo weiß
man nicht recht, wie man die weitere Erzählung zu verftehen hat
und ob es dem Propheten gelang, die Frau auf beffere Wege zu bringen.

Aber wenn wir den Quellen Glauben Schenken dürfen und nicht
zu vieles als fpäteren Zufatz ausfcheiden muffen, fo fcheint mir
folgendes feftzuftehen: Dem Propheten, der nicht aufhören konnte, auch
die tief Gefallene, fcheinbar hoffungslos Verlorene zu lieben, ift an
diefer Tatfache die ewige und unendliche Liebe Gottes aufgegangen.
Er mußte fich fagen: „Wenn ich, der kleine Menfch, nicht aufhören
kann zu lieben, auch das Wefen, das nicht mehr liebenswert ift, um
wieviel mehr muß er, der große Gott, die Menfchen lieben ohne Ende
und ohne Grenzen! Die Menfchen find verblendet; es fcheint keine
Ausficht zu beftehen, daß fie noch umkehren. Aber er liebt Sie

dennoch, mit einer für menfchliches Denken unbegreiflichen Liebe; er
hört nicht auf, für Sie zu hoffen, und er wird Sie auch noch — irgendwie

— zurückbringen, denn er ift der Mächtige! Jene Verlorene —
Gomer, die Tochter Diblaims — nimmt eine bedeutfame Stelle ein
in der Gefchichte der Religion: An ihrer traurigen Exiftenz ging zum
erftenmal einem Menfchen der Glaube an die Notwendigkeit und
Wirklichkeit einer unendlichen und ewigen Gottesliebe auf.

Noch Heben Jahrhunderte vergehen, dann ift die Zeit erfüllt und
wirkt in demfelben Lande Nordifrael, wo einft Hofea gelebt, Jefus
von Nazareth. Seine Botfchaft und fein Werk glauben wir zu
kennen; aber beides enthüllt uns, wenn wir's betrachten, immer wieder
neue Seiten. Ich erinnere zunächft, meinem Thema folgend, an das

197



Gleichnis vom verlorenen Sohn. Von den vielen Gleichniffen Jefu ift
es das bekannteste und das mit der breiteften Anfchaulichkeit
erzählte. Der felbftherrlich in die Fremde gezogene Sohn hat dort fein
Gut auf die fchändlichfte Weife verpraßt. Ins tieffte Elend gefunken
kehrt er heim und wird vom Vater fofort wieder als Sohn aufgenommen;

ja, der Vater bereitet ihm fogar ein Freudenfeft. Haben wir
eigentlich noch nie Anftoß an diefer Gefchichte genommen? Daran,
daß der durch alle Lafter Hindurchgegangene fogleich ohne jede
Prüfung Aufnahme findet, ohne auch nur ein ernftes, mahnendes
Wort (zu allererlt wenigftens!), daß vielmehr nur die überfchweng-
liche Freude, den Sohn wieder zu haben, das Wort erhält? Einem
modernen Dichter ill es eingefallen, den Gegenftand ironifch zu
behandeln: Der heimgekehrte Sohn ill innerlich ein Lump geblieben
und enthüllt fich in der Folge als folcher. Die Erzählung Jefu gibt
uns ja wirklich keinen ganz Sichern Anhalt, zu denken, daß es anders
gewefen fein müße. Denn daß der Sohn heimrennt, weil er Hunger
hat, und daß er ein paar fchöne Worte der Selbltdemütigung vor
dem Vater fpricht, das ill doch noch keine Gewähr für eine Befferung
wirklich von Grund aus. Hat der Vater bei der Heimkehr des Sohnes

nicht etwas vorfchnell gehandelt, und hat der ältere Sohn mit
feiner Reklamation nicht doch ein wenig Recht? Oder hat Jefus
einen fo Harken, für menfchliche Verhältniffe fall übertriebenen
Ausdruck gebraucht, um fagen zu können, was er fagen wollte: von der
Liebe Gottes, wie Sie fchon auf den erften Schritt der Umkehr fich fo
wunderherrlich offenbaren kann? Ja, gewiß, er hat allen an fich
felbft Verzweifelnden, allen denen, die infolge fchwerer Schuld, die
auf ihnen laftete, um jedes Selbftvertrauen und jeden Lebensmut
gekommen waren, wieder Mut machen und ihnen fagen wollen: „Ihr
könnt nicht groß genug von Gottes Liebe denken! Sie kann alles
bald zurechtbringen, wenn ihr zu ihr kommt!" Es ift das ewige
Erbarmen, das alles Denken überfteigt... Wir können uns nicht
ausdenken, in wie vielen Fällen fchon diefes herrliche Gleichnis feinen
Zweck erfüllt hat, wieviel neuen Mut in Verzweiflung, wieviel Kraft
zum Beginn eines belferen Lebens es armen Menfchen fchon gegeben
hat. Nicht umfonft hat die Ueberlieferung es in diefer liebevollen
Ausführlichkeit feilgehalten, und nicht umfonft hat es immer als
eines der Kernftücke des Evangeliums gegolten. Aber bei allem, was
uns fo lieb und vertraut geworden ift, befteht die Gefahr, daß es

uns zu gewöhnlich wird und wir fchließlich gar nicht mehr merken,
was es uns Erftaunliches fagt.

Eine Beftätigung diefes Erftaunlichen gibt uns Jefu eigenes
Verhalten: Seine feltfame Liebe zu den Verlorenen feines Volkes. Eine
Reihe bekannter Geftalten tritt uns da entgegen: Es lind die Zöllner
und Sünder und Sünderinnen. Es ill uns Chriften immer noch nicht
genügend aufgefallen, wie befremdlich es ift, daß Jefus für diefe

198



Partei nahm gegen die Frommen, die Guten und Gerechten feiner
Zeit. Aber feinen Zeitgenoffen ifl es aufgefallen, und fie haben
gefagt: „Siehe, wie ill der Menfch ein Gefeile der Zöllner und Sünder!"
Er mußte fich deswegen viel Hohn und Verleumdung gefallen laffen;
aber er wußte, was er tat. Er hörte nicht auf, den Gefallenen, von
der öffentlichen Meinung bedingungslos Verurteilten, die rettende
Hand zu reichen und fie mit gütigem und ernft warnendem Wort
wieder aufzurichten. So gab er ihnen die Kraft zu einem neuen
Leben. Um das Verlorene zu fuchen und zu retten, war er ja
gekommen!

Zum Zeichen, daß fein dahingehendes Wirken auch in der
allergrößten Not nicht aufhört, auch dann nicht, wenn alle irdifchen
Lebenshoffnungen zu Ende find, ift uns noch die Gefchichte vom
Schacher am Kreuz gegeben. Bei ihr möchte ich noch verweilen. Wir
alle kennen Sie. Von den beiden mit Jefus gekreuzigten Verbrechern
verfpottet ihn der eine; der andre dagegen verweift es ihm und bittet
Jefus, feiner zu gedenken. Diefer gibt ihm die Zufage: „Heute wirft
du mit mir im Paradiefe fein!" Gewöhnlich wird diefe Gefchichte
zu etwas ganz Unrichtigem verwendet: Es wird eine abgrundtiefe
Kluft gezogen zwifchen den beiden Schachern; der eine war bußfertig
und konnte noch gerettet werden, der andre war unbußfertig und ift
darum der für immer Verworfene. Wenn ich daran denke, welche
körperlichen Qualen die beiden am Kreuze auszuftehen hatten, daß
der eine, der fogenannte Gute, diefe Qualen vielleicht noch beffer
ertrug als fein Kamerad, weil er flärker war, fo erfcheint mir diefe
abfolute Scheidung ziemlich töricht. Die beiden Standen wohl gar
nicht fo weit voneinander: Nur hatte der eine noch die Kraft, fich
über die Schmerzen zu erheben, und der andre nicht mehr, fo daß
er in die Verzweiflung verfank. Unvergeßlich find Albert Steffens
ergreifende Ausführungen zu diefer Szene: Zwei Männer haben am
Fuß des Hügels Golgatha geftanden und alles gefehen und find dann
auseinandergegangen. Da kommt's dem einen in den Sinn, daß der
unbußfertige Schacher der Bettler war, dem er vor ein paar Tagen
mit harten Worten eine Gabe verweigert hatte. Er muß Sich fagen:
„Wäre ich freundlicher zu ihm gewefen, fo wäre er vielleicht nicht
zum Mörder geworden, hinge jetzt nicht am Kreuze und wäre nicht
verzweifelt!" Er kann keine Freude und Ruhe mehr finden. Nach
drei Tagen trifft er feinen Freund, der mit ihm auf Golgatha war.
Der ift auch in einer furchtbaren Verfaffung; denn er hat die
Entdeckung gemacht, daß jener felbe Mörder einft mitarbeitete an dem
fchönen Haus, daß er fich erbaut und darin er behaglich und fchön
zu leben gedachte. Da war es ihm unmöglich, länger in diefem Haus
zu wohnen; er hat es für immer verlaffen. Und die beiden Männer
fchließen einen Bund, niemals feiig werden zu wollen und niemals
den andern in die fchönen Geiftesländer nachzufolgen, fondern bei

199



dem Mörder in der Finfternis zu bleiben fo lange, bis auch der
gerettet wird und zum Lichte kommen kann. Wie Sie fich aber die
Hände reichen, lieht ein Dritter, den fie nicht kennen, neben ihnen
und fpricht: „Laffet mich mit in eurem Bunde fein: Nie wollen wir
uns von der Erde abwenden, wenn nicht der Letzte mit uns kommen
kann." Als fie ihre Hände in die des fremden Mannes legen, fehen
fie, daß diefe durchllochen find, und fie erkennen den Herrn Ja,
gewiß: Derjenige, der das Wort zum andern Schacher hat fagen können,

der dem Unglücklichen, der einfach aus tieffter Not heraus einige
hilfeflehende Worte an ihn gerichtet hatte, die herrliche Zusicherung
geben konnte: „Heute wirft du, blutbefleckter Mörder, gefunkener
Verbrecher, mit mir im Paradiefe fein!" hat fich auch von dem
andern nicht für immer abwenden können.

An anderer bedeutfamlter Stelle des Evangeliums begegnen uns
dann nochmals, wie mir fcheint, die Verlorenen: Bei dem grandiofen
Bild vom Weltgericht. Unter den geringlten (wörtlich: den klein-
llen) feiner Brüder, an deren Seite fich da Jefus fo unbedingt ftellt
und von deren Behandlung er abhängig macht, ob ein Menfch in den
Himmel oder in die Hölle kommt, Sind zunächft wohl freilich die
geringften und ärmften unter den Gliedern der chriftlichen Gemeinde
gemeint, die in Not, befonders in der Not der Glaubensverfolgung
find. Aber wenn da Hungernde, Kranke, Gefangene ohne jede ein-
fchränkende Bezeichnung aufgezählt werden, wer wagt, irgendwelche
Grenzen zu ziehen? Es ift das Elend der Welt überhaupt, das in
diefem gewaltigen Schlußbild der Weltgefchichte in Erfcheinung tritt,
und Chriftus, der Heiland, Steht da vor uns als der Bruder aller
Elenden: Er hat alles Leiden der Menfchen zu dem feinigen gemacht;
er trägt es und nimmt es dadurch hinweg. Wenn aber die Chriften
gefinnt fein follen, wie er gefinnt war, wenn fie feine Nachfolger
fein follen, fo muffen Sie das Gleiche auch tun, foweit als Sie nur
irgend können (Chriftus will ihnen dazu helfen!). Als das in letzter
Linie Entfcheidende lieht diefe große Aufgabe vor den Chriften und
vor der Chriftenheit. „Was ihr getan habt einem meiner geringften
Brüder unter denen, die verloren gehen, das habt ihr mir getan; was
ihr einem folchen nicht getan habt, das habt ihr mir nicht getan."

Nun ill das Licht, das Licht des Evangeliums für die Verlorenen,
fo hell angefteckt, daß es nie mehr ganz ausgelöfcht werden kann.
Bei Jefu Tod ift es noch am überwältigendften aufgeflammt. Denn
jene Menfchheit, die das Kreuz von Golgatha aufgerichtet und die
vor dem Kreuz brüllt und hohnlacht, das ill doch eine verlorene: Sie
hat den Heiligen Gottes, ihre einzige Rettung, von fich geftoßen und
getötet. Und die göttliche Antwort darauf? Die ill Liebe, verzeihende

Güte, nichts anderes. Mit dem Wort des Lebens antwortet er
auf das Tötliche, Höllifche, das lie getan.

Etwas davon geht auf die erften Christengemeinden über. Sie

200



haben fich der Menfchen aus den unterften Schichten der menfchlichen
Gefellfchaft angenommen, um die fich bisher niemand gekümmert
hatte. In ihre Reihen traten manche ein, die von der Gefellfchaft
aufgegeben waren. Eine Gemeinfchaft, wie fie uns in der erften
Chriftengemeinde von Jerufalem gefchildert wird — Ein Herz und
Eine Seele —, hat natürlich die Kraft, folche zu halten, die fonft, auf
fich allein geftellt, verkümmert und verdorben wären.

Jetzt fteigt vor meinem Auge eine Geftalt auf, kein verkommener,
tiefftehender Menfch diesmal, fondern einer, der fich mühte um Gottes

Gebote wie kaum jemand; aber einer, der aus Treue gegen die
heiligen Ueberlieferungen der Väter Jefus und feine Sache haßte wie
wenige: Ein fanatifeher Verfolger der erften Chriftengemeinde. Alfo
einer, der gründlich verloren war für Jefu Sache. Und an ihm hat
Jefus Chriftus feine Macht über Menfchen, auch über folche, von
denen man es am wenigften geglaubt hätte und von denen fcheinbar
gar nichts für ihn zu erwarten war, gezeigt wie an wenigen. Er hat
— durch einen Gewaltftreich, möchte man fagen — den Mann ganz
— mit Leib und Leben, mit allem, was an ihm war — zu dem
Seinigen gemacht, daß er, Paulus von Tarfus, zum größten aller
Verkündiger Chrifti geworden ift, die bis heute gelebt haben. Seine

ganze widerchriftliche Vergangenheit mußte ihm dazu dienen, feine
Kräfte für Chriftus nur um fo mehr anzufpannen, um fo unermüdlicher

zu gebrauchen, um, wenn es möglich wäre, das Furchtbare wieder

gut zu machen, was er einft gefehlt. Denn wie der Schmerz einer
unvernarbten Wunde war es ihm, daran denken zu muffen, daß er
einft den geliebten Meifter, der ihm jetzt alles war, verfolgt hatte.
Gegen das brennende Bewußtfein davon konnte ihm nur eines, eines
helfen: Tag und Nacht fich mühen für ihn! Je größer einft die Feind-
Schaft, der Haß geweSen war, defto heißer und feuriger mußte jetzt
die Liebe fein, defto unabläffiger der Dienft, um jeden, auch jeden
Zweifel auszutilgen an die tieffte Reue, die völlige Umkehr, die
Stattgefunden! Wer kann wohl ermeffen, in wie großem Maße die Tätigkeit

des Paulus ihre Einzigartigkeit — ihre tiefe Glut, ihr ewig
weiterdrängendes Wirken, dem erft Gefängnis und Märtyrertod eine
Grenze fetzte! — erhalten hat dadurch, daß Sie den Kontraft
gewinnen mußte zu einer dunklen, Schmerzlichen Vergangenheit?
Das war wie ein vorwärtstreibender Stachel. Nie konnte des
Paulus Gefühl ganz befriedigt fein: Immer mußte er, wie er uns
bekennt, Sich ausftrecken — jagen — nach dem vor ihm Liegenden.
Niemals konnte ja feine Dankesfchuld abgetragen fein! Auch er ift
uns ein Beweis dafür, daß Gott aus dunklem Erdreich, dem Reich
der Verlorenheit, noch feine größten Kräfte ziehen und feine auser-
lefenften Werkzeuge fich bilden kann.

Leider ill dann nach den erften großen Jahrhunderten das
Chriftentum ftark heruntergekommen ins bloß Menfchliche, Allzumenfch-

201



liehe, aber etwas von der Kraft des Evangeliums auch in den
Verlorenen ift als mehr oder weniger bewußte Ahnung dennoch erhalten
geblieben. Ich denke an Auguftin, der aus einem Sohn vieler Tränen,
freilich auch vieler Gebete, feiner bekümmerten Mutter zum größten
aller Kirchenväter wurde. Ill er gleichfam ein paffives Zeugnis für
die Macht der Gottesliebe, fo haben wir ein noch größeres aktives
an Franz von Affifi: Das Volk erzählte fich die wunderbarsten Dinge
darüber, was die milde Güte diefes Heiligen zur Rettung von
verlorenen Menfchen vermochte. Wir dürfen uns ferner an den tiefen
Sinn der mittelalterlichen Wohltätigkeit erinnern: Der Bettler, der
Sieche und der Krüppel waren fozufagen notwendig, um in den
Himmel zu kommen, und jede ihnen erwiefene Hilfeleiftung, auch
die allerkleinfte, war darum wichtig und heilig. Das war freilich
fehr unpraktifch, und eine furchtbare Demoralifation und Entartung
der Frömmigkeit ins rein Aeußerliche waren die fchließliche Folge.
Aber folange auch nur ein wenig Ernft dabei war, zittert doch da
etwas nach von der Stimmung von Matthäus 25, von jener
Stimmung, in der die Angft vor dem Weltgericht lieh verbunden hat mit
dem Wort: Was ihr getan habt einem unter meinen geringften Brü-
A j„„ u„u* :ur ~: „...,., \Y/;r L-->-•»— -J-- u„,„-„ f~ „:^u^ m/,i,rutili, cms udui im lim gv.Lciii. w 11 xvvinii.ii uao ULUIC 11/ 111U11 iliVlll.
Aber es ill damit wie mit fo manchen verfchwundenen Erfcheinungen

der Vergangenheit: Mit ihrem Schlechten ill auch ihr Gutes
verloren gegangen.

Wir wenden uns den letzten Zeiten zu. Im 18. Jahrhundert, der
Zeit des Pietismus und der darauffolgenden Aufklärung, vollzieht
fich eine große Veränderung. Am Rande der Gefellfchaft zeigen fich
immer deutlicher und bedrohlicher ihre Entgleiften und Verlorenen.
Sie treten wieder in den Gefichtskreis der Chriftenheit, und man
fängt von neuem an, fich auf die Pflicht ihnen gegenüber, diefes
Wefentliche des Evangeliums, zu befinnen. Nachdem die „Glaubens-
ftreitigkeiten" ausgetobt und ausgewütet haben (in Wirklichkeit
handelte es Sich ja dabei in den feltenften Fällen um das, was den
Namen „Glauben" in der Tat verdient) und während die Ketzer-
und fchließlich auch die Hexenverbrennungen langfam am Horizont
verfchwinden, kann in diefem Zeitalter die rettende Liebe, die nach
dem Verlorenen fucht, wieder freier ihr Amt antreten. Es ill die
Stunde der großen Pietiften und Philanthropen, deren Tätigkeit ja
ziemlich bekannt ift. Ich möchte mich darauf befchränken, auf eine

ganz große Geftalt, die in diefer Zeit wirkte, hinzuweifen, auf unfern
Heinrich Peftalozzi, diefen wunderbaren Menfchen, der fo ungefähr
alle fruchtbaren Gedanken der Folgezeit bis in die Gegenwart herein
fchon vorgeahnt und vorgedacht hat aus feinem Herzen voll Liebe
heraus. Gegen die Strafmethoden der bürgerlichen Gefellfchaft hat
er — vor nunmehr 150 Jahren! — feine Stimme erhoben in einer
erfchütternden Schrift über den Kindermord. Er ftellt darin fehr

202



radikale, zum größten Teil auch heute noch nicht durchgeführte
Forderungen an die Strafjuftiz im Sinn ihrer völligen Umgeftaltung
ins Humane. Die Folgen der Liebe müßen nach ihm Dank und Bef-
ferung fein; der Elende kann durch wahre Hilfe zu reineren und
edleren Gefinnungen und Grundsätzen gebracht werden. Statt der
roh zugreifenden fogenannten Gerechtigkeit ift ein tief eindringendes,

liebevolles Verftändnis nötig. Das ill in Wirklichkeit eine Umkehr

zum längft vergeffenen Evangelium, zur Methode Jefu gegenüber
den Sündern und Sünderinnen. Wie ergreifend ill Peftalozzis

Hilfefchrei für den armen Menfchen, der eigentlich gut ill und das
Gute will: „Wenn er böfe ift, fo hat man ihm ficher den Weg
verrammelt, auf dem er gut fein wollte. O es ill ein fchreckliches Ding
um diefes.. den Weg verrammeln!" Keine Rückficht auf dogma-
tifche Korrektheit foil uns daran hindern, die Wahrheit diefer
flammenden Worte zu empfinden und die Schuld unfrer Gefellfchaft, auch
untrer chriftlichen Gefellfchaft, jenen armen Menfchen gegenüber, die
fo gern gut fein möchten, aber das Gute nicht finden können. Oder
hat die Chriftenheit diefen Schrei fchon genügend gehört?

Dann ill das 19. Jahrhundert gekommen. Es hat die allergrößten
äußerlichen Veränderungen gebracht im Antlitz der Menfchheit, die
ungeheuerlichften, bis heute noch nicht abgeklärten Umwälzungen
und die fchwerften, bis heute noch nicht beantworteten Fragen. Jener
bedrohliche Rand um die menfchliche Gefellfchaft — die Sphäre der
Verlorenen und Entgleiften — ill er nicht immer größer geworden?
So dringend wie noch nie ftellt Sich uns heute die Frage nach dem
Evangelium für die Verlorenen. Aber wir haben im Hinblick darauf
nicht nur Anlaß zur Klage: Diefes wegen feiner Glaubensarmut ge-
fcholtene Jahrhundert hat uns ein ganz anders weites und großes
Verftändnis des Evangeliums gebracht, als es vielleicht irgend eine
frühere Zeit hatte. Nur kurz weife ich auf die Verkündigung der
beiden Blumhardt hin. Die Hoffnung auf das Reich Gottes, die lie
wieder auf den Leuchter Hellten, ill nichts anderes als die Hoffnung
auf die kommende Kraft Gottes, die Sich an der ganzen Welt, auch
ihren bisher verloren gegebenen Teilen, mächtig erweifen muß und
erweifen wird. Ich führe einige Worte des Jüngern Blumhardt an,
die diefes Evangelium mit jubelnder Freude in die Welt hinausrufen:

„Es ill alles geliebt, weil JeSus geboren ift; alle miteinander follen fich geliebt
fühlen, und kein einziger Menfch foil fich verworfen fühlen alle Kreaturen find
die Geliebten, weil Jefus geboren ift. Der Jefus hat an alle fein Recht, das Recht
des Liebens und des Erbarmens Gottes; das ift das Chriftusrecht an alle Menfchen
und jede Kreatur. Dem darf nicht ein Haar breit weggenommen werden; kein
Menfch, keine Sünde, kein Tod, kein Teufel darf dem Chriftus auch nur ein
Fädelein in diefer Welt wegnehmen; alles ift des Chriftus geworden und eben damit
auch der Liebe des Vaters im Himmel.... O wollte Gott, daß dieSe Stimme den
Verlorenen zukäme!... O betet, daß dieSe Stimme wieder gehört wird; betet, daß
dieSer Stimme wieder geglaubt, daß der Liebe geglaubt wird und nicht dem Tod,
dem Frieden und nicht der Hölle, daß dem Guten geglaubt wird, weil Jefus lebt.

203



Meinen letzten Blutstropfen will ich einfetzen, damit endlich Jefus, der
Auferstandene, zu allen Kreaturen kommen kann, daß kein falfcher Prophet mehr
irgend einer Seele den Weg zum Vater im Himmel Schwer machen kann und
darf. Chriftus ift die Liebe Gottes zur Welt, zur ganzen Welt!"

Das find Worte des Glaubens. Glaube ill nämlich immer etwas
Kühnes: Um einen andern Glauben gebe ich nicht viel.

Dem, was diefe beiden Männer an Evangelium, d. h. eben an
Freude, die allem Volk widerfahren wird, verkündet haben,
antwortet auf der andern Seite das Lebenswerk und der Lebenskampf
einer Reihe von großen Chriften der Tat, wie Sie wohl kaum ein
anderes Zeitalter aufzuweiten hat. Diefes 19. Jahrhundert ift trotz
allem doch auch das Jahrhundert der Liebe und damit auch ein
Jahrhundert des Glaubens geworden: Denn die Liebe ift der Stärkste
Beweis des Glaubens. Wer find die Retter des Chriftentums im 19.
Jahrhundert gewefen? Nicht die großen Theologen, feine theoretifchen

Verteidiger (gegen deren Wert ich übrigens nichts fagen will).
Seine entfcheidenden Retter waren jene „Menfchen der Liebe" (die
etwa in dem fo genannten herrlichen Buche von Karl Nötzel dargeftellt

find, aber noch viele andre diefer Art). Ich nenne die bekann-
teften von ihnen: Guftav Werner, Hinrich Wichern, Friedrich Bodel-
fchwingh, Thomas Barnardo, William Booth, Elifabeth Fry, Jo-
fephine Butler, Mathilda Wrede. Alfo diejenigen, deren Tätigkeit
Sich auf die Verlorenen erftreckte, feien es nun verwahrlofte Kinder,
die „Brüder von der Landftraße", die Gefangenen oder die ins Lafter
Gefunkenen (ins Lafter des Alkoholismus oder des Sexualismus; beide
gehen ja immer Hand in Hand). Von einer diefer Geftalten, einer
befonders großen und wuchtigen (die in Nötzels Buch fehlt), möchte
ich noch befonders reden.

Von William Booth, dem Gründer der Heilsarmee. Zuerft ein
bezeichnendes Wort aus feinem Mund.

„Gnade! Haft du das Wort gehört? Haft du feine Macht geSpürt? Gnade!
Kannft du feine verborgene, unergründliche Bedeutung befchreiben? Gnade! Laß
alle Winde diefen Laut hinaustragen! Gnade! Ruf es hinaus in deine Umgebung,
bis es keine unvergebene Sünde, keine Befleckung, keinen von der Hölle gezeichneten,

ungereinigten Geift, keinen Unheiligen mehr gibt! Bis es keine Spur des auf
der Welt lallenden Fluches, kein Leid mehr gibt, das nicht gelindert, keine Träne,
die nicht getrocknet worden wäre. Bis die Welt mit Heil überfchwemmt ift und
alle Menfchen fich in feinen lebenfpendenden Strom tauchen."

Um es dazu zu bringen, wandten er und, ihm folgend, die von
ihm gegründete Heilsarmee befondere Mittel an, die die Menfchen
herbeiziehen, unter allen Umftänden aufmerkfam machen follten.
Uns ift diefes äußerliche Wefen unfympathifch, aber wenn es wirklich

um eine fo folgenfchwere Entfcheidung geht, wie die Chriftenheit

zu glauben vorgibt, ili da nicht eine heftige Gelle, ein gellender
Ton eigentlich viel begreiflicher und viel mehr am Platze als
der höfliche und Stille Anftand der Chriften im allgemeinen, die die

204



andern Menfchen fcheinbar ganz feelenruhig können ins Verderben
laufen fehen? Ift eine folche Haltung wirklich „chriftlich"? Spricht
fie nicht vielmehr den einfachften Begriffen der Menfchlichkeit Hohn?
Und dabei gibt man vor, an die Liebe Gottes zu glauben und in diefer

Liebe zu wandeln? Es ift mit Recht gefagt worden, unfre Kirche
müßte etwas vom Sinn der Heilsarmee annehmen. Das könnte ja in
einer freieren Art gefchehen, nicht mit den bisher dort angewandten
pietiftifchen Methoden. Aber etwas von der angreifenden Aktivität
der Heilsarmee follte ganz gewiß fich der Kirche bemächtigen. Sollte
die chriftliche Gemeinde nicht überhaupt eine Armee des Heils fein?
Armeen des Unheils, des Todes gibt es genug auf Erden: Hat die
chriftliche Kirche nicht die Bestimmung, ihnen als eine Armee des
Heils in der Kraft Gottes entgegenzutreten? William Booth konnte
den Anblick der unaufhörlichen Leiden der Menfchheit nicht ertragen
und wurde durch die Trägheit und Gleichgültigkeit der Kirche zur
Entrüftung getrieben. Nach feinem Empfinden fchrie die entfetzliche
Not der Armen zum Himmel. Aus feiner flammenden Empörung
darüber, daß man es duldete, daß Männer obdachlos die Nacht unter
den Brücken auf dem Steinboden zubrachten, gingen die Urfprünge
des großen Sozialwerks der Heilsarmee hervor. Den Höhepunkt
feines weltumfäffenden Wirkens erlebte Booth, als er 75 Jahre alt
war. In diefer Zeit befaßte er fich noch mit der Hoffnung, die ganze
Welt zu bekehren.1) Er, der die Schwärmerei haßte, behielt freilich
diefen Traum faft ganz für Sich und fprach nicht viel von feinem
dahingehenden Hoffen und Beten. Aber ohne Zweifel hat er im
Geheimen vor Gott diefes letzte gewaltige Verlangen feiner Seele aus-
geSchüttet und eben darum mit immer zunehmender Zähigkeit Sich

ans Leben geklammert, um noch die Erhörung feines Flehens zu
erleben und feinem Meifter noch auf diefer menfchlichen Erde der
Sorgen und Tränen zu Füßen fallen zu können. Denn Gottes
vollkommener Sieg auf Erden fiel für ihn zufammen mit der Wiederkunft

Chrifti (wieder muß man da an die beiden Blumhardt
denken). Ueberhaupt hatte er einen unendlichen Willen zur Aktion:
Die recht verftandene Hoffnung auf Gott und fein Reich macht den
Menfchen nicht untätig, fondern entfeffelt vielmehr feine ftärkften
Energien. So wollte Booth nicht nur in diefem, fondern auch im
nächften Leben wirken für die Mehrung der Ehre feines Herrn und
für das Wohl befonders der Gefchöpfe, die Sich am wenigften felber
helfen können. Kurz vor feinem Tode fagte er: „Ich gehe jetzt ins
Trockendock zur Reparatur." (Das ill allerdings etwas anderes als
das Denken derjenigen Chriften, die nur fo fchnell wie möglich aus
diefer Welt der Verlorenheit weg nach der Ruhe des Himmels ver-

x) Merkwürdig, daß folche großen Geister wie Paulus, Blumhardt, Booth folche
„fchwärmerifchen" Hoffnungen hegen können, über die wir andern „nüchternen"
Menfchen lächeln muffen! Aber einft werden fie, die Propheten, Recht behalten....

205



langen.) Noch eine kurze, für die Heilsarmee bezeichnende Anekdote:

Während einer Hilfsaktion in einer bedrängten Stadt fammel-
ten alle Geiftlichen der verfchiedenen kirchlichen Gemeinfchaften ihre
Leute, ein jeder diejenigen, die zu feiner Kirche gehörten: „Wer zu
meiner Kirche gehört, der folge mir!" Der Vertreter der Heilsarmee
aber rief: „Burfchen, ihr alle, die ihr zu niemand gehört, folgt mir
nach!" Ift das nicht fchön und dem Evangelium am meiften ent-
fprechend? In den Ruhepaufen feines höchften Alters träumte Booth
feinen Traum von der Welteroberung weiter; er träumte von einer
Welt, die frei von Sünde fei; er wollte die ganze Welt retten. Und
unter Rettung verftand er nicht nur die Rettung vor der Hölle,
fondern Rettung vor allen Folgen eines fchlechten Lebenswandels, ebenfo

vor Armut, Mutlofigkeit und Angft. Ihn jammerte die ganze
irrende Menfchheit, vor allem auch das Schickfal der unfchuldigen
Kindlein in den Großftädten. Das raubte ihm feine Ruhe, daß er,
auch als er körperlich fehr leidend geworden war, nicht Hill bleiben
konnte. Lieber Lefer, das war ein Mann, in welchem, mag er im
einzelnen gedacht haben, wie er wolle, die Gefinnung Jefu Chrifti in
feltener Kraft lebte. Seinem Sohn und Nachfolger hat er fein Werk
übergeben, wie ein König fein Reich übergibt, und als letztes
Vermächtnis legte er ihm die Sorge für die Obdachlofen ans Herz. Eines
feiner letzten Worte vor feinem Tod war (wieder denken wir an
Blumhardt): „Die Verheißungen Gottes find gewiß." Einft hatte er
gefagt: „Solange Frauen weinen, wie Sie jetzt tun, will ich kämpfen.
Solange kleine Kinder hungrig umherlaufen, wie fie es jetzt tun, will
ich kämpfen. Solange Männer ins Gefängnis gehen, hinein und heraus,

wie fie es jetzt tun, will ich kämpfen." Er hat fein Verfprechen
gehalten! Mögen die einzelnen Mittel der Heilsarmee in vielem
unzulänglich und gegenwärtig veraltet fein in der Richtung diefes
Geiftes, der kämpft und hilft und rettet, geht es jedenfalls vorwärts.

II.
Ich bin am Schluß meiner gefchichtlichen Skizze angelangt. Was

wollte ich damit? Was foil es heißen, wenn ich von einem Gott der
Verlorenen rede? Einfach diefes, daß Gottes Macht ohne Grenzen
und Schranken ift, daß Sie über alles weit hinausreicht, was unfer
kleines menfchliches Denken und Urteilen noch für möglich hält:
Alle gehören zu Gott! Ich laffe mich nicht ein auf eine Erörterung
der metaphyfifehen Frage, ob alle Menfchen gerettet werden, fondern
fage einfach: Die Richtfchnur untres Verhaltens muß die Wahrheit
fein: „Gott will, daß allen Menfchen geholfen werde!" Jefus zeigt
uns auch, daß einem jeden geholfen werden kann, fobald er
umkehrt. Eine jede Einftellung, ein jedes Verhalten, die aus einem
andern Gefichtspunkt herausgehen als demjenigen, daß alle gerettet
werden muffen und auch gerettet werden könnten, ift falfch und un-

206



v-

chriftlich. Müßte danach die Aktion der Chriftenheit nicht ganz
anders auf alle gerichtet fein, als Sie es jetzt ift? Ihr fagt: „Die und
die find rettungslos verloren." Es mag zutreffen; aber wenn ihr es

fagt und ihr fühlt nicht, daß ihr felber mit fchuld daran feid, weil
ihr eine innere Verpflichtung allen gegenüber habt, dann ift es kein
christliches Denken. Wozu haben wir die Kraft des Evangeliums?
Wozu ift Sie fchon faft zwei Jahrtaufende wirkfam auf Erden? Weichen

die Chriften nicht zurück vor dem Ganzen ihrer Aufgabe, vor
dem Letzten und Größten? Gottes Wille ill auf alle gerichtet, er
muß feine Kraft an allen wirkfam erweifen. Frühere Zeiten haben
von einer doppelten Prädeftination (Vorherbeftimmung durch Gott)
fprechen können, von einer zum Leben und einer zum Tode. Schon
für das allergewöhnlichfte chriftliche Fühlen ift diefer Gedanke heute
zu etwas ganz Unerträglichem und Unmöglichen geworden. Eine
folche doppelte Prädeftination, wie Paulus und die Reformatoren fie
lehrten, ift für uns nicht mehr Wahrheit. (Damit fage ich nichts

gegen die tiefen Beweggründe zu diefer Lehre. In dem, was ein Paulus

und die Reformatoren lehren, ill natürlich immer eine Wahrheit.
Aber in der Starrheit, in der dort jene Lehre gemeint zu fein
fcheint, kann Sie niemals für uns gelten.) Dann gibt es alfo nur noch
eine Prädeftination: die zum Leben. Gottes Wille ill die Rettung
aller! Wir aber follen die Werkzeuge diefes Gotteswillens fein, und
im Evangelium mit feiner Liebes- und Glaubenskraft haben wir das
Mittel dafür, an diefe Aufgabe heranzutreten. Geftalten wie
diejenigen, die ich genannt und zum Teil gefchildert habe, zeigen uns
auch, daß die Chriften es könnten, daß noch ein ungeheures Refer-
voir von Kräften aufgefpeichert ift im Evangelium. Aber heute gilt
noch vielfach das Wort von dem Schatz, der im Acker verborgen ift:
Wer hebt ihn endlich, daß die ftaunende Welt feinen Wunderglanz
vollkommen fchaute?

Die Not gerade der heutigen Welt ift groß. Sie ill darum fo
groß, damit wir die Notwendigkeit der Hilfe Gottes, der großen
Hilfe Gottes felber, um fo intenfiver fpüren. Darum dürfen wir
auch fagen: Gerade durch diefe Not ift Gott vielleicht untrem Ge-
fchlechte näher, als er irgend einem früheren Gefchlechte war. Wird
es uns heute fchwerer, zu glauben? Zu glauben für untre arme,
verlorene Welt? Gewiß! Aber daß es uns fchwerer wird, das fagt uns
gerade, daß wir einen größeren und Stärkeren Glauben nötig haben,
als er bis jetzt unfer eigen ift. Die Verlorenen in der verfchiedenften
Geftalt find als Zeichen der Entfcheidung an den Weg der Chriftenheit

geftellt. Verfchwende fle keine Zeit mehr damit, zu klagen über
diefe Erfcheinung, fondern fage fie fich einfach, daß fie uns von Gott
als Aufgabe an den Weg geftellt ift. Und folange diefe Aufgabe
nicht gelöft ift, werden wir durch fie an untre Schuld gemahnt und
wird uns zum Bewußtfein gebracht, daß noch ein Mangel befteht in

207



unfrem Chriftentum. Wenn ich mir fo oft fagen muß im Blick auf
einen Menfchen, der verkommen ill oder unter der Lall feines
Uebels verzweifelt: „Ach, daß ich dir nicht helfen kann!" muß
ich mir nicht dazu fagen: „Eigentlich follte ich, als Chrift, dir helfen
können; wenn ich das wäre, was ich fein follte, könnte ich es!"
Wenn uns auf folche Weife diefe armen Menfchen daran erinnern,
daß unfre Glaubenskraft noch um vieles wachfen muß, find fie uns
dann nicht nötig? Nicht nur wir follen ihnen helfen, auch Sie helfen
uns zu etwas. So bedient fich Gott auch ihrer als ihrer Werkzeuge,
wie wir fchon ganz am Anfang fahen.

Ueberhaupt, was fpreche ich von den Verlorenen, als ob das eine
fo ganz beftimmt abgegrenzte Klaffe von Menfchen wäre! Wir alle
liehen doch in Gefahr, zu denen zu gehören oder unter die zu kommen,

die verloren gehen. Vor einiger Zeit Hand im „Kirchenblatt"
ein Wort, das mich fehr freute: „Chriftus bedeutet nicht „Aufruf an
die Guten", fondern Rettung der Verlorenen." Das bezeichnet die
Situation für uns alle. In einem neueren Buch von Anna Schieber
lieht die Gefchichte einer Frau, die eine Schuld durchs Leben tragen
muß. Sie hat etwas begangen, wodurch freilich nicht das Wohl von
Menfchen in Mitleidenfchaft gezogen wurde, das aber doch vor den
Menfchen, wenn es jemand wüßte, als ein Verbrechen gegolten und
ihr die Ehre geraubt hätte. Sie trägt um fo fchwerer an diefer
verborgenen Schuld, als fie äußerlich vor den Menfchen tadellos und
aufs höchfte geachtet und geehrt dafteht. Vor ihrem Tode bittet Sie

ihren Sohn, bei ihrem Begräbnis nur ein Bußgebet fprechen zu laffen;
das fei vielleicht das einzige Gute an ihr, daß fie fich nicht beffer
vorkomme als irgend ein andrer Menfch, er fei, wie er wolle. Ich
meine, das Gefühl diefer Frau, das „fich nicht beffer vorkommen als
irgendwer" müßte uns allen eigen werden. Und find wir dann fo
„arm am Geifte, voll Hunger und Dürft nach der Gerechtigkeit, trauernd

über uns felber", fo tritt das Evangelium an uns heran mit dem
fiebenfachen „Selig! Selig!" Sehen wir nicht mehr auf uns felber, fo
finden wir den Gott, der die Verlorenen rettet, den Gott, der aus dem
Nichts feine Welt fchafft, der aus der Finfternis das Licht hervorruft,
den Gott des Wunders und der Allmacht, der auch das Unmögliche
möglich macht.

Haben wir den gefunden, fo können wir auch andern Menfchen
innerlich helfen. Eine der Aufgaben von uns Chriften fehe ich darin,
den Menfchen Mut zu machen, großen Mut! Wir follen den innerlich

Leidenden und Verzweifelnden fagen, daß auf den erften Schritt
der Umkehr hin Gott bereit fei, mit all feinem Reichtum und feiner
Kraft zu ihnen zu kommen. „Lauter Glaube, Luft und Liebe, Kraft
in Gott follen wir fein," fagte Blumhardt. Ift uns das fchon
felbftverftändlich? Nun, ich möchte nur betonen: Wir muffen's aus dem
Tiefften holen, wenn wir Gedrückte aufzurichten haben, und wir

208



können's auch aus dem Tiefften holen, denn unfer Gott ill der Gott
der Verlorenen!

Wir richten unfre Augen auf die arme Welt der Gegenwart mit
ihrer taufendfachen Verlorenheit. Wir tun es mit ftarkem Vertrauen
und großer Hoffnung: Gott wird diefer Welt helfen, denn es ift
feine Welt! Fürchten wir uns nicht, das auszufprechen, trotzdem wir
wiffen von dem Sumpf ihrer Lafter, von ihrer unüberfehbaren
materiellen und geiftigen Not (man braucht nur an die Millionen Arbeits-
lofer und Hungernder zu denken), trotzdem wir wiffen von der
Gefahr des Völkerkrieges und der noch größeren des Bürgerkrieges. Er
ift der Mächtige auch in unfrer Zeit und wird noch die großen bib-
ÜSchen Verheißungen erfüllen, die von der erwachenden Sehnfucht
der Völker und von der Ausgießung feines Geiftes auf alles Fleifch,
vom Bund zwifchen ihm und den Menfchen und vom Friedensreich!
„Die Verheißungen Gottes find gewiß", fagte William Booth. Aber
Gott braucht uns. Wenn wir fonft gar nichts tun könnten, fo braucht
er unfern Glauben: Wir dürfen wiffen, daß fchon der wichtig ift und
etwas beitragen kann zur Rettung der Welt.

Mit dankbarer Freude anerkenne ich, was im Anfchluß an das
Werk jener Großen, von denen ich redete, zur Rettung der Verlorenen

getan wird in der Chriftenheit. Ich denke z. B. an die Heime,
wo die verlaffenen Kinder aufgenommen werden; ich denke an die
Arbeit der den gefunkenen Trinkern nachgehenden Blaukreuzagenten
(gewöhnlich find es felber gewefene Trinker, darum können Sie's am
beften: das ift ganz folgerichtig nach allem, was ich hier ausgeführt
habe). Ferner an jene chriftlichen Führer, die zu den Arbeitern, den
Sozialdemokraten gehen, dafür freilich von vielen Chriften mißverstanden

oder gar befchimpft werden; diefe letzteren fcheinen nicht
daran zu denken, daSS Jefus nicht zu den Frommen und Kirchlichen
ging, aber zu den Zöllnern und Sündern. Weiter erinnern wir uns
an die Miffion, durch welche in unfrer Zeit viele Nichtchriften zu
Chriften werden, wahrfcheinlich zu belferen Chriften, als wir im
alten Europa es find, weil Sie in der erften Liebe Stehen; auch an die
ärztliche Million denken wir, welche die fremden Völker aus ihrem
Krankheitselend zu reißen fucht. Und noch vieles andere könnten
wir nennen! Es ift alles recht, wenn es ohne Selbflgerechtigkeit und
Machtinltinkte, einfach im Geift des felbftlofen Dienenwollens,
gefchieht. Freilich will es uns wie nichts vorkommen all dem Elend
gegenüber. Darum hoffen wir auf Gottes noch größere Kraft, auf
fein Reich! Diefe große Erwartung für unfre ganze arme verlorene
Welt macht uns ftark und froh. Wir glauben an Gottes Wirken
gerade dort, wo wir am wenigften können, wo alle menfchlichen
Hilfsmittel und Hoffnungen zu Ende find. Zu furchtbaren Entfchei-
dungen, zu letzten Kämpfen fcheinen fich die Weltereigniffe zufam-
menzuballen. Seien wir ruhig: Es geht heute um alles, aber Gott

209



wird alles gewinnen! Keine Nacht ift ihm zu dunkel. Er fchafft
jetzt aus dem Tiefften und wird feinen verlorenen Sohn, die Menfchheit,

doch noch retten, einen Brand aus dem Feuer!
Ich habe früher einmal in einem Kreis von Menfchen einige diefer

Gedanken geäußert. Jemand antwortete mir: „Ja, wir haben
doch nicht gerade diefe Aufgabe an den Verlorenen; nicht diefes
Schwerfte wird von uns verlangt; unfre Aufgaben, denen wir zu
genügen haben und mit unfren Durchfchnittskräften zu genügen im-
ftande find, find zum Glück leichter." Das ill ja ganz richtig. Es
muffen Berufene fein, die diefe Aufgabe angreifen, und Gott beruft
lie; fo ill es immer gewefen, und fo wird es immer fein. Gott allein
kann die Kräfte dazu geben, wie er fie jenen großen Helden des
Glaubens und der Liebe gegeben hat, daß fie das werden konnten,
was fie wurden. Ohne diefe Vorausfetzung muß dem Menfchen bald
der Atem ausgehen. Ins Unendliche wächft ja fchon die Aufgabe an
einem einzigen verlorenen Menfchen! Aber find wir (ich rede von
uns Chriften überhaupt) ausgefchloffen von der innern Teilnahme an
diefen Dingen, wenn wir nicht gerade einen fpeziellen Beruf an den
Verlorenen haben? Ich glaube, genügend gezeigt zu haben, daß das
nicht fein kann. Wenn's nur wegen des einen wäre, uns zu zeigen,
daß wir noch in den allererften Anfängen unfres chriftlichen Werdens

liehen! Aber es ill noch etwas anderes. In demfelben feinen
Büchlein, dem ich fchon ein Beifpiel entnommen habe, erzählt Anna
Schieber von einer jungen Sonntagsfchullehrerin. Diefe hatte, wie es

üblich ift, einen Kreis von Kindern um Sich, denen Sie die biblifchen
Gefchichten erzählte. Es war eine Mädchengruppe. Sie hatte große
Freude an den Kindern und fuchte fie möglichft aus dem Leben heraus

zu unterrichten. Da hatte lie eine unangenehme Sache mit einem
der Mädchen, mit einem, dem man die Herkunft aus armen
Verhältniffe anmerkte. Ich will nicht die ganze Gefchichte wiederholen.
Genug: fie glaubte fich von dem Mädchen angelogen und tadelte es

entrüftet deswegen; die Betreffende war vor allen andern vernichtet.
Das Mädchen kam dann nicht mehr in die Sonntagsfchule; aber die
Lehrerin war bald innerlich unficher geworden über ihr eigenes
Betragen dem Kinde gegenüber, und Sie fuchte es auf. Sie fand es nicht
mehr und gewann nur einen nachträglichen Einblick in die traurigen
Verhältniffe, in denen es gelebt. Sie fand das Kind nie mehr, bis —
fie es wiederfand in allen Kindern, die in der Folgezeit unter ihre
Hände kamen und in die Sie nun beffer hineinhorchen lernte. Sie

vergaß das ftille Kind nie; fie träumte davon, wie Sie mit ihm in
Freundfchaft hätte verkehren wollen, und andere fchöne Dinge. Es

blieb ein Traum, der fich nie verwirklichte. Aber die unerfüllte Sehnfucht

verhalf der Frau dazu, etwas zu werden, was fie fonft nicht
geworden wäre. Mir fcheint: Das Bewußtfein unfrer Schuld den
Verlorenen gegenüber follte, eben weil wir diefe Schuld nicht ab-

210



tragen können, eine ähnliche Wirkung auf uns haben. Es follte uns
dazu veranlaffen, daß wir fuchten, allen Menfchen, mit denen wir zu
tun haben, mit jener großen Liebe zu begegnen, die Kraft und Hilfe
werden kann auch im Letzten und Tiefften, wenn es einmal von uns
verlangt wird. Wir find — Gott fei Lob und Dank! — noch nicht
innerlich fertig, können es niemals fein! Sondern wir dürfen immer
noch wachfen. Unfer Denken kann immer noch weiter werden, unfer
Glaube immer noch flärker, unfre Liebe tiefer und unfre Hoffnung
größer Chriftian Holzer.

Unter die Uebeltäter gerechnet.
Es ift ein Verhängnis, zu den Braven zu gehören. Jefus hält es

nicht mit diefen, fondern mit den Uebeltätern. Er ift felber ein
folcher in den Augen der Guten. Das ift wohl eine anftößige Behauptung.

Und wir follen das Anftößige vermeiden. Aber dann muffen
wir die ganze Paffion Chrifti vermeiden, ausfchalten, gerade das,
worin wir den Pulsfchlag des Gotteslebens, des Gottestuns fo deutlich

fpüren wie fonft nirgends. Die Paffion ift von Anfang bis Ende
anftößig. Immer mehr hebt fich in ihr der Uebeltäter Jefus vom
Hintergrunde ab, bis er zuletzt zwifchen zwei Mördern am Kreuze
hängt. Es ill doch ausgefchloffen, daß man fich abwendet von dem,
daß man mit Lift und Gewalt umgarnen will den, daß man einzig
noch die Hinrichtung herbeizwingt für den, welchen man als Wohltäter

betrachtet. Wir nehmen ganz beftimmt Jefu Leiden zu leicht,
wir treiben damit, fcharf befehen, nur ein fentimentales Spiel, wenn
wir, die Braven, Rechtfchaffenen, Geachteten, ihn hartnäckig immer
den lieben, fußen Wohltäter nennen. Wir flößen erft dann auf den
harten Felfengrund der Wahrheit, wenn wir's als eine für alle Zeiten
feftftehende Tatfache nehmen: Er ift unter die Uebeltäter gerechnet!

Es ift gar nicht nötig, daß wir uns auf die Seite der Uebeltäter,
der Verbrecher ftellen. Wir wiffen zu gut, daß in ihnen unheimliche
Mächte am Werke find, die Verneinung alles Guten, der Wille zum
Durchbrechen jeder Ordnung, fie mag noch fo gerecht fein. Es gibt
Menfchen, deren Luft im Zerftören, Verwüften befteht. Wir können
nicht daran denken, die verfchiedenen Schutzvorrichtungen gegen fle,
Polizei, Gericht, Strafvollzug, abzufchaffen. Wir mögen auch die
vielen Gefetze, welche unfer Zufammenleben regeln, nicht entbehren.
Daß Lüge, Fälfchung, Diebftahl, Raub, Brandftiftung, Mord verboten
find, finden wir in Ordnung. Wir glauben fogar feft, daß Gott dies
verboten hat.

Aber das ift nötig, daß wir Jefus auf der Seite der Verbrecher
fehen, alfo nicht auf unferer, fondern auf gegnerifcher Seite, und
zwar nicht etwa als unfern Abgeordneten, damit er ihnen unfere

211


	Der Gott der Verlorenen

