Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 26 (1932)

Heft: 5

Artikel: Der Gott der Verlorenen

Autor: Holzer, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-136284

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-136284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Gott der Verlorenen.
I

Hier it dein Schemel, dort ruh’n deine Fiifle, wo die
Aermften und Niederften, wo die Verlorenen leben. Wenn
ich verfuche, mich dir zu neigen, kann mein Haupt nicht die
Tiefe erreichen, wo deine Fiiffe ruh’n unter den Aermften und
Niederften, den Verlorenen. Stolz kann niemals fich nihern.
wo du umhergehft in den Gewindern der Demiitigen unter
den Aermften und Niederften, den Verlorenen. Mein Herz
findet nie feinen Weg dorthin, wo du Freundfchaft hileft
unter den Freundlofen, unter den Aermften, den Niederften,
den Verlorenen. Tagore.

Haben wir auch {chon daran gedacht, welcher Menf{ch zum erften-
mal das Wort von der Liebe Gottes gefunden hat und auf welche
Weife es gefchah? Soviel ich {ehe, war es auf dem Gebiet der Bibel
der Prophet Hofea. Wie ift er dazu gekommen? Er hat ein {chlech-
tes Weib geheiratet, ein Weib, das {chon, wo es zum erftenmal ge-
nannt ift, als Dirne bezeichnet wird. Ob er das {chon wufite, als er
{ie heiratete (der Prophet tat diefen Schritt auf Gottes Geheify) oder
ob er ihr {chlechtes Wefen erft im Verlauf ihrer Ehe an ihrer Untreue
entdeckte, kann man wohl nicht ficher entfcheiden. Ebenfo weif}
man nicht recht, wie man die weitere Erzdhlung zu verftehen hat
und ob es dem Propheten gelang, die Frau auf beflere Wege zu brin-
gen. Aber wenn wir den Quellen Glauben {chenken diirfen und nicht
zu vieles als {piteren Zufatz aus{cheiden miiffen, fo {cheint mir fol-
gendes feftzuftehen: Dem Propheten, der nicht aufhdren konnte, auch
die tief Gefallene, fcheinbar hoffungslos Verlorene zu lieben, ift an
diefer Tatfache die ewige und unendliche Liebe Gottes aufgegangen.
Er mufite fich fagen: ,,Wenn ich, der kleine Men{ch, nicht aufhdren
kann zu lieben, auch das Wefen, das nicht mehr liebenswert ift, um
wieviel mehr mufl er, der grofle Gott, die Menichen lieben ohne Ende
und ohne Grenzen! Die Menichen {ind verblendet; es {cheint keine
Ausficht zu beftehen, dafl {fie noch umkehren. Aber er liebt fie den-
noch, mit einer fiir menfchliches Denken unbegreiflichen Liebe; er
hort nicht auf, fiir fie zu hoffen, und er wird fie auch noch — irgend-
wie — zuriickbringen, denn er ift der Michtige! Jene Verlorene —
Gomer, die Tochter Diblaims — nimmt eine bedeutfame Stelle ein
in der Gelchichte der Religion: An ihrer traurigen Exiftenz ging zum
erftenmal einem Menfchen der Glaube an die Notwendigkeit und
Wirklichkeit einer unendlichen und ewigen Gottesliebe auf.

Noch fieben Jahrhunderte vergehen, dann ift die Zeit erfiillt und
wirkt in demfelben Lande Nordifrael, wo einft Hofea gelebt, Jefus
von Nazareth. Seine Botf{chaft und fein Werk glauben wir zu ken-
nen; aber beides enthiillt uns, wenn wir’s betrachten, immer wieder
neue Seiten. Ich erinnere zunichft, meinem Thema folgend, an das

197



Gleichnis vom wverlorenen Sohn. Von den vielen Gleichniflen Jefu ift
es das bekanntefte und das mit der breiteften Anfchaulichkeit er-
zdhlte. Der felbftherrlich in die Fremde gezogene Sohn hat dort {ein
Gut auf die {chindlichfte Weife verprafit. Ins tieffte Elend gefunken
kehrt er heim und wird vom Vater fofort wieder als Sohn aufgenom-
men; ja, der Vater bereitet ihm fogar ein Freudenfeft. Haben wir
eigentlich noch nie Anftofl an diefer Gefchichte genommen? Daran,
dafl der durch alle Lafter Hindurchgegangene fogleich ohne jede
Priifung Aufnahme findet, ohne auch nur ein ernftes, mahnendes
Wort (zu allererft wenigftens!), daf} vielmehr nur die iiberfchweng-
liche Freude, den Sohn wieder zu haben, das Wort erhilt? Einem
modernen Dichter ift es eingefallen, den Gegenftand ironifch zu be-
handeln: Der heimgekehrte Sohn ift innerlich ein Lump geblieben
und enthiillt fich in der Folge als {olcher. Die Erzidhlung Jefu gibt
uns ja wirklich keinen ganz fichern Anhalt, zu denken, daf} es anders
gewelen fein miiffe. Denn dafl der Sohn heimrennt, weil er Hunger
hat, und dafl er ein paar {chone Worte der Selbftdemiitigung vor
dem Vater {pricht, das ift doch noch keine Gewahr fiir eine Beflerung
wirklich von Grund aus. Hat der Vater bei der Heimkehr des Soh-
nes nicht etwas vor{chnell gehandelt, und hat der dltere Sohn mit
feiner Reklamation nicht doch ein wenig Recht? Oder hat Jefus
einen fo ftarken, fiir menichliche Verhiltniffe faft tibertriebenen Aus-
druck gebraucht, um {agen zu konnen, was er {fagen wollte: von der
Liebe Gottes, wie fie {chon auf den erften Schritt der Umkehr {ich {o
wunderherrlich offenbaren kann? Ja, gewif}, er hat allen an fich
{felbft Verzweifelnden, allen denen, die infolge fchwerer Schuld, die
auf ihnen laftete, um jedes Selbftvertrauen und jeden Lebensmut ge-
kommen waren, wieder Mut machen und ihnen fagen wollen: ,,Ihr
konnt nicht grofl genug von Gottes Liebe denken! Sie kann alles
bald zurechtbringen, wenn ihr zu ihr kommt!“ Es ift das ewige Er-
barmen, das alles Denken {iberfteigt... Wir konnen uns nicht aus-
denken, in wie vielen Fillen fchon diefes herrliche Gleichnis feinen
Zweck erfiillt hat, wieviel neuen Mut in Verzweiflung, wieviel Kraft
zum Beginn eines befleren Lebens es armen Menf{chen {chon gegeben
hat. Nicht umfonft hat die Ueberlieferung es in diefer liebevollen
Ausfiihrlichkeit feftgehalten, und nicht umionft hat es immer als
eines der Kernftiicke des Evangeliums gegolten. Aber bei allem, was
uns {o lieb und vertraut geworden ift, befteht die Gefahr, dafl es
uns zu gewohnlich wird und wir {chlieflich gar nicht mehr merken,
was es uns Erftaunliches fagt.

Eine Beftitigung diefes Erftaunlichen gibt uns Jefu eigenes Ver-
halten: Seine feltfame Liebe zu den Verlorenen feines Volkes. Eine
Reihe bekannter Geftalten tritt uns da entgegen: Es {ind die Zollner
und Siinder und Siinderinnen. Es ift uns Chriften immer noch nicht
geniigend aufgefallen, wie befremdlich es ift, dafl Jefus fiir diefe

198



Partei nahm gegen die Frommen, die Guten und Gerechten {einer
Zeit. Aber feinen Zeitgenoflen ift es aufgefallen, und fie haben ge-
fagt: ,,Siehe, wie ift der Menich ein Gefelle der Zollner und Siinder!“
Er mufite fich deswegen viel Hohn und Verleumdung gefallen laffen;
aber er wufite, was er tat. Er horte nicht auf, den Gefallenen, von
der offentlichen Meinung bedingungslos Verurtellten, die rettende
Hand zu reichen und fie mit giitigem und ernft warnendem Wort
wieder aufzurichten. So gab er ihnen die Kraft zu einem neuen
Leben. Um das Verlorene zu fuchen und zu retten, war er ja ge-
kommen!

Zum Zeichen, daf} {ein dahingehendes Wirken auch in der aller-
grofiten Not nicht aufhdrt, auch dann nicht, wenn alle irdifchen Le-
benshoffnungen zu Ende find, it uns noch die Gefchichte vom
Schicher am Kreuz gegeben. Bei ihr mochte ich noch verweilen. Wir
alle kennen fie. Von den beiden mit Jefus gekreuzigten Verbrechern
veripottet ithn der eine; der andre dagegen verweift es thm und bittet
Jefus, feiner zu gedenken. Diefer gibt thm die Zufage: ,,Heute wirft
du mit mir im Paradiefe {fein!“ Gewohnlich wird diefe Gefchichte
zu etwas ganz Unrichtigem verwendet: Es wird eine abgrundtiefe
Kluft gezogen zwilchen den beiden Schichern; der eine war buffertig
und konnte noch gerettet werden, der andre war unbuflfertig und ift
darum der fiir immer Verworfene. Wenn ich daran denke, welche
korperlichen Qualen die beiden am Kreuze auszuftehen hatten, dafl
der eine, der fogenannte Gute, diefe Qualen vielleicht noch befler
ertrug als fein Kamerad, weil er ftarker war, fo erf{cheint mir diefe
abfolute Scheidung ziemlich toricht. Die beiden ftanden wohl gar
nicht fo weit voneinander: Nur hatte der eine noch die Kraft, fich
tiber die Schmerzen zu erheben, und der andre nicht mehr, {o daf}
er in die Verzweiflung verfank. Unvergefilich {ind Albert Steffens
ergreifende Ausfihrungen zu diefer Szene: Zwei Minner haben am
Fufl des Hiigels Golgatha geftanden und alles gefehen und f{ind dann
auseinandergegangen. Da kommt’s dem einen in den Sinn, dafl der
unbufifertige Schacher der Bettler war, dem er vor ein paar Tagen
mit harten Worten eine Gabe verweigert hatte. Er mufl {ich {agen:
,,Wire ich freundlicher zu ihm gewelen, {o wire er vielleicht nicht
zum Morder geworden, hinge jetzt nicht am Kreuze und wire nicht
verzweifelt!“ Er kann keine Freude und Ruhe mehr finden. Nach
drei Tagen trifft er {einen Freund, der mit ihm auf Golgatha war.
Der ift auch in einer furchtbaren Verfaflung; denn er hat die Ent-
deckung gemacht, daf jener {elbe Morder einft mitarbeitete an dem
fchonen Haus, daf} er fich erbaut und darin er behaglich und {chon
zu leben gedachte. Da war es thm unmoglich, linger in diefem Haus
zu wohnen; er hat es fiir immer verlaflen. Und die beiden Minner
{chlieflen einen Bund, niemals {elig werden zu wollen und niemals
den andern in die f{chonen Geifteslinder nachzufolgen, fondern bei

199



dem Morder in der Finfternis zu bleiben fo lange, bis auch der ge-
rettet wird und zum Lichte kommen kann. Wie fie fich aber die
Hinde reichen, fteht ein Dritter, den fie nicht kennen, neben ihnen
und {pricht: ,,Laffet mich mit in eurem Bunde fein: Nie wollen wir
uns von der Erde abwenden, wenn nicht der Letzte mit uns kommen
kann.“ Als fie ithre Hinde in die des fremden Mannes legen, {ehen
fie, daf} diefe durchftochen {ind, und fie erkennen den Herrn... Ja,
gewifl: Derjenige, der das Wort zum andern Schicher hat fagen kon-
nen, der dem Ungliicklichen, der einfach aus tieffter Not heraus einige
hilfeflehende Worte an ihn gerichtet hatte, die herrliche Zuficherung
geben konnte: ,,Heute wirft du, blutbefleckter Morder, gefunkener
Verbrecher, mit mir im Paradiefe fein!*“ ... hat {ich auch von dem
andern nicht fiir immer abwenden konnen.

An anderer bedeutfamfter Stelle des Evangeliums begegnen uns
dann nochmals, wie mir {cheint, die Verlorenen: Bei dem grandiofen
Bild vom Weltgericht. Unter den geringften (wortlich: den klein-
ften) feiner Briider, an deren Seite {ich da Jefus {o unbedingt ftellt
und von deren Behandlung er abhingig macht, ob ein Menf{ch in den
Himmel oder in die Holle kommt, {ind zunachft wohl freilich die
geringften und drmften unter den Gliedern der chriftlichen Gemeinde
gemeint, die in Not, befonders in der Not der Glaubensverfolgung
find. Aber wenn da Hungernde, Kranke, Gefangene ohne jede ein-
{chrinkende Bezeichnung aufgezidhlt Werden wer wagt, irgendwelche
Grenzen zu zichen? Es ift das Elend der Welt tiberhaupt, das in
diefem gewaltigen Schlufibild der Weltgefchichte in Erfcheinung tritt,
und Chriftus, der Heiland, fteht da vor uns als der Bruder aller
Elenden: Er hat alles Leiden der Menfichen zu dem {einigen gemacht;
er tragt es und nimmt es dadurch hinweg. Wenn aber die Chriften
gefinnt fein {follen, wie er gefinnt war, wenn fie feine Nachfolger
fein follen, fo miiffen fie das Gleiche auch tun, foweit als fie nur
irgend konnen (Chriftus will ihnen dazu helfen!). Als das in letzter
Linie Enticheidende fteht diefe grofle Aufgabe vor den Chriften und
vor der Chriftenheit. ,,Was ihr getan habt einem meiner geringften
Briider unter denen, die verloren gehen, das habt ihr mir getan; was
ihr einem folchen nicht getan habt, das habt ihr mir nicht getan.

Nun ift das Licht, das Licht des Evangeliums fiir die Verlorenen,
fo hell angefteckt, dafl es nie mehr ganz ausgelofcht werden kann.
Bei Jefu Tod ift es noch am iberwiltigendften aufgeflammt. Denn
jene Menfchheit, die das Kreuz von Golgatha aufgerichtet und die
vor dem Kreuz briillt und hohnlacht, das ift doch eine verlorene: Sie
hat den Heiligen Gottes, ihre einzige Rettung, von fich geftoflen und
getotet. Und die gottliche Antwort darauf? Die ift Liebe, verzei-
hende Giite, nichts anderes. Mit dem Wort des Lebens antwortet er
auf das Totliche, Hollifche, das fie getan.

Etwas davon geht auf die erften Chriftengemeinden tiber. Sie

2Q0



haben fich der Men{chen aus den unterften Schichten der menichlichen
Gefellichaft angenommen, um die fich bisher niemand gekiimmert
hatte. In ihre Rethen traten manche ein, die von der Gefell{chaft
aufgegeben waren. Eine Gemeinichaft, wiec fie uns in der erften
Chriftengemeinde von Jerufalem gefchildert wird — Ein Herz und
Eine Seele —, hat natiirlich die Kraft, folche zu halten, die {onft, auf
fich allein geftellt, verkiimmert und verdorben wiren.

Jetzt fteigt vor meinem Auge eine Geftalt auf, kein verkommener,
tiefftehender Menich diesmal, {fondern einer, der fich miithte um Got-
tes Gebote wie kaum jemand; aber einer, der aus Treue gegen diec
heiligen Ueberlieferungen der Viter Jefus und feine Sache hafite wie
wenige: Ein fanatifcher Verfolger der erften Chriftengemeinde. Alfo
einer, der griindlich verloren war fiir Jefu Sache. Und an ihm hat
Jefus Chriftus {eine Macht iiber Menichen, auch iiber {olche, von
denen man es am wenigften geglaubt hitte und von denen fcheinbar
gar nichts fir thn zu erwarten war, gezeigt wie an wenigen. Er hat
— durch einen Gewaltftreich, mochte man fagen — den Mann ganz
— mit Leib und Leben, mit allem, was an ithm war — zu dem Sei-
nigen gemacht, dafl er, Paulus von Tarfus, zum grofiten aller Ver-
kindiger Chrifti geworden ift, die bis heute gelebt haben. Seine
ganze widerchriftliche Vergangenheit mufite ihm dazu dienen, feine
Krifte fiir Chriftus nur um fo mehr anzulpannen, um fo unermiid-
licher zu gebrauchen, um, wenn es moglich wire, das Furchtbare wie-
der gut zu machen, was er einft gefehlt. Denn wie der Schmerz einer
unvernarbten Wunde war es ihm, daran denken zu miiffen, dafl er
einft den geliebten Meifter, der ihm jetzt alles war, Verfolgt hatte.
Gegen das brennende Bewuftiein davon konnte ihm nur eines, eines
helfen: Tag und Nacht {ich mithen fiir thn! Je grofler einft die Feind-
{chaft, der Haf} gewefen war, defto heifler i feuriger mufite jetzt
die Liebe fein, defto unabliffiger der Dienft, um jeden, auch jeden
Zweifel auszutilgen an die tieffte Reue, die vollige Umkehr, die ftatt-
gefunden! Wer kann wohl ermeflen, in wie groflem Mafle die Titig-
keit des Paulus ihre Einzigartigkeit — ihre tiefe Glut, ihr ewig wei-
terdringendes Wirken, dem erft Gefingnis und Mairtyrertod eine
Grenze fetzte! — erhalten hat dadurch, daf} fie den Kontraft ge-
winnen mufite zu einer dunklen, {chmerzlichen Vergangenheit?
Das war wie ein vorwirtstreibender Stachel. Nie konnte des
Paulus Gefiihl ganz befriedigt fein: Immer mufite er, wie er uns
bekennt, fich austrecken — jagen — nach dem vor ihm Liegenden.
Niemals konnte ja {eine Dankesfchuld abgetragen fein! Auch er ift
uns ein Beweis dafiir, dafl Gott aus dunklem Erdreich, dem Reich
der Verlorenheit, noch feine grofiten Krifte ziehen und feine auser-
lefenften Werkzeuge fich bilden kann.

- Leider ift dann nach den erften groflen Jahrhunderten das Chri-
ftentum ftark heruntergekommen ins blofl Men{chliche, Allzumen{ch-

201



liche, aber etwas von der Kraft des Evangeliums auch in den Ver-
lorenen ift als mehr oder weniger bewufite Ahnung dennoch erhalten
geblieben. Ich denke an Augufiin, der aus einem Sohn vieler Trénen,
freilich auch vieler Gebete, {einer bekiimmerten Mutter zum grofiten
aller Kirchenviter wurde. Ift er gleichfam ein paffives Zeugnis fiir
die Macht der Gottesliecbe, {o haben wir ein noch grofleres aktives
an Franz von Affifi: Das Volk erzihlte {ich die wunderbarften Dinge
dariiber, was die milde Giite diefes Heiligen zur Rettung von ver-
lorenen Menichen vermochte. Wir diirfen uns ferner an den tiefen
Sinn der mittelalterlichen Wohltitigkeit erinnern: Der Bettler, der
Sieche und der Kriippel waren fozufagen notwendig, um in den
Himmel zu kommen, und jede ihnen erwiefene Hilfeleiftung, auch
die allerkleinfte, war darum wichtig und heilig. Das war freilich
fehr unpraktifch, und eine furchtbare Demoralifation und Entartung
der Frommigkeit ins rein Aeuflerliche waren die {chliefiliche Folge.
Aber {olange auch nur ein wenig Ernft dabei war, zittert doch da
etwas nach von der Stimmung von Matthius 25, von jener Stim-
mung, in der die Angft vor dem Weltgericht {ich verbunden hat mit
dem Wort: Was ihr getan habt einem unter meinen geringften Bri-

dern, das habt ihr mir getan. Wir kennen das heute fo nicht mehr.
Aber es ift damit wie mit fo manchen ver{chwundenen Er{cheinun-
gen der Vergangenheit: Mit ihrem Schlechten ift auch ihr Gutes ver-
loren gegangen. | |
Wir wenden uns den letzten Zeiten zu. Im 18. Jahrhundert, der
Zeit des Pietismus und der darauffolgenden Aufkldrung, vollzieht
{ich eine grofle Verinderung. Am Rande der Gefellichaft zeigen f{ich
immer deutlicher und bedrohlicher ihre Entgleiften und Verlorenen.
Sie treten wieder in den Gefichtskreis der Chriftenheit, und man
fingt von neuem an, {ich auf die Pflicht ihnen gegeniiber, diefes
Welentliche des Evangeliums, zu befinnen. Nachdem die ,,Glaubens-
ftreitigkeiten ausgetobt und ausgewiitet haben (in Wirklichkeit han-
delte es fich ja dabei in den {eltenften Fillen um das, was den
Namen ,,Glauben® in der Tat verdient) und wihrend die Ketzer-
und {chliefllich auch die Hexenverbrennungen langfam am Horizont
verfchwinden, kann in diefem Zeitalter die rettende Liebe, die nach
dem Verlorenen fucht, wieder freier thr Amt antreten. Es ift die
Stunde der groflen Pietiften und Philanthropen, deren Titigkeit ja
ziemlich bekannt ift. Ich mochte mich darauf befchrinken, auf eine
ganz grofle Geftalt, die in diefer Zeit wirkte, hinzuweifen, auf unfern
Heinrich Peflalozzi, diefen wunderbaren Men{chen, der {fo ungefihr
alle fruchtbaren Gedanken der Folgezeit bis in die Gegenwart herein
fchon vorgeahnt und vorgedacht hat aus feinem Herzen voll Liebe
heraus. Gegen die Strafmethoden der biirgerlichen Gefellichaft hat
er — vor nunmehr 150 Jahren! — feine Stimme erhoben in einer
erfchiitternden Schrift iiber den Kindermord. Er ftellt darin f{ehr

202



radikale, zum groften Teil auch heute noch nicht durchgefiihre
Forderungen an die Strafjuftiz im Sinn ihrer vélligen Umgeftaltung
ins Humane. Die Folgen der Liebe miiffen nach ihm Dank und Bef-
ferung fein; der Elende kann durch wahre Hilfe zu reineren und
edleren Gefinnungen und Grundfitzen gebracht werden. Statt der
roh zugreifenden fogenannten Gerechtigkeit ift ein tief eindringen-
des, liebevolles Verftindnis notig. Das ift in Wirklichkeit eine Um-
kehr zum ldngft vergeffenen Evangelium, zur Methode Jefu gegen-
iber den Stindern und Siinderinnen. Wie ergreifend ift Peftalozzis
Hilfefchrei fiir den armen Menichen, der eigentlich gut ift und das
Gute will: ,,Wenn er bofe ift, fo hat man ihm ficher den Weg ver-
rammelt, auf dem er gut fein wollte. O es ift ein {chredkliches Ding
um diefes... den Weg verrammeln!“ Keine Riickficht auf dogma-
tifche Korrektheit {oll uns daran hindern, die Wahrheit diefer flam-
menden Worte zu empfinden und die Schuld unfrer Gefellichaft, auch
unfrer chriftlichen Gelellfchaft, jenen armen Menichen gegeniiber, die
fo gern gut fein mdchten, aber das Gute nicht finden kénnen. Oder
hat die Chriftenheit diefen Schrei {chon geniigend gehort?

Dann ift das 19. Jahrhundert gekommen. Es hat die allergrofiten
duflerlichen Verdnderungen gebracht im Antlitz der Menfchheit, die
ungeheuerlichften, bis heute noch nicht abgeklirten Umwilzungen
und die fchwerften, bis heute noch nicht beantworteten Fragen. Jener
bedrohliche Rand um die menfchliche Gefell{chaft — die Sphire der
Verlorenen und Entgleiften — ift er nicht immer grofler geworden?
So dringend wie noch nie ftellt fich uns heute die Frage nach dem
Evangelium fiir die Verlorenen. Aber wir haben im Hinblick darauf
nicht nur Anlafl zur Klage: Diefes wegen feiner Glaubensarmut ge-
fcholtene Jahrhundert hat uns ein ganz anders weites und grofSes
Verftindnis des Evangeliums gebracht, als es vielleicht irgend eine
frihere Zeit hatte. Nur kurz weife ich auf die Verkiindigung der
beiden Blumbardt hin. Die Hoffnung auf das Reich Gottes, die fie
wieder auf den Leuchter ftellten, ift nichts anderes als die Hoffnung
auf die kommende Kraft Gottes, die fich an der ganzen Welt, auch
ithren bisher verloren gegebenen Teilen, michtig erweifen mufl und
erweilen wird. Ich fihre einige Worte des jiingern Blumhardt an,
die diefes Evangelium mit jubelnder Freude in die Welt hinausrufen:

»Es ift alles geliebt, weil Jefus geboren ift; alle miteinander follen fich geliebt
fithlen, und kein einziger Menich foll fich verworfen fiihlen ... alle Kreaturen find
die Geliebten, weil Jefus geboren ift. Der Jefus hat an alle fein Recht, das Recht
des Liebens und des Erbarmens Gottes; das ift das Chriftusrecht an alle Menfchen
und jede Kreatur. Dem darf nicht ein Haar breit weggenommen werden; kein
Menfch, keine Siinde, kein Tod, kein Teufel darf dem Chriftus auch nur ein
Fidelein in diefer Welt wegnehmen; alles ift des Chriftus geworden und eben damit
auch der Liebe des Vaters im Himmel.... O wollte Gott, dafl diefe Stimme den
Verlorenen zukime!... O betet, dafl diefe Stimme wieder gehtrt wird; betet, daf}

diefer Stimme wieder geglaubt, dafl der Liebe geglaubt wird und nicht dem Tod,
dem Frieden und nicht der Holle, dafl dem Guten geglaubt wird, weil Jefus lebt.

203



Meinen letzten Blutstropfen will ich einfetzen, damit endlich Jefus, der Auf-
erftandene, zu allen Kreaturen kommen kann, daff kein falfcher Prophet mehr
irgend einer Seele den Weg zum Vater im Himmel fchwer machen kann und
darf... Chriftus ift die Liebe Gottes zur Welt, zur ganzen Welt!”

Das {ind Worte des Glaubens. Glaube ift nimlich immer etwas
Kiihnes: Um einen andern Glauben gebe ich nicht viel.

Dem, was diefe beiden Minner an Evangelium, d. h. eben an
Freude, die allem Volk widerfahren wird, verkiindet haben, ant-
wortet auf der andern Seite das Lebenswerk und der Lebenskampf
einer Reihe von groflen Chriften der Tat, wie fie wohl kaum ein
anderes Zeitalter aufzuweifen hat. Diefes 19. Jahrhundert ift trotz
allem doch auch das Jahrhundert der Liebe und damit auch ein Jahr-
hundert des Glaubens geworden: Denn die Liebe ift der ftirkfte Be-
weis des Glaubens. Wer find die Retter des Chriftentums im 19.
Jahrhundert gewefen? Nicht die groflen Theologen, {eine theore-
tifchen Verteidiger (gegen deren Wert ich iibrigens nichts {agen will).
Seine ent{cheidenden Retter waren jene ,,Menfchen der Liebe” (die
etwa in dem fo genannten herrlichen Buche von Karl Notzel darge-
{tellt find, aber noch viele andre diefer Art). Ich nenne die bekann-
teften von ihnen: Guftav Werner, Hinrich Wichern, Friedrich Bodel-
{chwingh, Thomas Barnardo, William Booth, Elifabeth Fry, Jo-
{ephine Butler, Mathilda Wrede. Alfo diejenigen, deren Titigkeit
{ich auf die Verlorenen erftreckte, {eien es nun verwahrlofte Kinder,
die ,,Briider von der Landftrafle”, die Gefangenen oder die ins Lafter
Gefunkenen (ins Lafter des Alkoholismus oder des Sexualismus; beide
gehen ja immer Hand in Hand). Von einer diefer Geftalten, einer
befonders groflen und wuchtigen (die in Notzels Buch fehlt), mochte
ich noch belonders reden.

Von William Booth, dem Griinder der Heilsarmee. Zuerft ein
bezeichnendes Wort aus feinem Mund.

»Gnade! Haft du das Wort gehdrt? Haft du feine Macht gefpiirt? Gnade!
Kannft du feine verborgene, unergriindliche Bedeutung befchreiben? Gnade! Laf}
alle Winde diefen Laut hinaustragen! Gnade! Ruf es hinaus in deine Umgebung,
bis es keine unvergebene Siinde, keine Befleckung, keinen von der Holle gezeich-
neten, ungereinigten Geift, keinen Unheiligen mehr gibt! Bis es keine Spur des auf
der Welt laftenden Fluches, kein Leid mehr gibt, das nicht gelindert, keine Trine,

die nicht getrocknet worden wire. Bis die Welt mit Heil uberfchwemmt ift und
alle Menichen fich in {einen lebenfpendenden Strom tauchen.

Um es dazu zu bringen, wandten er und, ihm folgend, die von
thm gegriindete Heilsarmee befondere Mittel an, die die Menichen
herbeiziehen, unter allen Umftinden aufmerkfam machen follten.
Uns ift diefes duflerliche Wefen unfympathifch, aber wenn es wirk-
lich um eine {o folgenichwere Entfcheidung geht, wie die Chriften-
heit zu glauben vorgibt, ift da nicht eine heftige Gefte, ein gellender
Ton eigentlich viel begreiflicher und viel mehr am Platze als

der hofliche und f’cill_c Anftand der Chriften im allgemeinen, die die

204



andern Men{chen {cheinbar ganz {eelenruhig konnen ins Verderben
laufen fehen? Ift eine folche Haltung wirklich ,,chriftlich“? Spricht
fie nicht vielmehr den einfachften Begriffen der Men{chlichkeit Hohn?
Und dabei gibt man vor, an die Liebe Gottes zu glauben und in die-
fer Liebe zu wandeln? Es it mit Recht gefagt worden, unfre Kirche
mifite etwas vom Sinn der Heilsarmee annehmen. Das konnte ja in
einer freieren Art gefchehen, nicht mit den bisher dort angewandten
pietiftifchen Methoden. Aber etwas von der angreifenden Aktivitit
der Heilsarmee {ollte ganz gewif} fich der Kirche bemichtigen. Sollte
die chriftliche Gemeinde nicht {iberhaupt eine Armee des Heils {ein?
Armeen des Unheils, des Todes gibt es genug auf Erden: Hat die
chriftliche Kirche nicht die Beftimmung, ithnen als eine Armee des
Heils in der Kraft Gottes entgegenzutreten? William Booth konnte
den Anblick der unaufhorlichen Leiden der Menf{chheit nicht ertragen
und wurde durch die Triagheit und Gleichgiiltigkeit der Kirche zur
Entriiftung getrieben. Nach {einem Empfinden {chrie die entfetzliche
Not der Armen zum Himmel. Aus feiner flammenden Emporung
dariiber, dafl man es duldete, dafl Minner obdachlos die Nacht unter
den Briicken auf dem Steinboden zubrachten, gingen die Ur{priinge
des groflen Sozialwerks der Heilsarmee hervor. Den Hohepunkt
feines weltumfaflenden Wirkens erlebte Booth, als er 75 Jahre alt
war. In diefer Zeit befaflte er fich noch mit der Hoffnung, die ganze
Welt zu bekehren.") Er, der die Schwirmerei haflte, behielt freilich
diefen Traum faft ganz fir fich und {prach nicht viel von {einem
dahingehenden Hoffen und Beten. Aber ohne Zweifel hat er im Ge-
heimen vor Gott diefes letzte gewaltige Verlangen {einer Seele aus-
gelchiittet und eben darum mit immer zunehmender Zihigkeit fich
ans Leben geklammert, um noch die Erhorung feines Flehens zu er-
leben und feinem Meifter noch auf diefer men{chlichen Erde der
Sorgen und Trinen zu Fiiflen fallen zu konnen. Denn Gottes voll-
kommener Sieg auf Erden fiel fiir ihn zufammen mit der Wieder-
kunft Chrifti (wieder mufl man da an die beiden Blumhardt den-
ken). Ueberhaupt hatte er einen unendlichen Willen zur Aktion:
Die recht verftandene Hoffnung auf Gott und fein Reich macht den
Menichen nicht untitig, fondern entfeflelt vielmehr {eine ftarkften
Energien. So wollte Booth nicht nur in diefem, fondern auch im
nichften Leben wirken fiir die Mehrung der Ehre feines Herrn und
fir das Wohl befonders der Gefchopfe, die {ich am wenigften felber
helfen konnen. Kurz vor feinem Tode {agte er: ,,Ich gehe jetzt ins
Trockendock zur Reparatur.” (Das ift allerdings etwas anderes als
das Denken derjenigen Chriften, die nur {o {chnell wie moglich aus
diefer Welt der Verlorenheit weg nach der Ruhe des Himmels ver-

1) Merkwiirdig, daf§ folche grofien Geifter wie Paulus, Blumhardt, Booth folche
»wichwirmerifchen Hoffnungen hegen kdnnen, iiber die wir andern ,niichternen®
Menichen licheln miifflen! Aber einft werden fie, die Propheten, Recht behalten. ...

20§



langen.) Noch eine kurze, fiir ‘die Heilsarmee bezeichnende Anek-
dote: Wihrend einer Hilfsaktion in einer bedringten Stadt fammel-
ten alle Geiftlichen der verichiedenen kirchlichen Gemeinfchaften ihre
Leute, ein jeder diejenigen, die zu feiner Kirche gehorten: ,,Wer zu
meiner Kirche gehort, der folge mir!“ Der Vertreter der Heilsarmee
aber rief: ,Burichen, ihr alle, die ibr zu niemand gehért, folgt mir
nach!“ Ift das nicht {chon und dem Evangelium am meiften ent-
{prechend? In den Ruhepaulen feines hochften Alters triumte Booth
feinen Traum von der Welteroberung weiter; er triumte von einer
Welt, die frei von Stinde fei; er wollte die ganze Welt retten. Und
unter Rettung verftand er nicht nur die Rettung vor der Holle, {fon-
dern Rettung vor allen Folgen eines {chlechten Lebenswandels, eben-
fo vor Armut, Mutlofigkeit und Angft. Thn jammerte die ganze
irrende Menfchheit, vor allem auch das Schick{al der unfchuldigen
Kindlein in den Grofftidten. Das raubte thm feine Ruhe, daf er,
auch als er korperlich {ehr leidend geworden war, nicht ftill bleiben
konnte. Lieber Lefer, das war ein Mann, in Welchem, mag er im
einzelnen gedacht haben, wie er wolle, die Gefinnung Jefu Chrifti in
feltener Kraft lebte. Seinem Sohn und Nachfolger hat er fein Werk
tibergeben, wie ein. Konig fein Reich iibergibt, und als letztes Ver-
michtnis legte er ihm die Sorge fiir die Obdachlofen ans Herz. Eines
feiner letzten Worte vor feinem Tod war (wieder denken wir an
Blumhardt): ,,Die Verhelﬁungen Gottes {ind gewifl.” Einft hatte er
gefagt: ,,Solange Frauen weinen, wie fie jetzt tun, will ich kimpfen.
Solange kleine Kinder hungrig umherlaufen, wie fie es jetzt tun, will
ich kimpfen. Solange Manner ins Gefblngms gehen, hinein und her-
aus, wie {ie es jetzt tun, will ich kimpfen.” Er hat fein Ver{prechen
gehalten! Mogen die einzelnen Mittel der Heilsarmee in vielem un-

zulidnglich und gegenwirtig veraltet fein... in der Richtung diefes
Geiftes, der kimpft und hilft und rettet, geht es jedenfalls vorwirts.
I1.

Ich bin am Schlufy meiner geichichtlichen Skizze angelangt. Was
wollte ich damit? Was {oll es heiffen, wenn ich von einem Gott der
Verlorenen rede? Einfach diefes, dafl Gottes Macht ohne Grenzen
und Schranken ift, daf fie iiber alles weit hinausreicht, was unfer
kleines menfchliches Denken und Urteilen noch fiir moglich halt:
Alle gehoren zu Gott! Ich lafle mich nicht ein auf eine Erdrterung
der metaphyfiichen Frage, ob alle Menichen gerettet werden, fondern
fage einfach: Die Richt{chnur unfres Verhaltens muff die Wahrheit
fein: ,,Gott will, dafl allen Menfchen geholfen werde! Jefus zeigt
uns auch, dafl einem jeden geholfen werden kann, fobald er um-
kehrt. Eine jede Einftellung, ein jedes Verhalten die aus einem
andern Gefichtspunkt herausgehen als demjenigen, daf alle gerettet
werden miflen und auch gerettet werden konnten, ift falfch und un-

206



chriftlich. Miifite danach die Aktion der Chriftenheit nicht ganz
anders auf alle gerichtet fein, als fie es jetzt ift? Thr fagt: ,,Die und
die find rettungslos verloren. Es mag zutreffen; aber wenn ihr es
{agt und ihr fiihlt nicht, daf ibr [elber mit [chuld daran [eid, weil
ihr eine innere Verpflichtung allen gegeniiber habt, dann ift es kein
chriftliches Denken. Wozu haben wir die Kraft des Evangeliums?
Wozu ift {ie {chon faft zwei Jahrtaufende wirkfam auf Erden? Wei-
chen die Chriften nicht zuriick vor dem Ganzen ihrer Aufgabe, vor
dem Letzten und Grofiten? Gottes Wille it auf alle gerichtet, er
muf} feine Kraft an allen wirkfam erweifen. Frithere Zeiten haben
von einer doppelten Pradeftination (Vorherbeftimmung durch Gott)
{prechen konnen, von einer zum Leben und einer zum Tode. Schon
fiir das allergewohnlichfte chriftliche Fiihlen ift diefer Gedanke heute
zu etwas ganz Unertriaglichem und Unmoglichen geworden. Eine
folche doppelte Prideftination, wie Paulus und die Reformatoren fie
lehrten, ift fiir uns nicht mehr Wahrheit. (Damit fage ich nichts
gegen die tiefen Beweggriinde zu diefer Lehre. In dem, was ein Pau-
lus und die Reformatoren lehren, ift natiirlich immer eine Wahrheit.
Aber in der Starrheit, in der dort jene Lehre gemeint zu fein
fcheint, kann fie niemals fiir uns gelten.) Dann gibt es alfo nur noch
eine Priadeftination: die zum Leben. Gottes Wille ift die Rettung
aller! Wir aber follen die Werkzeuge diefes Gotteswillens fein, und
im Evangelium mit {feiner Liebes- und Glaubenskraft haben wir das
Mittel dafiir, an diefe Aufgabe heranzutreten. Geftalten wie die-
jenigen, die ich genannt und zum Teil gefchildert habe, zeigen uns
auch, dafl die Chriften es konnten, dafl noch ein ungeheures Refer-
voir von Kriften aufgefpeichert ift im Evangelium. Aber heute gilt
noch vielfach das Wort von dem Schatz, der im Acker verborgen ift:
Wer hebt ihn endlich, dafl die ftaunende Welt feinen Wunderglanz
vollkommen {chaute?

Die Not gerade der heutigen Welt ift groff. Sie it darum fo
grofl, damit wir die Notwendigkeit der Hilfe Gottes, der groflen
Hilfe Gottes felber, um fo intenfiver {piiren. Darum diirfen wir
auch fagen: Gerade durch diefe Not it Gott vielleicht unfrem Ge-
{chlechte niher, als er irgend einem fritheren Gelchlechte war. Wird
es uns heute {chwerer, zu glauben? Zu glauben fiir unire arme, ver-
lorene Welt? Gewifl! Aber dafl es uns {chwerer wird, das fagt uns
gerade, dafl wir einen grofleren und ftirkeren Glauben notig haben,
als er bis jetzt unfer eigen ift. Die Verlorenen in der ver{chiedenften
Geftalt {ind als Zeichen der Enticheidung an den Weg der Chriften-
heit geftellt. Verichwende fie keine Zeit mehr damit, zu klagen iiber
diefe Erfcheinung, fondern fage fie {ich einfach, daf} fie uns von Gott -
~als Aufgabe an den Weg geftellt ift. Und folange diefe Aufgabe
nicht geloft ift, werden wir durch fie an unfre Schuld gemahnt und
wird uns zum Bewufitfein gebracht, daf} noch ein Mangel befteht in

207



unirem Chriftentum. Wenn ich mir fo oft fagen mufl im Blick auf
einen Menfchen, der verkommen ift oder unter der Laft {eines
Uebels verzweifelt: ,,Ach, daf} ich dir nicht helfen kann!* ... muf
ich mir nicht dazu fagen: ,,Eigentlich {ollte ich, als Chrift, dir helfen
konnen; wenn ich das wire, was ich fein follte, konnte ich es!®
Wenn uns auf folche Weile diefe armen Menichen daran erinnern,
dafl unire Glaubenskraft noch um vieles wachfen muf}, find fie uns
dann nicht nétig? Nicht nur wir follen ihnen helfen, auch fie helfen
uns zu etwas. So bedient fich Gott auch ihrer als ihrer Werkzeuge,
wie wir {chon ganz am Anfang fahen.

Ueberhaupt, was {preche ich von den Verlorenen, als ob das eine
fo ganz beftimmt abgegrenzte Klafle von Menfichen wire! Wir alle
ftehen doch in Gefahr, zu denen zu gehoren oder unter die zu kom-
men, die verloren gehen. Vor einiger Zeit ftand im ,,Kirchenblatt
ein Wort, das mich fehr freute: ,,Chriftus bedeutet nicht ,,Aufruf an
die Guten“, fondern Rettung der Verlorenen.”“ Das bezeichnet die
Situation fiir uns alle. In einem neueren Buch von Anna Schieber
fteht die Gelchichte einer Frau, die eine Schuld durchs Leben tragen
mufl. Sie hat etwas begangen, wodurch freilich nicht das Wohl von
Menichen in Mitleidenichaft gezogen wurde, das aber doch vor den
Menichen, wenn es jemand wiiflte, als ein Verbrechen gegolten und
ihr die Ehre geraubt hitte. Sie trigt um fo {chwerer an diefer ver-
borgenen Schuld, als fie duflerlich vor den Menfchen tadellos und
aufs hochfte geachtet und geehrt dafteht. Vor ihrem Tode bittet fie
ihren Sohn, bei ihrem Begrabnis nur ein Bufgebet {prechen zu lafien;
das fei vielleicht das einzige Gute an ihr, daf} fie fich nicht befler
vorkomme als irgend ein andrer Menich, er {ei, wie er wolle. Ich
meine, das Gefithl diefer Frau, das ,{ich mcht beﬁer vorkommen als
irgendwer miifite uns allen eigen werden. Und find wir dann fo
»arm am Geifte, voll Hunger und Durft nach der Gerechtigkeit, trau-
ernd iiber uns felber, {o tritt das Evangelium an uns heran mit dem
fiebenfachen ,,Selig! Selig!“ Sehen wir nicht mehr auf uns felber, fo
finden wir den Gott, der die Verlorenen rettet, den Gott, der aus dem
Nichts [eine Welt [chafft, der aus der Finflernis das Licht hervorrufl,
den Gott des Wunders und der Allmacht, der auch das Unmégliche
maéglich macht.

Haben wir den gefunden, fo konnen wir auch andern Menfichen
innerlich helfen. Eine der Aufgaben von uns Chriften {ehe ich darin,
den Menfichen Mut zu machen, groflen Mut! Wir follen den inner-
lich Leidenden und Verzweifelnden {fagen, dafl auf den erften Schritt
der Umkehr hin Gott bereit {ei, mit all feinem Reichtum und feiner
Kraft zu ihnen zu kommen. ,,Lauter Glaube, Luft und Liebe, Kraft
in Gott follen wir fein,” fagte Blumhardt. Ift uns das {chon felbft-
verftindlich? Nun, ich mochte nur betonen: Wir miiffen’s aus dem
Tiefflen holen, wenn wir Gedriickte aufzurichten haben, und wir

208



konner’s auch aus dem Tiefften holen, denn unfer Gott ift der Gott
der Verlorenen!

Wir richten unfre Augen auf die arme Welt der Gegenwart mit
ihrer taufendfachen Verlorenheit. Wir tun es mit {tarkem Vertrauen
" und grofler Hoffnung: Gott wird diefer Welt belfen, denn es ift
Jeine Welt! Fiirchten wir uns nicht, das auszulprechen, trotzdem wir
wiflen von dem Sumpf ihrer La{’cer, von ihrer uniiberfehbaren mate-
riellen und geiftigen Not (man braucht nur an die Millionen Arbeits-
lofer und Hungernder zu denken), trotzdem wir wiflen von der Ge-
fahr des Volkerkrieges und der noch grofleren des Biirgerkrieges. Er
ift der Michtige auch in unfrer Zeit und wird noch die groflen bib-
lifchen Verheiflungen erfiillen, die von der erwachenden Sehnfucht
der Vélker und von der Ausgieflung f{eines Geiftes auf alles Fleiich,
vom Bund zwifchen ihm und den Menfchen und vom Friedensreich!
,-Die Verheiflungen Gottes find gewifl”, fagte William Booth. Aber
Gott braucht uns. Wenn wir fonft gar nichts tun kdnnten, fo braucht
er unfern Glauben: Wir diirfen wiflen, dafl {chon der wichtig ift und
etwas beitragen kann zur Rettung der Welt.

Mit dankbarer Freude anerkenne ich, was im Anfchlufl an das
Werk jener Groflen, von denen ich redete, zur Rettung der Verlore-
nen getan wird in der Chriftenheit. Ich denke z. B. an die Heime,
wo die verlaffenen Kinder aufgenommen werden; ich denke an die
Arbeit der den gefunkenen Trinkern nachgehenden Blaukreuzagenten
(gewohnlich find es felber gewefene Trinker, darum konnen fie’s am
beften: das ift ganz folgerichtig nach allem, was ich hier ausgefiihrt
habe). Ferner an jene chriftlichen Fiihrer, die zu den Arbeitern, den
Sozialdemokraten gehen, dafiir freilich von vielen Chriften mif3ver-
ftanden oder gar befchimpft werden; diefe letzteren fcheinen nicht
daran zu denken, daf} Jefus nicht zu den Frommen und Kirchlichen
ging, aber zu den Zollnern und Siindern. Weiter erinnern wir uns
an die Miffion, durch welche in unfrer Zeit viele Nichtchriften zu
Chriften werden, wahricheinlich zu befleren Chriften, als wir im
alten Europa es find, weil fie in der erften Liebe ftehen; auch an die
drztliche Miffion denken wir, welche die fremden Volker aus ihrem
Krankheitselend zu reiflen fucht. Und noch vieles andere konnten
wir nennen! Es ift alles recht, wenn es ohne Selbftgerechtigkeit und
Machtinftinkte, einfach im Geift des felbftlofen Dienenwollens, ge-
{chieht. Freilich will es uns wie nichts vorkommen all dem Elend
gegeniiber. Darum hoffen wir auf Gottes noch groflere Kraft, auf
fein Reich! Diefe grofle Erwartung fiir unfre ganze arme verlorene
Welt macht uns ffark und- froh. Wir glauben an Gottes Wirken
gerade dort, wo wir am wenigften konnen, wo alle menichlichen
Hilfsmittel und Hoffnungen zu Ende {ind. Zu furchtbaren Entichei-
dungen, zu letzten Kimpfen f{cheinen {ich die Weltereignifie zufam-
menzuballen. Seien wir ruhig: Es geht heute um alles, aber Gozt

209



wird alles gewinnen! Keine Nacht ift thm zu dunkel. Er {chafft
jetzt aus dem Tiefften und wird feinen verlorenen Sohn, die Menfch-
heit, doch noch retten, einen Brand aus dem Feuer!

Ich habe friiher einmal in einem Kreis von Men{chen einige die-
fer Gedanken geduflert. Jemand antwortete mir: ,,Ja, wir haben
doch nicht gerade diefe Aufgabe an den Verlorenen; nicht diefes
Schwerfte wird von uns verlangt; unfre Aufgaben, denen wir zu
geniligen haben und mit unfren Durchichnittskriften zu genligen im-
ftande find, find zum Glick leichter.” Das ift ja ganz richtig. Es
miiffen Berufene {ein, die diefe Aufgabe angreifen, und Gott beruft
fie; {o ift es immer gewelen, und fo wird es immer fein. Gott allein
kann die Krifte dazu geben, wie er fie jenen groflen Helden des
Glaubens und der Liebe gegeben hat, dafy fie das werden konnten,
was {ie wurden. Ohne diefe Vorausfetzung muff dem Menf{chen bald
~ der Atem ausgehen. Ins Unendliche wichft ja {chon die Aufgabe an
einem einzigen verlorenen Menichen! Aber {ind wir (ich rede von
uns Chriften iiberhaupt) ausgefchloflen von der innern Teilnahme an
diefen Dingen, wenn wir nicht gerade einen {peziellen Beruf an den
Verlorenen haben? Ich glaube, genligend gezeigt zu haben, daf} das
nicht fein kann. Wenn’s nur wegen des einen wire, uns zu zeigen,
dafl wir noch in den allererften Anfingen unires chriftlichen Wer-
dens ftehen! Aber es ift noch etwas anderes. In demfelben feinen
Biichlein, dem ich {chon ein Beifpiel entnommen habe, erzdhlt Anna
Schieber von einer jungen Sonntagsichullehrerin. Diefe hatte, wie es
iiblich ift, einen Kreis von Kindern um fich, denen fie die biblifchen
Gefchichten erzihlte. Es war eine Madchengruppe Sie hatte grofle
Freude an den Kindern und fuchte {ie moglichft aus dem Leben her-
aus zu unterrichten. Da hatte fie eine unangenehme Sache mit einem
der Midchen, mit einem, dem man die Herkunft aus armen Ver-
hiltniffe anmerkte. Ich will nicht die ganze Gefchichte wiederholen.
Genug: fie glaubte fich von dem Midchen angelogen und tadelte es
entriiftet deswegen; die Betreffende war vor allen andern vernichtet.
Das Midchen kam dann nicht mehr in die Sonntagsichule; aber die
Lehrerin war bald innerlich unficher geworden iiber ihr eigenes Be-
tragen dem Kinde gegeniiber, und fie fuchte es auf. Sie fand es nicht
mehr und gewann nur einen nachtriglichen Einblick in die traurigen
Verhiltniffe, in denen es gelebt. Sie fand das Kind nie mehr, bis —
fie es wiederfand in allen Kindern, die in der Folgezeit unter ihre
Hinde kamen und in die fie nun befler hineinhorchen lernte. Sie
vergafl das ftille Kind nie; fie triumte davon, wie {ie mit ihm in
Freundfchaft hitte verkehren wollen, und andere {chone Dinge. Es
blieb ein Traum, der {ich nie verwirklichte. Aber die unerfiillte Sehn-
{fucht verhalf der Frau dazu, etwas zu werden, was fie [onft nicht
geworden wire. Mir {cheint: Das Bewufltfein unfrer Schuld den
Verlorenen gegeniiber follte, eben weil wir diefe Schuld nicht ab-

210



tragen konnen, eine dhnliche Wirkung auf uns haben. Es follte uns
dazu veranlaffen, dafy wir fuchten, allen Menichen, mit denen wir zu
tun haben, mit jener groflen Liebe zu begegnen, die Kraft und Hilfe
werden kann auch im Letzten und Tiefften, wenn es einmal von uns
verlangt wird. Wir {ind — Gott fei Lob und Dank! — noch nicht
innerlich fertig, konnen es niemals fein! Sondern wir diirfen immer
noch wachien. Unfer Denken kann immer noch weiter werden, unfer
Glaube immer noch ftirker, unire Liebe tiefer und unfre Hoffnung
grofler . . . Chriflian Holzer.

Unter die Uebeltiter gerechnet.

Es ift ein Verhdngnis, zu den Braven zu gehoren. Jefus halt es
nicht mit diefen, fondern mit den Uebeltitern. Er ift felber ein {ol-
cher in den Augen der Guten. Das ift wohl eine anftoflige Behaup-
tung. Und wir follen das Anftofige vermeiden. Aber dann miiflen .
wir die ganze Palfion Chrifti vermeiden, ausichalten, gerade das,
worin wir den Pulsfchlag des Gotteslebens, des Gottestuns {fo deut-
lich {piiren wie fonft nirgends. Die Paifion ift von Anfang bis Ende
anftoflig. Immer mehr hebt f{ich in ihr der Uebeltiter Jefus vom
Hintergrunde ab, bis er zuletzt zwilchen zwei Mordern am Kreuze
hingt. Es ift doch ausgefchloflen, dafl man fich abwendet von dem,
dafl man mit Lift und Gewalt umgarnen will den, daff man einzig
noch die Hinrichtung herbeizwingt fiir den, welchen man als Wohl-
tater betrachtet. Wir nehmen ganz beftimmt Jefu Leiden zu leicht,
wir treiben damit, {charf befehen, nur ein {entimentales Spiel, wenn
wir, die Braven, Rechtichaffenen, Geachteten, ihn hartnickig immer
den lieben, fiiflen Wohltiter nennen. Wir ftoflen erft dann auf den
harten Felfengrund der Wahrheit, wenn wir’s als eine fiir alle Zeiten
feftftehende Tatfache nehmen: Er ift unter die Uebeltiter gerechnet!

Es ift gar nicht nétig, dafl wir uns auf die Seite der Uebeltiter,
der Verbrecher ftellen. Wir wiflen zu gut, daf} in ihnen unheimliche
Michte am Werke {ind, die Verneinung alles Guten, der Wille zum
Durchbrechen jeder Ordnung, fie mag noch fo gerecht fein. Es gibt
Meni{chen, deren Luft im Zerftoren, Verwiiften befteht. Wir konnen
nicht daran denken, die verfchiedenen Schutzvorrichtungen gegen fie,
Polizei, Gericht, Strafvollzug, abzufchaffen. Wir mogen auch die
vielen Gefetze, welche unfer Zufammenleben regeln, nicht entbehren.
Daf} Liige, Falichung, Diebftahl, Raub, Brandftiftung, Mord verboten
{ind, finden wir in Ordnung. Wir glauben fogar feft, daf} Gott dies
verboten hat. |

Aber das ift nétig, dafl wir Jefus auf der Seite der Verbrecher
fchen, alfo nicht auf unferer, fondern auf gegnerifcher Seite, und
zwar nicht etwa als unfern Abgeordneten, damit er ihnen unfere

211



	Der Gott der Verlorenen

