
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 26 (1932)

Heft: 3

Artikel: Steig herunter vom Kreuze!

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136273

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136273
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


:;

Steig herunter vom Kreuze!
Alsdann werden mit ihm zwei Räuber gekreuzigt, einer zur Rechten

und einer zur Linken. Die Vorübergehenden aber läfterten ihn,
indem Sie die Köpfe Schüttelten und fprachen: „Der du den Tempel
abbrichst und in drei Tagen wieder aufhäuft, hilf dir felbft, wenn du
Gottes Sohn bift und Steige herunter vom Kreuze!" Gleicherweife
hatten die Hohenpriefterlichen und mit ihnen die Schriftgelehrten und
Mitglieder der Synode ihren Spott und fprachen: „Andern hat er
geholfen, fich felber kann er nicht helfen. Er ift ja Ifraels König, fo
Steige er vom Kreuze herunter und wir wollen an ihn glauben. Er
hat auf Gott vertraut, der reiße ihn nun heraus, wenn es ihm
gefällt. Hat er ja doch gefagt: Ich bin Gottes Sohn." Ebenfo fchmäh-
ten ihn die mit ihm gekreuzigten Räuber. Ev. Matth. 27, 38—44.

Die Szene, welche diefe "Worte befchreiben, ift, wie die ganze
Leidensgefchichte des Herrn — bis zu jedem Fleckchen — typifch.
Jede gute Sache und jeder, der einer folchen dient, fei's im Großen,
fei's im Kleinen, jeder Kampf, der Gottes Sache gilt, und jeder
Kämpfer für diefe, erlebt, fei's im Einzelnen, fei's im Ganzen, fei's
fo, daß er als vorübergehend verftanden werden kann, fei's fo, daß
er als endgültig erfcheint, die Stunde des Mißerfolgs, der Niederlage,

ja, des Schiffbruchs.
Eine furchtbare Stunde. Denn nichts verachtet die Welt gründlicher

als den Mißerfolg. Befonders auch die heutige Welt des Sportes

und der Reklame, eine Welt, wo alles im Zeichen des Ge-
fchäftes, der Endlichkeit und Sichtbarkeit lieht, die ja nur auf den
Erfolg eingeftellt fein können. Aber die Welt als folche war immer
Welt, der Endlichkeit und Sichtbarkeit verhaftet. Sie kann als Welt
nur das Aeußerliche fchätzen, Gott nur im Aeußerlichen finden. Wie
der Erfolg, fo ift ihr, in umgekehrter Richtung, der Mißerfolg ein
Gottesurteil. Und zwar ift es nun das Eigentümliche, daß der
Mißerfolg einer großen, guten, heiligen Sache ganz befonders die
Aufmerkfamkeit der Welt, ihre Verachtung und verachtungsvolle
Befriedigung, ihren Hohn und Spott erntet.

So verachten und verhöhnen „die Vorübergehenden" Chriftus.
„Der du den Tempel abbrichft und in drei Tagen wieder aufhäuft,
hilf dir felbft, wenn du Gottes Sohn bift, und fteige herunter vom
Kreuze!" Wir wundern uns darüber nicht. Diefe „Vorübergehenden"
find die Maße. Und die unfelbftändige Maffe ift immer mit dem

Erfolg. „Nichts ill erfolgreicher als der Erfolg", lautet ja das
englifche Wort. Sie bewundert, fei's auch nur im ftillen, jeden Erfolg
und jeden Erfolgreichen. Möge der Erfolg gelten, welcher Sache es

immer fei, auch der fchlimmften, möge der Erfolgreiche felbft ein noch
fo großer Böfewicht oder doch Scharlatan fein — fo lange der Erfolg
währt, genießen fie eine offene oder heimliche Achtung. Auch bei den
Gegnern. Die andern aber, die Gleichgültigen, verhalten fich nach

97



dem Wort des Pfalmes: „Es läuft ihnen ihr Pöbel zu in Haufen wie
Waffer." In diefer Beziehung ift die Maffe eben „Pöbel", jede Maffe,
auch die der Reichen und Gebildeten. Die Maffe ift an fich das
Indifferente, Gleichgültige, die richtungslofe Welle; der Wind des

Erfolgs gibt ihr die Richtung wie die Bewegung. Für den durch den
Harken Trunk der Wahrheit nüchtern gewordenen Beobachter der
menfchlichen Dinge ill es immer von neuem ein bitteres Luftfpiel, zu
fehen, wie viel Anhänger auf einmal eine Sache hat, die vorher
geächtet und gemieden war, fobald die Stunde des Erfolgs fchlägt oder
auch nur zu fchlagen fcheint, wie auf einmal Leute als ihre
Vertreter im Vordergrunde liehen, die man vorher nie fah oder von
denen man wußte, daß ihr Stichwort war: „Ich kenne den Menfchen
nicht." Ja, gar viele Eintagsfliegen lockt die Sonne des Erfolges ans
Licht! Aber felbftverftändlich flerben fie mit diefer Sonnenftunde.
Die Schwefter des Mißerfolges ill die Vereinfamung. Aber nun ill
die Wirkung nicht mehr bloß, daß fich die Maffe nur abwendet;
nein, nun ift fie erbittert — erbittert darüber, daß ein Götzendienft
aufhören muß; nun höhnen fie, nun haffen fie vielleicht und freuen
fich doch, daß es wieder einmal dem Guten fchlecht geht, freuen fich
mit einer Freude, die fchwer zu erklären, aber eine Tatfache ift. Und
„gehen vorüber". Es find zum Teil fogenannte Mitläufer. Sie find
mitgekommen, als die Konjunktur günftig war und alles mitlief.
Gewiß find unter den Spöttern eine Anzahl folche, die damals „Ho-
fianna!" gerufen. Sie belächeln jetzt diefe Stunde als eine Schwärmerei.

Sie machen durch vermehrten Hohn ihre einftige Anhänger-
fchaft wett. Aber als Stachel bleibt doch ein gewiffes Reffentiment
gegen die Perfon oder Sache übrig, der man, als fie zu fiegen fchien,
nachlief und die man in der Niederlage verläßt. Es hat fich doch bei
jenen Mitläufern das Beffere in ihnen geregt. Sein Triumph war
doch auch der Sieg ihrer fchönften, wenn auch unbewußten Regungen.

Darum ill Hohn und Freude über feine Niederlage doch auch
Maske eines Schmerzes. Ja, das ift's. Die Sache ill nicht fo, wie fie
fcheint. Sie huldigen ihm doch auch, die „Vorübergehenden", die
höhnifch die Köpfe fchütteln. Sie muffen eben doch die Köpfe nach
ihm wenden!

Doch warum von diefer alten und bekannten Sache lange reden?
Intereffanter ift, daß auch die beiden „Räuber" Jefus läftern. Was
haben fie denn für Urfache dazu? Sind fie ja doch „in der gleichen
Verdammnis", haben fie doch den gleichen gründlichen Mißerfolg.
Eigentümlich. Und doch nicht ganz unbegreiflich. Diefer zwifchen
ihnen gekreuzigte „Chriftus" ift auch für fie ein Schwärmer. Sie
aber find Realiften. Wenn fie Mißerfolg gehabt, fo gefchah das auf
den Wegen der „Wirklichkeit". Da kann es einem halt fo gehen!
Es gelingt eben, oder es gelingt nicht. Aber Er — mit feinem
Unternehmen: „Sohn Gottes", „Chriftus", „Reich Gottes" — was für

98



Unfinn! Sie halfen ihn. Sie empfinden es als Erniedrigung, rechts
und links von einem folchen Menfchen zu hangen. Und doch haften
und läftern fie ihn im Grunde nur, weit etwas in ihnen trotzdem
ihm recht gibt, etwas ihn ihnen doch in ihm das höchfte ahnt. Ja,
das ift's. Sicherlich. Darum haften und höhnen fie ihn. Wir brauchen

uns unter ihnen ja auch nicht zwei gewöhnliche Räuber zu
denken. Warum denn hat man fie gerade zur Rechten und Linken
des Chriftus gekreuzigt? Offenbar, weil ihr Verbrechen ein ähnliches
war. Erinnern wir uns auch daran, daß auch Barabbas einfach ein
„Räuber" genannt wird und ill doch klar, daß es fich um einen
politifchen Verbrecher handelt, um einen Vertreter des Gewalt-Meffia-
nismus, der das Reich Gottes mit dem Schwerte gewinnen will. Mit
höchfter Wahrfcheinlichkeit dürfen wir daher annehmen, daß die
zwei zur Rechten und Linken des Kreuzes Jefu der gleichen Kategorie

angehören. Es find, wagen wir ruhig das Wort, Kommuniften,
Vertreter des Gewaltweges zum Reiche Gottes. Und nun begreifen
wir erft recht ihren Hohn gegen Jefus. „Siehft du, dir geht es mit
deiner Gewaltlofigkeit nicht beffer. Hätteft du uns geholfen, du
Narr. Es gefchieht dir recht." Und doch, in diefem Hohn offenbart
fich wieder ein Stachel: „Und du halt doch recht." Und einer von
beiden wendet fich ja doch, durch fein Los und Jefu Bild bekehrt,
Ihm zu.

Am wenigften begreifen wir aber die Religions- und Kirchenleute.

„Gleicherweife fpotteten die Hohepriefterlichen und mit ihnen
die Schriftgelehrten und Synodalen." Die Sadduzäer, die eigentlichen
Kirchenleute und offiziellen Theologen find einig mit denen, die fonft
oft ihre Gegner find, den pietiftifchen Frommen, Jefus zu verhöhnen.
Daran ift an fich nichts befonderes. Aber eigentümlich ift die Art,
wie fie es tun, der Grund, warum fie es tun. „Er hat auf Gott
vertraut; der reiße ihn nun heraus, wenn es ihm gefällt. Er hat ja
gefagt, daß er Gottes Sohn fei." Das hat mich fchon als Schulkind
fehr verwundert — Kinder find ja der Wahrheit näher. Wie? fragte
ich, vertrauen fie denn felbft nicht auch auf Gott? Wie? — können
denn Vertreter der Kirche, Religion und Theologie, alfo des Glaubens,

über ein Starkes Gottvertrauen höhnen? Du gutes Bauern-
büblein dort auf der Schulbank (oder Kirchenbank) am jungen Rhein,
das konnteft du freilich damals noch nicht verftehen und hatteft wohl
keine Ahnung davon, daß du diefes Rätfei einft fehr am eigenen
Leibe, ja, an einem eigenen kleinen Kreuz erleben würdeft! Denn es

ift fchon fo! Diefe Kreife reden freilich viel vom Glauben, bauen
ihm gewaltige Tempel, fichtbare und unfichtbare, und leben von ihm,
wenn auch nicht aus ihm. Aber es ill ein Religions-Glaube, ein
Glaube für den breiten, ausgehauenen, wohlgepflafterten Weg, fei's
der offiziellen Kirchlichkeit mit ihrem theologifchen Apparat, fei's
einer offiziöfen, jedenfalls konventionellen pietiftifchen Frömmig-

99



keit, und daneben ein Gottvertrauen für das eigene Verhältnis zu
Gott, zu Gott als Helfer in allerlei leiblichen und feelifchen Nöten
des Privatlebens. Es ill ein anerkanntes, legalifiertes, ftabilifiertes
Gottvertrauen, das nichts riskiert, das keinen Mißerfolg haben kann,
weil es auf keine große Probe geftellt wird. Aber wo eine Sache

auftritt, die fich durch Gottes Ruf von diefem breiten, fichern Weg,
wo man es im Grunde auch ohne Gott, den lebendigen Gott, machen
kann, weglocken läßt, in Höhen, auf Steilpfade über Abgründen,
oder ins Pfadlofe, Unbekannte, da find diefe Religionsleute die
Ungläubigsten und, befonders im Falle des Mißerfolges, Hohnvollften,
Graufamften. Gerade weil fie jenes inftitutionelle Gottvertrauen
haben, ift ihnen das freie verdächtig, lächerlich, anftößig, verhaßt.
Auch Sie haben dafür, aber nun als feite kirchengefchichtliche und
dogmatifche Kategorien, das Wort „Schwärmerei". Jedes kühne
Vordringen auf der Linie der Hoffnung auf das Reich, jeder Kampf
darum, jeder leidenfchaftliche Glaube an eine Ueberwindbarkeit
menfchlicher Not und menfchlichen Unrechtes wird in diefer Kategorie

verforgt. Und dies mit fehr überlegenen Mienen! Schwärmerei!
Das ill ihre große Beruhigung gegen den lebendigen Gott und ein
ficherer Schutz davor, daß fie an kein wirkliches Kreuz kommen,
wohl aber Muße haben, viel vom Kreuze zu reden und eine fchöne
und tiefe Theologie des Kreuzes auszubauen. Wenn der andere aber,
auf feinem Wege, in feinem Kampfe, zu Grunde geht, dann tönt es:

„Er hat auf Gott vertraut; der reiße ihn nun heraus, wenn es ihm
gefällt... Er ill ja der König Ifraels. So fteige er herunter vom
Kreuze, dann wollen wir an ihn glauben. Aber der Mißerfolgt zeigt,
daß Gott nicht mit ihm ift. Hätte er Erfolg, fo wäre er wohl Gottes
Sohn. Aber mit dergleichen ill es nichts. Schwärmerei! Es lebe die
feile Ordnung und der breite Weg; es lebe die Kirche, die Theologie,
die Frömmigkeit!! — — — Und doch — follte nicht Er recht
haben?" Denn ich frage: Ift nicht diefes Spotten auch eine innere
Unruhe? Und doch — werden fie nicht zu feinem Kreuze gezogen,
wie Mörder zum Ort ihrer Tat — durch das Gewiffen, durch das

Zeugnis Gottes in ihrem Innerften? Ift nicht auch diefer Spott
Huldigung?

So fprechen die andern zu dem Gekreuzigten. Aber der am
Kreuze hängt, auch er fpricht diefe Worte. Auf feine Weife.
Mißerfolg ill ein fchweres Erleben. Befonders im Dienfte einer guten
und großen Sache. Denn dann ift der Stachel des Schmerzes die
Frage: „Wie — follteft du dich getäufcht haben? Bift du vielleicht
doch nicht Gottes Sohn und König Ifraels?" (Man verlieht gewiß, wie
hier diefe Worte gemeint find.) Und diefer Stachel fchärft fidi in
dem Maße, als ein Menfch, eine Bewegung ihre Sache als Gottes
Sache auffaßten, ihre Sache führten im Vertrauen auf Gott, auf ihn
allein. Dann fteigt wohl aus dem Mißerfolg die Frage auf: „Du haft

ioo



auf Gott vertraut — warum hat er dir nicht geholfen?" Und dann
Senkt fich Finfternis auf die Seele. So lenkte Sich — heißt es in den
auf jenen Bericht folgenden Worten — Finfternis auf das Land, drei
Stunden lang, und aus diefer Finfternis flieg das Wort des Gekreuzigten

empor: „Gott, mein Gott, warum haft du mich verlaffen?"
Der Mißerfolg als Zeichen, daß Gott geurteilt hat, daß man

umfonft auf ihn vertraut — das Kreuz das Zeichen, daß man von ihm
verlaffen fei, nach der Meinung der Welt und der Meinung der
Religion. Und doch, welch ein Irrtum! Und wie herrlich, daß Gott
felbft durch das Kreuz ihn auf immer durchgeftrichen hat, für die,
welche das Auge dafür öffnen können. Das genaue Gegenteil ift,
recht verftanden, die Wahrheit.

Den Gipfel der Scheinwahrheit der andern, der gewöhnlichen
Auffaffung, aber zugleich auch fchon ihre Widerlegung bezeichnet
das Wort: „Arzt, hilf dir felber! Andern hat er geholfen, fich felber
kann er nicht helfen." Diefe Tatfache betrachten die Spötter und
Höhner als den Beweis der Ungöttlichkeit des Kreuzes und des

Gekreuzigten, als Gottesurteil über Sie. Und doch ift fie das gerade
Gegenteil: darin befteht eben die Göttlichkeit deffen, der am Kreuze
hängt, daß er andern hilft und nicht fich felber. Gerade darin ift er
der Gegenfatz zur Welt. Denn diefe hilft freilich zuerft fich felbft
und dann erft, wenn's gut geht, den andern. Ihre Vertreter wiffen
dafür zu forgen, daß fie felbft nicht zu Schaden kommen und haben
dann ja auch den Segen der Welt, den Erfolg ficher; wenigftens für
eine Stunde der Endlichkeit und Sichtbarkeit. Am Kreuze deffen,
der nicht fich felber hilft — obfehon er es ja könnte — offenbart fich
darum Gott, der Gott, der eben anders ift als die Welt und ihre
Art — Gott als die Liebe — die fich felbft hingebende, unbedingte,
grenzenlofe Liebe. Das ift das Geheimnis. Das Wort: „Andern hat
er geholfen, fich felber kann er nicht helfen", ift darum die
Enthüllung der Methode, nach welcher der Erfolg der Sache Gottes
errungen wird, der wahre Erfolg. Diefer kann unmöglich auf die
gleiche Weife errungen werden, wie die Erfolge der Welt. Die
Erfolge der Welt werden errungen durch die Mittel der Welt, durch
Waffen der Endlichkeit und Sichtbarkeit. Sie zielen irgendwie auf
Macht und Glanz, und der breite Weg dazu ill in irgend einer Form
die Gewalt — der Weg der beiden „Räuber", der Weg der Maffe
und im Grunde auch der der Religionsleute. Diefem Weg der Welt
gegenüber erfcheint der Weg Gottes freilich als Schwärmerei. Denn
es ill der Weg des Vertrauens. Und diefes erfcheint in beftimmten
Lagen als Ohnmacht. Diefer Weg endigt am Kreuze. Aber es gibt
keinen andern, wenn nicht unter dem Namen Gottes bloß die Welt
fiegen foil. Nur wenn er mit Kräften liegt, die nicht nur nicht die
Kräfte der Welt find, fondern ihr genaues Gegenteil, wird Gott als
Gott offenbar, ift wirklich Gott der Herr und Sieger. Und darum ill

101



umgekehrt eben am Kreuze Gott Sieger. Und darum fpüren es auch
die Maffe, die „Räuber" und die Religionsleute. Sie höhnen den
gekreuzigten Chriftus und huldigen ihm damit. Es ift ein chriftlicher
Gemeinplatz geworden und bleibt doch das Wunder der Wunder,
daß gerade das Kreuz die Welt befiegt hat. An ihm, gerade an ihm,
ift Jefus als Sohn Gottes und König Ifraels bewährt. An ihm, gerade
an ihm, hat er den Tempel zerftört und einen neuen — nicht aus
Steinen, auch keinen Religions- und Theologiefteinen! — errichtet.
An ihm, gerade an ihm, hat er allen geholfen und — ohne es zu
wollen — auch fich felbft. Durch es, gerade durch es, wird er immer
mehr der Glanz Gottes auf Erden und der König der Menfchheit
werden. Durch es, gerade durch es, wird er weiter alle Götzentempel

zerbrechen und den einen Tempel bauen, der für Gott Raum
hat: fein Reich in der Wirklichkeit. Durch es, gerade durch es, wird
er mehr und mehr die Hilfe fein für alle und alles. Denn an ihm
und durch es bricht die Unbedingtheit Gottes, bricht Gottes innerftes.
Wefen als Macht und Liebe in die Welt ein. Durch es wird diefe
„Schwärmerei" zur bewegenden Kraft der Gefchichte. Die Kräfte, die
ihm entftrömen, werden allein auch allen Gewalt-Meffianismus
beilegen oder bekehren. Ein Chriftus ohne Kreuz, ein von vornherein
fiegreicher Chriftus, wäre eine kalte Geftalt. Nur aus dem Kreuze
brechen Ströme weltüberwindenden Glaubens und weltüberwindender

Liebe. Zum Kreuze erhöht — ja, erhöht! — fteigt Chriftus vom
Kreuze herunter und wird der Herr der Welt. Charfreitag wird zu
Oftern, aber es ift — Paradoxie! — das Kreuz, welches das Grab
öffnet. Die Kreuzeskraft ift es, die alle Gräber fprengt, die die Welt
fprengt. In der Ofterfonne fchimmert noch das Kreuz.

Ja, im Leiden aller Art, befonders aber auch im Leiden des
Mißerfolgs, offenbart fich Gott. Die Welt fieht Gott im Endlichen und
Sichtbaren, aber das Kreuz follte uns gelehrt haben, gerade an der
Stelle, wo das Dunkel des Leidens erfcheint, die unfichtbare, aber
durchscheinende, zum Durchbruch bereite Welt des Unendlichen, die
Welt Gottes zu erkennen. Darum follten wir uns durch den
Mißerfolg nicht zu fehr erfchrecken und quälen oder gar endgültig von
Gott abtreiben laffen. Er kann und foil, wenn er mit der Treue bis
zum Ende getragen wird, gerade die Bürgfchaft des wahren und
höchften Erfolges fein. Viel gefährlicher, im tieferen Sinne, als der
Mißerfolg ift der Erfolg. Mißerfolg foil und kann Reinigung und
Weihung einer Sache und ihrer Träger durch Gott und für Gott fein.
Der Erfolg der klugen Erfolgsjäger verwelkt wie das Gras auf dem
Felde, aber was von einem Tropfen des Kreuzesblutes benetzt ift,
lebt und liegt. Darum — wie Chriftus ans Kreuz gefchlagen werden
mußte, um vom Kreuze herunterzufteigen, wie er in der Todesnot
der Todesnöte fchreien mußte: „Gott, mein Gott, warum haft du mich
verlaffen?", um gerade auch damit, wie durch all fein Leiden, allen

102



zu helfen, auch gegen die Not der Gottverlaffenheit, um gerade
damit alle an Gottes Herz zu binden, fo muß irgendwie, fei's auch im
Stillen und Befcheidenen, jede Sache Gottes ans Kreuz gefchlagen
werden, um vom Kreuze herunterzusteigen — in den Oftertag hinein!

Leonhard Ragaz.

Zur Frage der Geburtenregelung.
II.

Die Verfechter der Geburtenregelung behaupten allerdings auch,
fie feien durch ihr verfchärftes Verantwortungsgefühl dazu gedrängt
worden, die Kindererzeugung einzufchränken. Es wäre falfch und
ungerecht, wenn wir daran zweifeln wollten. Sie behaupten ferner,
daß es für fie nicht Unmoral bedeute, die blinden Kräfte der Natur
zu kanalifieren, befonders dort, wo ein fo mächtiger Trieb wie der
Gefchlechtstrieb vorliege, dies fei im Gegenteil gerade ein Poftulat
der Vernunft; es gebe eine große Anzahl von abfichtlichen Eingriffen

des Menfchen in die Naturgewalten, die gerade zu den Großtaten

unferes Gefchlechtes gehörten, ja, in einer lyrifchen Anwandlung

von Selbftüberhebung rufen fie aus, gerade in der Ueberwindung

der Natur liege der tieffte Sinn menfchlichen Strebens. Hier
liegt meines Erachtens ein gefährliches Mißverftändnis vor. Selbft-
verftändlich glauben auch wir, daß die wahre Vervollkommnung
der Menfchen ihren Weg über die Ueberwindung, oder vielleicht
richtiger ausgedrückt, über die vergeistigte Bemeifterung der bloßen,
primitiven Natur nehmen wird. Aber es kommt fehr darauf an, mit
welchen Mitteln wir diefes Ziel erreichen, ob es mit Gewalt und
Schlauheit gefchieht, oder aber mit Methoden, die uns eingegeben
werden von einer wahren geiftigen Ueberlegenheit, von einer
wirklichen Meifterfehalt über die chaotifchen Kräfte der Natur! Herkules

am Scheidewege. Hier liegt eines der folgenfehwerften modernen
Probleme vor uns. Es gilt fich zu entfeheiden, ob man dem Menfchen

gutgläubig alle erdenkbaren technifchen Hilfsmittel und
Luxusapparate weiter überlaffen will, deren Gefahr namentlich darin

liegt, daß ihr Gebrauch den Befitzer in eine verhängnisvolle Täu-
fchung über feine tatfächlichen phyfifchen Kräfte verfetzt und daß
er andrerfeits die perfönliche Initiative, die perfönliche Energie, die
perfönliche Vorausficht, kurz die perfönlichen fchöpferifchen
Anlagen allmählich verkümmern läßt. Jeder von uns weiß, daß
nirgends diefe produktiven Eigenfchaften fo wunderbar blühen wie
dort, wo der Menfch auf alle entbehrlichen technifchen Erleichterungen

verzichten muß! Wenn aber die technifchen Errungenfchaften,
wie z. B. die phantaftifche Steigerung der Gefchwindigkeit, die
mühelofe Entladung gewaltiger Kraftquellen, die fpielende Ueber-

103


	Steig herunter vom Kreuze!

