Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 25 (1931)

Heft: 12

Artikel: Kirche und Friede im Mittelalter
Autor: Liechtenhan, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-136189

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-136189
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

im Siege der Gerechtigkeit eines Tages Gott, eines Tages Chriflus er-
kennen und fie mit Namen nennen. Denn man kann nicht die Strahlen
der Sonne griiflen und fich von der aufgegangenen Sonne abwenden.
Das ift der Weg, das allein, auf dem die heutige Welt auch mit Be-
wufltfein und zuletzt auch wieder mit Bekenntnis zu Chriftus und mit
thm zu Gott kommt. Oder {fagen wir heber So allein will heute Gott
wieder zu den Menfchen kommen!

Und fo diirfen wir gerade heute Chriftus als den Herrn griiflen.
Auch in diefer {fo fehr in Dunkel gehiillten Welt. Denn das Dunkel
it das des gewaltigen Kampfes, worin Chriftus wieder in die Welt
kommt. Das Dunkel ift, fagen wir es in diefen Tagen lieber fo, das
einer neuen Geburt Chrifti in diefe Welt hinein. Und noch anders
gelagt: die Erde mag heute manchmal von Chriftus leer erfcheinen. Ja!
Aber Chriftus kommt heute deutlicher als je ,,auf den Wolken des
Himmels“. Er erfillt die Atmofphdre der Welt mit der noch fiir
viele, oft fiir uns alle verhiillten Macht {eines Kommens. Auf Erden
ift er blof ein ganz armes, kleines Kind, auf der kalten, nadkten Erde
liegend, wie etwa alte Meifter es zeigen: eine unicheinbare, {chwache,
arme Macht. Und doch der Herr! Gerade dadurch! Und von den
»Wolken des Himmels her neu in die Welt einbrechend, von Gott
her, nicht von Religionen und Kirchen her, neu kommend!

Darum grofle Freude! Grofle Freude fiir die Welt! Grofie Freude
fir dich, du Trauernder, Zagender! Er iff der Herr, Er allein und du
darfft dich darauf verlaffen! Seine Welt ift das Reich und die Kraft
und fie will ﬁch auch dir kund tun. Fiirchte dich nicht, glaube nur!

| Leonhard Ragaz.

Kirche und Friede im Mittelalter.

In dem Buche von Prof. Heering ,,der Stindenfall des Chriftentums*
it gefchildert, wie in der Zeit der Entftehung des ,,chriftlichen Staates”
die Kirche mit dem Staat und feinen Gewaltmitteln Frieden gefchloflen
hat. Die Stellung Auguftins, der der civitas terrena ihr befchranktes
Recht einrdumte, ift fiir die Haltung der offiziellen Kirche mafigebend
geblieben. Aber man darf nicht vergeflen, daf3 denen, die bei diefem
Kompromif} fich nicht beruhigen konnten, der Weg der Flucht ins
Eremitentum oder ins Klofter offen ftand. Auguftin {chrieb dem von
Skrupeln geplagten chriftlichen Kriegsmann Bonifatius: ,,Jeder hat {ein
eigenes Charisma empfangen, der eine fo, der andere fo. Andere [nim-
lich die Asketen] kimpfen durch Gebet fiir euch wider die unfichtbaren
Feinde, ihr arbeitet fiir fie durch den Kampf wider die {ichtbaren Bar-
baren. Der Gedanke, es konnte Unrecht {ein, die andern fiir fich tun.
zu laflen, was das eigene Gewiflen verurteilte, {cheint nicht gekom-
men_ zu foin, Lebten doch die Mondie Telbft wieder im Bewufitfein,

534



eine befondere Heiligkeit ftellvertretend fiir andere auf {ich genom-
men zu haben, die {ich zu ihr nicht entfchlieffen konnten. Wir pflegen
da, wo der Stellvertretungsgedanke o auf das Gebiet des Gewiflens
ausgedehnt wird, von doppelter Moral zu reden. Wir miffen aber
die Menichen des Mittelalters aus ihren eigenen Vorausfetzungen ver-
ftehen. Das Monchtum hat die Spannung zwifchen dem vollen Ernft
des chriftlichen Geiftes und dem tatfichlichen Zuftand der Chriftenheit
lebendig erbalten und konnte {o jeder Zeit zum Ausgangspunkt einer
neuen Geifteswirkung werden.

Man {pricht gern von der Einheitskultur des Mittelalters; aber
es barg {charffte Gegenfitze in fich. Neben Kirchenfiirften, die fich in
die Handel der Welt tiefer, als {ich fiir ithren Stand geziemte, ein-
lieflen, ftanden Geiftliche und Asketen, die fich die Seligpreifung der
Friedensftifter verdienten. INeben den Sachfenziigen Karls des Grofien,
wo heidnifche Scharen mit entblofitem Schwert ins Taufwafler getrie-
ben wurden, begegnen uns die Miffionsfahrten der irofchottifchen
Mbonche, die auszogen wie Schafe unter die Wolfe. Da und dort ift das
Chriftentum nur der diinne Firnis iiber dem Untergrund unerlofter
Leidenfchaft oder der Mantel der Heuchelei, mit dem heidnifche
Schamlofigkeit zugedeckt wird; da und dort aber gedeiht es zu zar-
tefter Innerlichkeit, zu kompromifllofem Ernft und fieghaftem Glau-
ben an die Macht des Geiftes, der Wahrheit und der Liebe. Eine Offen-
barung diefer letzten Seite ift die Bewegung, auf die ich die Aufmerk-
famkeit richten mochte, die des Gottesfriedens.

Sie fteht im Zulammenhang mit jener michtigen Erweckungsbewe-
gung des 1o. Jahrhunderts, die von dem Klofter Clugny ausgegangen
ift. Sie bedeutet nicht allein eine Wiederherftellung der aufgeloften
Klofterzucht, fondern auch eine Welle des Ernftes fiir die Welt-
geiftlichkeit und die Laienwelt, der Geltendmachung chriftlicher
Grundfitze fiir das Weltleben. Mit neuem Enthufiasmus wird nicht
nur Freiheit von der Welt, fondern auch Freiheit zum Dienfte Gottes
in der Welt erftrebt. Dazu gehdrt auch der neue Impuls zur Befrie-
dung der Welt. Diefe Friedensbewegung ift von der Kirche ausgegan-
gen 1 einer Zeit, da die ftaatliche Macht zur Ohnmacht geworden
war. -
Ihr Urfprungsland ift Frankreich. Als unter den unfihigen letzten
Karolingern die Territorialherren ihre Macht riicdkfichtslos ausiibten
und durch ihre Fehden die 6ffentliche Sicherheit faft vollig vernich-
teten, ohne dafl die Krone diefer gewaltfamen Selbfthilfe Schranken
zu {etzen vermochte, geriet die Idee des Rechtes, dem fich die Streiten-
den zu unterwerfen hitten, in Vergeflenheit. Es gehdrt zu der
Suveranitit, die der feudale Adel beanfpruchte, dafl er keiner hohern
Inftanz unterworfen war. Man kann nicht von einer abfoluten Herr-
{chaft des Fauftrechts {prechen. Die Fehde war das Standesvorrecht
des Adels, ihre Erklarung und Durchfiihrung unterftand einem gewii-

535



fen Ehren- und Rechtskodex. Aber was niitzte das, da der Richter
fehlte! Und die Fehde galt nicht nur dem adligen Gegner felbft, fon-
dern auch feinen geiftlichen und weltlichen Untertanen, die der Ge-
walttat wehrlos preisgegeben waren. Je mehr die Selbfthilfe bei den
Herren blithte, umfo ungehemmter griff fie auch bei den Untertanen
um fich. FEine allgemeine Verwilderung der Sitten und Verelendung
der Bevolkerung war die Folge.

Die Initiative zur Ueberwindung diefer Zuftinde durch Schaffung
einer Friedens- und Rechts{phire ging von den Bifchofen Aquitaniens
gegen Ende des 1o, Jahrhunderts aus. Die Urfpriinge der Bewegung
- liegen im Dunkeln. Wie viele {olche Verfuche mogen angeftellt wor-
den {fein, die ithres Miferfolges wegen in Vergeflenheit gerieten! Die
dltefte Urkunde, die wir befitzen, find die Verhandlungen eines Concils
von Charroux in der Diozefe Poitou unter Vorfitz des Erzbifchofs
Gumbald von Bordeaux im Jahre 989. Es Ipricht die Strafe der
Excommunikation aus in erfter Linie iiber die infractores ecclesiarum
und clericorum percussores (folche, die in Kirchen einbrachen und
Geiftliche vergewaltigten). Der Anfang ift alio eine Selbfthilfe der
Kirche gegen gewalttitige Bedringung durch das Mittel der ihr zu
Gebote ftehenden geiftlichen Strafe. Man kann deshalb die Synode
von Charroux als Geltendmachung kirchlicher Herrf{chaftsan{priiche
und damit geiftlicher Herrfchfucht deuten. Aber zweierlei ift zu
beachten: zuerft welchen Mut es brauchte, gegen die Michtigen iiber-
haupt aufzutreten und ihren weltlichen Waffen andere entgegenzuftel-
len; fodann aber, daf} {chon hier die nichtgeiftlichen Wehrlofen in
den Schutz eingelchlofien {ind; die res pauperum diripientes, die Aus-
. beuter der Armen, werden mit denfelben Mafiregeln bedroht.

Das Ent{cheidende aber ift die innerfte Tendenz diefer Synodal-
befchliifle, denen bald weitere auf Concilien von Narbonne und Anfe
folgten. Es handelt fich um einen Kampf ums Recht; das ins Auge
gefallte Ziel it die Umwandlung des Fehdezuftandes in einen Frie-
denszuftand und weiter des Friedenszuftandes in einen Rechtszuftand.
Zuerft konnten dabei nur befcheidene Einfchrinkungen der Selbfthilfe
ins Auge gefallt werden; der andere Weg, die Fehden rundweg zu ver-
bieten, war ausfichtslos. ,,Die Gewohnheit, fich {elbft {ein Racherecht
zu {chaffen, war zu {ehr in das damalige Rechts- oder befler Macht-
bewufltiein eingewurzelt... Der andere Weg war der, einen immer
grofleren Kreis von Perfonen und Oertlichkeiten der Befehdung zu ent-
ziehen und diefen fo weit auszudehnen, bis fo durch Hereinziehung
faft aller Perfonen und Gegenftinde, die des Schutzes bedurften, in-
direkt die Fehde moglichft eingefchrinkt war.” (Huberti: Gottesfriede
und Landfriede, pg. 129.)

~ In Aquitanien, deflen Herzog Wilhelm Griinder von Clugny war
und deflen Geiftlichkeit unter cluniacenfiichem Einflufy {tand, hat die
Kirche, zundchft nur geiftliche Mittel anwendend, die erften Schritte

536



in diefer Richtung getan. Das ficherte ihr ein gewifles Uebergewicht,
das ihr ermdglichte, {pater die Friedensordnungen immer ftraffer an-
zufpannen. Sie hatte {chon damals einen gewiflen Riickhalt im Volke
Als Befchluffaflende werden neben Bifchofen und Klerikern genannt:
,;und nicht minder alle Leute beiderlei Geichlechts. So fuchte die
Kirche den Zufammenichluf} aller, denen an einer Ueberwindung des
friedelofen Zuftandes gelegen war.

Ein weiterer Schritt wurde 990 auf einem ebenfalls in Aquitanien
gehaltenen Konzil getan, wo der Bifchof Vido von Puy en Velay in
Gemeinichaft mit den Erzbifchtéfen von Bourges und Vienne ,,mit
allen Fiirften und Edlen® eine Vereinbarung trifft und in feierlicher
Verfammlung befchworen 1dflt, keine Gewalttatigkeiten gegen Kir-
chen, Geiftliche, Bauern und Handelsleute zu veriiben und keine Beute
zu machen. Wenn diefer Abmachung die Geiftlichen nur unterftellt
werden, fofern fie keine Waffen tragen, {o heift das, dafl fie als Ge-
genleiftung gegen den ihnen gewihrten Schutz auf alle Selbfthilfe Ver-
zicht leiften und Wehrlofigkeit auf fich nehmen. Es handelt fich alfo
keineswegs um ein einfeitiges Privileg der Geiftlichkeit; Kehrieite ift
das von ithnen geforderte Wagnis, nicht auf die Gewalt der Waffen,
fondern auf die Heiligkeit der befchworenen Vereinbarung zu ver-
trauen.

Das Neue ift, dafl nicht nur Friedensgebote unter Androhung
kirchlicher Strafen verkiindigt, fondern dafl auch die Adligen felbft
zur Belchworung diefer Vereinbarungen veranlaflit und zur gemein-
famen Sanktion gegen die Brecher diefer Vertrige verpflichtet werden.
Solche Eidgenoflenichaften werden in manchen Ditzefen gefchloffen,
die Bewegung breitet fich von Aquitanien nach Burgund und {piter
dem nordlichen Frankreich aus. Die moralifche Macht der Kirche war
grofl genug, zahlreiche Adlige zum Anfchlufl zu bewegen; die
moralifche Aechtung und kirchliche Beftrafung, die den Wider{treben-
den oder den Vertragsbriichigen traf, {cheint ihre abichreckende Wir-
kung getan zu haben. ,,Weil wir wiflen, daf} ohne Frieden niemand
Gott gefallen kann, ermahnen wir alle im Namen des Herrn, daf}
fie Kinder des Friedens feien™, fo lautet die vorausgeflchickte Mo-
tivierung.

Es hat auch damals nicht an der Oppofition einer Kriegstheologie
gefehlt, deren Wortfithrer Bifchof Gerbhard von Cambrai war. Seine
Warnung, die Kirche folle fich nicht in weltliche Angelegenheiten
mifchen, fo angebracht fie gegeniiber feinen zu weltlichen Fiirften ge-
wordenen Kollegen fein mochte, war hier durchaus nicht am Platze.
Er fand, dafl folche Abmachungen gegen den Grundfatz der Tren-
nung der Gewalten verftieen. Sache der Priefter fei es, zu beten, der
Territorialherren zu kimpfen, der Konige, die Unruhen durch ihre
Gewalt zu befrieden, der Bifchofe, die Konige an ihre Pflichten zu
erinnern. Bei folchen Vereinbarungen den Leuten Schwiire abzuneh-

537



men, die fie ja doch nicht halten konnten, heifle fie zum Meineid ver-
leiten. Es ift nicht das erfte und nicht das letzte Mal, daf ein Kirchen-
mann vor der menichlichen- Schwiche kapitulierte. Hier blieb er aber
mit feiner Oppofition allein und mufite dem Druck feiner Kollegen
wie auch der Geiftlichen {einer Didzefe nachgeben.

Man kann eine Schwiche darin finden, daf} diefe Vertrige ortlich
und zeitlich befchriankt, bloff zwifchen den Adligen eines beftimm-
ten Bistums auf ein, zwei, fiinf Jahre abgefchloflen waren. Aber es
fteckt darin eine padagog1fche Weisheit. Fiir einen unbegrenzten Ver-
zicht auf die Fehden wiren die Adligen nicht zu haben gewefen.
Waren aber erft einmal die Wohltaten des Friedens fichtbar gewor-
den, fo waren die Leute eher fiir eine Erneuerung zu gewinnen.

Befonders eindrudksvoll muft die Synode von Lzmoges 1031 unter
dem Bifchof Jordan gewefen fein. Nach der Sitzung zogen die
Bifchofe in feierlichem Zug zur Kathedrale, Jordan hielt eine ein-
dringliche Predigt, in der er Abfolution fiir die Beitretenden,
Exkommunikation fiir die Fernbleibenden verkiindete. Ein Priefter
mufite die Urkunde verlefen, die lautete: ,,Im Namen Gottes, des
allmichtigen Vaters, des Sohnes, des heiligen Geiftes und der Heiligen
(folgt eine Reihe von Namen). Wir, die im Namen Gottes verfam-
melten Bifchofe (folgen die Namen) excommunicieren die Ritter diefer
Diozefe, die ihrem Bifchof den Frieden und die Gerechtigkeit nicht
ver{prechen wollten oder wollen werden, wie er es von ithnen ver-
langt. Verflucht feien fie und alle, die fie begiinftigen, verflucht ihre
Waffen und Kriegsmittel! Moge es ihnen gehen wie Kain dem Bru-
dermdrder, Judas dem Verridter, Dathan und Abriram, die lebend in
die Holle fuhren! Und wie diefe Kerzen verlo{chen vor euren Augen,
fo erlofche ihre Freude vor dem Angeficht der heiligen Engel, es {et
denn, dafd fie vor threm Tode zu ihrem Bifchof kommen, der Gerech-
tigkeit Genugtuung leiften und Bufle tun!*“ Bei diefen Worten kehrten
die Bifchofe die brennenden Kerzen, die fie in Hianden hielten, ab-
wirts und warfen fie zu Boden. Die Menge der Anwefenden aber
brach in Freudenrufe aus und rief: ,,So 16{che Gott die Freude derer
aus, die nicht zu Frieden und Gerechtigkeit bereit {ind!*

Schwere Zeiten verliehen der Bewegung weiteren Nachdruck. Als
1027, nachdem fieben Jahre eine Hungersnot in Nordfrankreich ge-
wiitet hatte, die Abtei Corvey niederbrannte, {chworen f{ich unter dem
Findeuck diefer Kataftrophe dic Bewohner der Ditzefe Amiens un-
verbriichlichen Frieden. Als in den Jahren 1031—33 in Folge anhal-
tenden Regens eine Hungerkataftrophe weite Gegenden heimfuchte,
lehrten die Priefter die Bevolkerung, darin die Strafe des Himmels
fiir die immerwihrenden Fehden erkennen. Als aber 1034 die Sonne
wieder am Himmel leuchtete und eine gelegnete Ernte eintrat, fiel der
Gedanke der Befchworung eines allgemeinen Friedens, um fich der
gottlichen Huld wert zu machen, auf fruchtbaren Boden. Namentlich

538



Aquitanien und Burgund fahen Synoden, an denen folche Befchliiffe
verkiindet und von der Menge mit begeiftertem Jubel aufgenommen
wurden. Die Bifchofe erhoben ihre Stibe, das Volk {eine Hinde zum
Himmel, und alle riefen: ,Friede, Frlede Friede!” Nicht anders
4uferte fich nach den Worten des Chroniften Rodulphus Glaber die
Bereitwilligkeit zu diefem Bunde, ,,als wenn eine Stimme vom Him-
mel her ertonte und zu den Menfchen redete”. Es gab {ogar Bifchofe,
die mit frommem Betrug nachhalfen, indem fie behaupteten, es {ei ein
Brief vom Himmel gefallen, der diefe Friedensfatzungen vorichrieb.
Auch der Schwur auf die herbeigebrachten Reliquien war ein Mittel,
die Verpflichtung doppelt eindriicklich zu machen.

Ein Moment mufl befonders betont werden. Gémichon, La paix
et la Treve de Dieu ), {agt pg. 49 f: ,,Welche tiefe Bewegung mufite
durch die Herzen der armen Bewohner der Stidte, Flecken und Dor-
fer gehen, wenn die Stimme des Pfarrers von der Kanzel herunter den
Krieg verurteilte, den Adelsherren die Ehrfurcht vor den Frauen, den
Pilgern, den Reifenden, den Handelsleuten und Ackerbauern, iiber-
haupt allen, die arbeiteten, verkiindete, ja, wann noch weitergehend
den Bauern und Horigen gefagt wurde, dafl ihr Oberherr, der in ihren
Augen bisher der Inbegriff unermefilicher Macht und unantaf’cbaren
Rechtes war, nun durch die Exkommunikation unter den Niedrigften
anter ihnen hinuntergeftoflen fei, daff ihm der Eintritt durch die
Tiren der Kirche und der Zutritt zum Tilche des Herrn verboten
{ei, an den doch der niedrigfte Horige zu treten wagen durfle; ja, was
befonders neu und unerhort war, der Priefter fligte im Namen des
Bifchofs und des Konzils bei, daff alle {feine Untertanen fich zufam-
mentun diirften und {ollten, um {einen Stolz und {feine Macht zu
brechen und ihn zur Unterwerfung unter den Bifchof und den Richter
zu bringen. Welcher Umfturz der Ideen und aller alten Gewohn-
heit! Wenn es jemals eine Revolution gegeben hat, {o ift es damals
gewefen.”

In den Friedensfatzungen vom Ende des 10. und Anfang des 11.
Jahrhunderts war der Weg zur Ueberwindung des Fehdewefens durch
Infchutznahme beftimmter Perfonen, Oertlichkeiten und Gegenftinde
befchritten. Dazu tritt nun in der eigentlichen Treuga Dei die Be-
friedung beftimmter Tage und Zeiten hinzu. Auch diefe Entwicklung
ift eine Frucht der cluniacenfifchen Bewegung. Der Cluniacen{er Abt
Richard von St. Vanes ftand im Rufe der Wundermacht. Zur Zeit
einer Seuche reichte er dem Volk {eine Wundermittel, verlangte aber
dafiir die Verpflichtung zum Gottesfrieden. Die eigentliche Seele der
Bewegung war aber der Abt Odilo von Clugny, ein Mann, an dem es
{ich bewihrt, daff diejenigen, die am fefteften in der unfichtbaren Welt
wurzeln, am meiften fiir die fichtbare zu leiften vermogen.

Auf einer Synode von Elnes in Rouffillon 1027 konftatieren die

1) Der Friede und die Treuga dei. (Treuga dei — Gottesfrieden.)
539



verfammelten Bilchofe die Erfolglofigkeit der bisherigen Bemiihungen.
»Zulammen mit der Vereinigung der heiligen Edeln fowie der Schar
der Glidubigen, nicht allein der Manner, fondern auch der Frauen™
offenbar wird das Volk gegen die w1derfpen{’c1gen Herren mobil ge-
macht — befchloflen die Bifchofe, dafl niemand zwifchen Samstag-
Abend und Montag-Morgen {einen Feind angreifen diirfe; der Friede
foll alfo fiir den Sonntag {famt der vorhergehenden und der folgenden
Nacht gelten; die iibrigen Beftimmungen bleiben diefelben wie bisher.
Diefe neue Bewegung ift wieder von Aquitanien ausgegangen in einer
Zeit, wo die bisherige im Norden noch um Anerkennung rang.

Das ent{cheidende Aktenftiick ift ein Brief der Bifchofe Raimbald
von Arles, Benedikt von Avignon, Nitard von Nizza und Abt Odilo
von Clugny an die italienifchen Bifchdfe vom Jahre ro4r. ,,Emp-
fanget und haltet feft den Frieden und jene Treuga Dei, die wir durch
Infpiration der gottlichen Kirche als eine vom Himmel hern‘edef-
gefandte Gabe {chon empfangen haben und unverbriichlich fefthalten.*
Hier it die fehdefreie Zeit {chon von Mittwoch-Abend bis Montag-
Morgen feftgefetzt, ,,damit an diefen vier Tagen und Nichten die
Men{chen Sicherheit genieflen und tun kdnnen, was ithnen erfpriefilich
ift, frei von aller Furcht vor ihren Feinden, in der Ruhe des Friedens
und diefer Treuga Dei.“ Auch hier wird denen, welche die Treuga
halten, Abfolution verheiflen, denen, welche fie brechen, Exkommuni-
kation angedroht. Wer in der Zeit der Treuga einen Mord begeht,
wird auf zeitlebens verbannt und muff nach Jerufalem pilgern; wer
{ie fonft bricht, verfillt verdoppelter Kirchenbufle. Die Treuga, fagt
der genannte Chrom[’c wurde nicht allein durch menfchliche Schutz-
mafinahmen geftiitzt, fondern auch oft durch gottliche Drohzeichen
eingefchdrft. In der Folgezeit wurde fie auch auf die heiligen Zeiten,
Advent, Faften, Oftern bis Trinitatis und zahlreiche Heiligenfef’ce aus-
gedehnt, fodafl der griofiere Teil des Jahres fehdefrei wurde. Auch
wurden die Sanktionen weiter ausgebaut, ihre rdaumliche Herrfchaft
breitete fich aus liber Frankreich, Italien, Spanien, Normandie und
England.

In Deutichland waren die Kaifer im Ganzen befler als die fran-
z6fi{chen Konige imftande, d'e fehdeluftigen Groflen niederzuhalten.
Schon Kaifer Heinrich II. {chlo mit Robert von Frankreich einen
Vertrag zur Sicherung des Friedens. Auf das Jahr 1024 hatte er mit
dem Papft ein grofles Friedenskonzil nach Pavia einberufen; der Plan
blieb aber unausgefiihrt, weil Papft und Kaifer kurz nacheinander
vor dem anberaumten Termin ftarben. Kaifer Heinrich III., der
eifrige Forderer der cluniacenfiichen Beftrebungen, war auch in der
Richtung der Friedensficherung titig. Nach einem Sieg iiber die Un-
garn berief er 1023 ein Konzil nach Konftanz, an dem er in feier-
lichem Gottesdienfte von den Stufen des Altars aus eine gewichtige
Rede hielt, um das Volk zum Frieden zu ermahnen. Er verkiindigte

540



hier eine allgemeine Amneftie und veranlafite die Groflen feines Rei-
ches, feinem Beifpiel zu folgen. Das ift wohl noch kein eigentlicher
Gottesfriede. Bedenkt man aber, dafl das Recht der Blutrache und
Vergeltung Wurzel der ewigen Fehden war, fo kam eine Amneftie in
-der Wirkung auf dasfelbe hinaus.

Heinrich I1I. war michtig genug, die Friedensficherung felbft in
die Hand zu nehmen und bedurfte der Mittel nicht, welche die fran-
z6fiichen Bifchofe anwandten. Das wurde anders unter Heinrich IV.,
der {feine Kraft im Kampf mit den Fiirften und der Kirche verbrauchte.
Wir horen von der Proklamation der Treuga Dei 1081 in der Didzefe
Liittich, 1083 in Koln; 1085 wird fie auf einer Synode in Mainz unter
Anwefenheit des Kaifers durch Befchluf} der Bifchofe verkiindigt; 1105

 unter Heinrich V. wird fie auf einer Synode von Nordhaufen er-
neuert.

Auffallend ift, wie wenig die Pipfte, auch die Cluniacen{er auf dem
- Stuhle Petri im 11. Jahrhundert, die Treuga Dei gefordert haben.
Erft auf dem Konzil von Piacenza 1095, auf dem Urban II. den
erften Kreuzzug predigte, redet’er auch vom Gottesfrieden: ,,Ihr habt
die Welt lang genug mit Ungerechtigkeit erfiillt und durch Raub und
Gewalttat verirrt gefehen, indem bei der herrfchenden Unficherheit
niemand in oder aufler dem Haufe vor Uebeltitern gefchiitzt ift. Da-
her tut es not, den lingft vonden heiligen Vitern eingefiihrten Gottes-
frieden zu erneuern. Alfo bitte und befehle ich euch, dafl ein jeder
in {einer Ditzefe ftreng iiber die genaue Beobachtung der Treuga
wache. Wo nicht, fei er Kraft gottlicher Autoritit und nach dem
heiligen Befchluf} diefes Konzils verflucht!*

Diefe papftliche Forderung des Gottesfriedens fteht mit der Kreuz-
zugsbewegung in Zufammenhang. Zunichft wird ver{ucht, die Fehde-
luft auf die Ungldaubigen abzulenken; anderfeits liegt es dem Papft
daran, daf} die Chriftenheit dem Islam gegeniiber als Einheit daftehe.
Damit ift gegeben, dafl es fich bei der Treuga Dei noch nicht um -
abfolute Friedensziele handelt. Von ihr ift immer die Heeresfolge fiir
die Kriege des Konigs gegen die Landesfeinde, z. B. die Abwehr der
furchtbaren Ungarnziige, fowie die Sanktion gegen die Friedens-
brecher ausgenommen; vollends die Kreuzziige werden als heiliger
Krieg gegen die Feinde Gottes in ihrer Rechtmifligkeit nicht angezwei-
felt; erft die Waldenfer haben fie verworfen. Von einem konfequen-
ten Pazifismus kann vielleicht bei dem Bifchof Ivo won Chartres die
Rede fein, der im 12. Jahrhundert in Frankreich die Treuga unermid-
lich fordert und in einem Hirtenbrief fich wie folgt aus{pricht: ,,Der
Friede ift das vornehmfte Gebot des Chriftentums. ,,Friede auf Erden®,
fo fangen die himmlifchen Heer{charen bei der Ankunft des Herrn.
,,Meinen Frieden laffe ich euch®, {prach der Herr, ehe er gen Himmel
fuhr. Und wie der Heiland mcht allein auf Erden erfchien, um die
Menf{chheit mit Gott zu ver{ohnen, fondern um auf Erden {chon in

541



der Einheit des Glaubens und des chriftlichen Friedens ein Reich Got-
tes zu grinden, {o {chliefit fich jeder, der den Frieden nicht hilt, vom
Reich des Herrn aus; in diefem ift fiir die Zwietracht kein Raum.*
Ivo betont, daf} die befchrinkte Friedensverpflichtung nur um der
m?nfchlichen Herzenshirtigkeit willen das abfolute Friedensgebot
erfetze

Die papftlichen Lateranfynoden von 1121, 1139 und 1179 beftitig-
ten die Treuga Dei als allgemeines kirchliches Gebot, aber fchon die
glinzende Lateran{ynode Innocenz III. vom Jahre 1215 erwihnt fie
nicht mehr. Das hat darin {einen Grund, daf} inzwifchen die ftaatliche
Rechtsordnung fich der Sache des Friedens angenommen hatte. In
Frankreich war die Krone foweit erftarkt, dafy thre Macht die fehde-
luftigen Groflen in die Schranken weifen konnte. Namentlich Ko6nig
Ludwig der Heilige machte fich in diefer Richtung verdient; foweit -
fich Kirchenfiirften darum bemiihten, taten fie es im Dienft der Krone.
In Deutfchland traten an Stelle der auf Veranlaflung der Kirche be-
{chworenen Friedensbiinde, des Gottesfriedens, der allgemeine Land-
friede. Aus den Landfriedensordnungen aber verichwindet der Schutz
beftimmter Tage, der z. B. im Sach{en{piegel noch zu finden ift; denn
nun, wurde an Stelle der Selbfthilfe allgemein die Rechtshilfe gefetzt
und damit das Fehderecht befeitigt. So verwirklichte nun der ftaat-
liche Landfriede, was die kirchlichen Friedensbeftrebungen angebahnt
hatten. Aber es bleibt ein Ruhmesblatt der mittelalterlichen Kirche,
dafl fie die religiofen Krifte gegen das Uebel, an dem das Volk zu
verbluten drohte, mobil gemacht und tapfer den Glauben aufgebracht
hat, der zu diefem Kampfe nétig war. Wenn fie auch nicht ihr Werk
zum letzten Ziele fithrte, hat fie doch das Feuer entziindet, durch Jahr-
hunderte gehegt und vor keiner {cheinbaren Unmogllchkelt kapltuhert
durch keine Riickichlige {ich entmutigen laffen.

Auch das darf nicht vergeflen werden, daf die Bewegung auch eine
" Wiege der politifchen Freiheit gewefen ift. Aus den Friedens-
Eidgenoflenfchaften, die fich gegen die Willkiir der Feudalherren zu-
fammentaten, {ind die Kommunen mit ihren Rechten und Freiheiten
hervorgegangen. Es ift unrichtig, wenn man die Kirche als Stiitze und
Parteigdngerin der Michtigen insgemein hinftellt. Zum Beifpiel ift das
Leben des fchon genannten Ivo von Chartres ein beftindiger Kampf
gegen die Groflen, und er gewinnt auch den Kénig dafiir, die Rechte
des ,,coetus communis®, der in folchen Friedensbiinden zufammen-
gefchloflenen Bevolkerung, gegen die Adelsherren zu {chiitzen. Die
Einzelheiten der Fehde verhiitenden, Frieden vermittelnden Tétigkeit
der Kirche find in Vergeflenheit geraten. Sie ift {o eine konfervierende
Macht geworden, die unendlich vieles davor rettete, im Strudel des
Fehdewelens verfchlungen zu werden. Und der Blick auf diefe Frie-
densarbeit der mittelalterlichen Kirche kann uns ermutigen, uns von
keinem Unmoglich, das uns heute entgegengehalten wird, er{chrecken
zu laffen. Rudolf Liechtenhan.

542



	Kirche und Friede im Mittelalter

